श्रीमदणय्यदीक्षितविराचिता

# चित्र मी मां सा

पण्डितप्रवरेण सो. रामस्वामिएय्यङ्गार्येण विरचितया '' तत्वालोक '' व्याख्यया सहिता

भाग:-१



प्रकाशकः रामस्वामि ऐय्यङ्गार्थः २९० सरस्वती सदनम्, सीताविलासाग्रहारः

> मैर्दर-२४ १९८८



ži.

•

## श्रीमदप्पयदीक्षितविराचिता

# चित्र मी मां सा

न्याया-लङ्कार-व्याकरणविदुषा, मै सरु श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठञालायां विश्रान्तालङ्कारशास्त्रप्राध्यापकेन पण्डितप्रवरेण

सो. रामस्वामिएेय्यङ्गार्येण विरचितया '' तत्वालोक ' व्याख्यया सहिता

> भागः-१ [उपमादि स्मरणान्तः]

> > प्रकाशक:

रामस्विमिएय्य हार्यः

२९०-सरस्वती सदनम् , सीताबिलास अब्रहार:

मैसूर-२४

ರ್ರಿ. ಶ.∙ 2000

लेखक: सम्पादकथ:- सो, रामस्वामि ऐय्यङ्गार्थः

मुद्रणालयः- जयन्ती मुद्रणालयः, जयनगरम्, मैसूरु

संस्करणम्-

मृत्यम्रूप्य काणि

225/-

## सर्वेऽधिकाराः स्वरक्षिताः

## प्राप्तिस्थानम्-

- १. विद्वान् सो. रामस्वामि ऐय्यङ्गार्यः २९०, सरस्वती सदनम् सीताविलासामहारः
  - मैसूरु ५७००२४
- २ वेदान्त बुक् हीसू उमाचित्रमन्दिर समीपम् चामराजपेट् बेंगळ्क २६००१८

## CHITRAMIEMAMSA

OF APPAYYA DīKṢHITA With

## TATTVALOKA

A Samskrita Commentary by

PANDITHA PRAVAR

S. RAMASWAMY IYENGARYA

NYAYĀ-ALANKĀRA-VYĀKARAŅA VIDWĀN

Retd. Prof. of Alankarashastra Maharaja's Samskrita College, Mysore

Volume-I
UPAMADI SMARANANTA

Publishers

S: Ramaswamy Iyengarya Saraswathy Sadanam Seethavilasa Agrahara Mysors 24

ರ್ರೆ. ಶ. 2000

"Tatvāloka" Volume— I a commentary on 'Chitr-meīmāmsā' of Appaiyya Dikşita written and published by S. Ramaswamy Iyengarya 290' Saraswathy Sadanam. Seethayilasa Agrahara Mysore – 24

Pages: 646+144=790

First Ebition: 1988

Copies: 1000

Price Rs: 225/-

All rights are reserved with the Author

### Printed by

Jayanti Printers
2842, Pampapati Road, Jayanagar,
MYSORE-14.

#### थाः

### अनुक्रमणी

### पूर्वानुबन्धभागः ---

- 1 सन्देशः श्री मद्राघवेन्द्रभारतीस्वामिनः
- 2 Forword Sri. S. Ramachandra Rao, MA.
- 3 प्रस्तावना-पण्डितरहनं K. S. वरदाचार्याः
- 4 व्याख्यातृपरिचयः विद्वान् T. V. सत्यनारायणः
- 5 कृतज्ञतानिवेदनम् व्याख्याकाराः
- 6 भूमिका

- "
- 7 प्रस्थऋणम्
- "
- 8 विषयस्ची K.S. बरदाचार्याः

#### प्रनथभागः---

- 9 चित्रमीमांसा अप्पय्यदीक्षिताः
- 01 तत्वालोकः विद्वान्. सो. रामस्वामि ऐय्यक्नार्याः

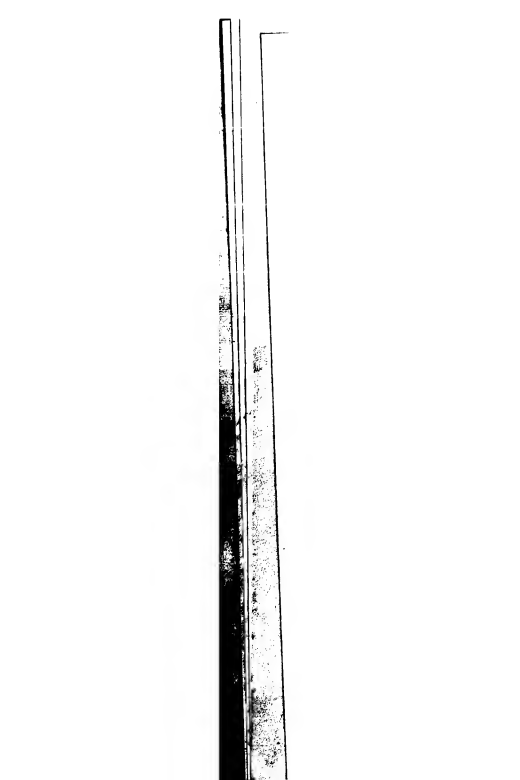
#### उत्तरानुबन्धभागः---

- 11 म्लव्याख्ययोः कारिकोदाहरणसूची
- 12 म्लव्याख्ययोः उद्भतमन्थसूची
- 13 प्रनथकाराणां सूची
- 14 शुद्धाशुद्ध स्ची





श्रीमत्परमहंस परिव्राजकाचार्य श्रीमज्जगाद्धुरु श्रीशङ्कराचार्य परमञ्जय श्रीमद्वाघवेन्द्रभारती महास्वामिनः श्रीसंस्थान गोकर्ण श्रीमद्रामचन्द्रापुरमठ, ताः होसनगर, जिः शिवमोग्गा, कर्णाटक राज्यः





### ॥ प्रसीदतु रामचंद्रः ॥

श्रीराम

मुद्रा

गत संख्या 2755

श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यपद्वाक्यप्रमाणपारावारपारीण यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारध्यानधारण समाध्यष्टाङ्गयोगानुष्ठाननिष्ठषड्दर्शनस्थापना-चार्यतपश्चऋवत्येनाद्यविच्छित्र

## श्रीमज्जगद्धरुशङ्कराचार्याशिष्य

सुरेश्वराचार्यज्येष्ठिशिष्यविद्यानन्दाचार्यगुरुपरम्पराप्राप्त सकलनिगमागमसारहृदयसांख्यत्रयप्रतिपादकवैदिक मार्गप्रवर्तकसर्वतन्त्रस्वतन्त्रादिविरुदाङ्कितविद्या नगरमहाराजधानीवैभवसिंहासनाधीश्वर व्याख्यानसिंहासनारूढश्रीमद्राजाधिराज

श्री गुरु गोकर्णमण्डलाचार्य

श्रीमन्छतश्रृङ्गपुरवराधीश्वरश्रीमच्छरावतीतीरवास श्रीमद्रामचन्द्रापुरमठस्थश्रीमद्रामचन्द्र-

## चन्द्रमौलीश्वरपादपद्माराधक श्रीमद्रामचन्द्रभारती श्रीगुरुकरकमलसङ्खात

## श्रीमद्राघवन्द्रेभारतीश्रीखामिभिः

श्रीमतां असदत्यन्ति प्रयाभिमानिनां महीशूरपुरीस्थ श्रीमनमहाराज संस्कृतमहापाठशालायां विश्रान्तालंकारशास्त्रप्रधानाध्यापकानां श्रोभा खन्रामाभिजनानाम् (नुग्गेहळ्ळि) नं 'सरखतीसदनम् ' 290 सीताविलासाग्रहरः मैसूरू' इत्यत्र निगसतां श्रीमज्जनार्दनाचार्य ज्येष्ठ पुत्राणां अनेकविद्वत्पदवीप्रविलसताम् विद्वद्वराणां असाधारण सदाचारसंपि च मतां सोमयाजियां हान्, श्री. रामस्वामि ऐय्यङ्गार्थ महाशयानां विवये संदिष्टोऽयं संदेशः।

साम्प्रतम् भवद्भिः अप्परयदीक्षितकृतां छकारशास्त्रसम्बधिनः चित्र मीमांसां स्वयन्थस्य तत्वा छोकनाम्नीं व्यस्यां विलिखितां वयम् अवा छोकयाम् ।

अस्याः सन्याख्यायाः चित्रमीमांसायाः स्मरणाळंकारान्तः प्रथमो भागः मुद्रितः इति अत्यन्तं प्रमोदस्थानमस्माकम् । अस्याः तत्वाळोक व्याख्यायाः मूळभूतचित्रमीमांसायाः विरचयितारः विश्वविख्याताः पद वाक्यप्रमाणपारवारपारीणाः श्रीमन्तः अप्पय्यदीक्षितमह।शयाः द्वेता द्वेत शिवा-द्वेत- विशिष्टाद्वेत मन्थान् अन्योन्यमङ्कीर्णाकारेण व्यल्खिनिति महानयं विशेषः

तथैव एभि: 'मीमासायां व्याकरणे च वादानुक्लया रीत्या भीमांसा वादनक्षत्रमाला पाणिनीयतन्त्रवादनक्षत्रमाले चेवमादयोऽपि ग्रन्था विरचिताः । यद्यपि आनन्द्धर्धन-मम्मट-रुय्यकादिमिः अलङ्कारविषये विचारः कृतः। तथाऽपि भामहमारभ्य विद्यानाथं यावत् यानि अलङ्काराणां लक्षणानि लक्ष्याणि च विरचितानि तानि अवलोक्य विमृश्य दोषान् उद्धर्तुं तलक्षण-परिष्करणं विधाय क्वचित् नन्यलक्षणान्यपि निर्माय उचितानि लक्ष्याणि च प्रदर्भ शास्त्रान्तरेष्विव पूर्वपक्षसिद्धान्तरीरया घटना कृता।

एतेन अरुङ्कारप्रतिपादकप्रन्थानां शास्त्रःवं नास्तीति प्रवादः परिमृष्ट इति महदिदं सौभाग्यम् ।

इयं च चित्रमीमांसा बहुभिः विचारैः सन्दब्धा सती न्यायव्याकर-णमीमांसादिष्वपरिणतस्य दुर्बोधैवेति नह्यविदितं विदुषाम्।

अतः अस्याः दुरूहायाः चित्रमीमांसायाः व्याख्यानसापेक्षता आसीत् । परन्तु तदानीं म्लमन्तरा सन्याख्या चित्रमीमासा नोपलब्धा । अत्रश्च भवद्भिः एतद्प्रन्थाध्येतृणां सुबोधो भवतु इति भावनया मूलमात्रम् अलङ्कार प्रन्थान्तराणि च अवलोक्य प्रन्थकाठिन्यं परिहृत्य इयं तत्वालोकाख्यन्याख्या विनिर्भिता ।

अस्यां च व्याख्यायां प्रन्थकृदाशयः स्फुटं प्रतिपादितः । तथैव जगन्नाथराजचूडामणिदीक्षितप्रभृतिभिः तत्र तत्र उद्घावितान् दोषान् युक्तिभिः परिहृत्य प्रन्थकृदाशयः समीचीन इति स्थापितः।

- 2 एवमेव काव्यप्रकाशकाराभिमतकाव्यविभागं परित्यज्य ध्वनि काराभिमत्रीत्या तद्विभागकरणे हेतु: प्रदर्शित: ।
- 3 उपमालक्षणे मन्थकृता अव्यङ्गयत्वं विशेषितं तच्च दृषितं जगन्नाथेन तदपि उद्घृतं प्रकारान्तरेण ।
- 4 पुरतः ' इति प्रयोगे असाधुत्वमापादितं परैः तच प्रकारान्तरेण परिहृतम्।
- 5 'बागर्थाविव सम्प्रक्ती' इत्यत्र रसध्वनिः इतिपाठः मूले दशयते तस्य उत्तरत्र वक्ष्यमाणग्रन्थानुरोधेन विरोधः (व्याघातः) परिदृश्यते सच तद्भणसंविज्ञानोपलक्षणान्यतराश्रयणेत परिहृतः ।
- 6 'रजोभिः स्यन्दनोद्धृतैः ' इत्यत्र प्राच्यनन्यमतिवर्मश पूर्वकं उपमेयोपमा युक्ता नोपमा इति औचित्यानुसारात् निर्णयः कृतः ।
- 7 अनन्वयस्थले स्वस्य स्वेन साहदयनिष्पत्तिः स्ति नवेति विचार्य यथौंचिति निश्चयः कृतः ।
  - 8 सादश्यपदार्थस्वरूपविचारः ।
- 9 शब्दशक्तिमूलध्वनिस्थले द्वितीयार्थस्थापि शवरयेव प्रतीतिः ! आहोस्वित व्यञ्जनयेति विचारः सुदीपतया कृतः ।

एवं अस्याः अतिगःभीरायाः चित्रमीमांसायाः महता श्रमेण अतिप्रयस्तेन च अध्ययनाध्यापनयोः आनुकूरुयं यथा स्यात् तथा तत्वारोकारस्यां अतिविस्तृतां व्यास्यां विरचस्य महानुपकारः कृतः ।

अमेऽपि नानाशास्त्रग्रन्थानां व्याख्यां विषाय सर्वेतां विदुषां विद्यार्थिनां च अध्यापनाध्ययनानुकृष्यं सम्पादयन्तु तथा देखाः प्रेयोभाजोभवन्तु भवन्तः इति आशास्महे

इति श्रीमन्नागयणस्मृतयःश्रीः

मितिः विभवनामसंवत्सरे माद्रपदशुक्कपूर्णिमायां भानुवासरे [दिनाङ्क 25- 9-1988]

पसितः विद्यामन्दिरम् नं 2A. प्रथमकक्ष्यायां जे पि. मार्गे चिक्तमारतीसम्बच्चये गिरिनगरे (वेंगळ्रू) कल्याण नगरे 560085.

#### **FOREWORD**

I have much pleasure in introducing Vidwan S. Ramaswamy Iyengarya to the world of Sanskrit Scholars. The learned scholar bails from a family known for its learning and noble bearing. He is the son of Vidwan. S. Janardanacharya from whom he learnt the secrets of Indian Grammar, Rhetorics and Philosophy. Later, he studied at the Maharaja's Sanskrit College, Mysore and obtained the highest degrees in Navīna Nyāya, Alankāraj and Vyākaraņa. In addition, he was trained by his father in mastering the Visistādvaita system which he later assiduously studied at the Ubhaya Vedānta Fravartaka Sabhā Melkote, a place of pilgrimage and learning near Mysore.

The Vidwan's achievements were recognised and he was called upon to serve on the staff of the Maharajas Sanskrit College, Mysore, where he had studied earlier under eminent Sanskrit Pandits. While on the staff as Professor of alankarasastra, he had the oppurtunity of teaching alankara classics to students eager to learn and profit from a study of Indian poetics. His preoccupation with the exposition of the highest texts on rhetorics was never in his way to the promotion and spread of Sanskrit knowledge to the ordinary men around him to whom he taught Sanskrit in his Institute called

Śrī Rāmamiśra Samskṛta Vidyāpiṭha'. He wrote for the benefit of young by selementary guides on Sanskrit grammir; but his nound disposition was to be in touch with the best of Sanskrit classics; and in keeping wab this inclination, he taught and wrote on them. The result was Tativāloka, the commentary which he wrote on the Titramīmāmsā of Appayya Dīkṣita, a reputed ālaṅkātika of the 17th century A. D.

It is clar from a study of Ta tvanoka that Sri Ramaswamy Iyengar a was greatly influenced by the style and treatment of Appyya Dīkṣita who wrote many works in Sanskrit. His contribution to Indian poetīcs were threat Vrttivārttka, kuvalayānada, Citramīnāmsā. And, of the three, the last one was his best displaying as it did the intellectual, analytical and critical powers of the author. Nothing could be a greater tribute to the work than, the pertinent observation that "though the work is incomplete, it is delightful like the digit of the moon or like Aruna, the chariot er of the Sun-god." Naturally Sri lyens arya not only admired the work but also felt like bringing its glories to the scholarly world. He called his exposition of the work, Tattvāleka.

Apya dha Citramīmāmsā na mude kasya māmsalā
Anūrur va gha māmsoradhenduriva dhū i jaţeḥ.
Kane. Introduction to Sāhityadarpaņa. 1-35

And now Tattvāloka, a nice commentary on Cītramīmāmsā is a work having its own special features. Besides presenting clearly the views of Appayya Diksita, it draws from grammar and mimāmsā the necessary material to expound the concepts of rhetorics. The 'figures of sense' [Arthalankara] with which Citramimamsā abounds make themselves very definite and clear to the reader aided by the commentary, Tattāvloka. Needless to say that the impeccable Sanskrit style of the commentary and its lucid exposition make it easy for the connoisseur to follow the intricacies of the original. Nor is the author of the commentary content to give an exposition of the original; he evaluates ably and critically all that Appayya Dikşita says, all that Appayya Diksita's opponent, Jagannatha, the alankāra stalwart says, and comes to valid conclusions of his own.

The *Tattvāloka* is a remarkable commentary and it is my hope that the authour's wish that it should relight the hearts of its readers gets fulfilment:

'Vyākhaiṣā Viduṣām modam tanotu suhṛdām sādā'

S. RAMACHANDRA RAO

*Mysore* 8–10–88

University professor of Sanskrit (Retd.) Mysore

#### प्रस्तावना

संस्कृतवाङ्मये हि भारतदेशसर्वस्वभूते पर्वत्रयं दृश्यते । 1) सामा न्यतः सार्धसहस्रवत्सरेभ्यः पूर्वतनम्, बौद्धैस्सहः सङ्घर्षतः प्रावसनगेकम् ।

2) तदनन्तरकालिकं पञ्चशतवस्तरेभ्यः प्राक्तनं द्वितीयम् । 3) एत दनन्तरकालिकं वृतीयम् ।

तृतीयपर्वेकालिकवाङ्मयपरिशीलने श्रीमन्तः अप्पय्यदीक्षिताः असाधरणं स्थानं वहन्त्येव । नानामुखप्रतिभाशालिभिः एमिः विरचितेषु शताधिकप्रवन्धेषु इयं चित्रमीमांसा विशिष्टं स्थानं वहित ।

काव्यं ध्वनिगुणीभ्तव्यङ्गयचित्रभेदात् त्रिविधं विभज्य, तत्र चित्र काव्यं शब्दार्थोभयचित्रमिति विभागं प्रदर्शयन्त्येते। तत्र अर्थचित्रभेव अर्थालङ्कारपदवच्यं भवति। एतद्विचारएवात्रा प्रस्तुतः। मीमांसक मूर्धन्यत्वात् 'मीमांसा 'पदयोजनया अस्य ग्रन्थस्य ' अर्थचिमीमांसा ' इति नाम दत्तमेतत्कर्तृभिः। तदेव नाम संक्षेपात् 'चित्रमीमांसा ' इति संवृत्तमिति ग्रान्थारम्भत्रकरणे स्पष्ट भवति।

विषयनिरूपणप्रीढिमदृष्ट्या अयं ग्रन्थः अलङ्कार्शाः त्रवाङ्गये अल्यन्त प्रसिद्धिं लभते । तत्तादृशास्यास्य समीचीनं विस्तृतं सर्वसम्मतं च एकं व्याख्यानं न लभ्यते । इमां न्यूनतां पर्यदृत्तं स्वाद्या करणालङ्का शास्त्रविद्वांसः महीसुरपुरसंस्कृतकलाशालायां विश्रान्तालङ्कारशास्त्रज्ञास्या पकाः सो. रामस्वामिऐ यङ्कार्याः इति महदिदं प्रमोदस्थानम् । 'तस्वालोक ' नाम्ना विरचितोयमेभिर्विद्वद्वरेण्यैः नूनं चित्रमीमासातस्य

ज्ञानायालोकायत इति एतदून्थाध्येतृभिः स्वयं ज्ञायेत । अलङ्कारशास्त्र वाङ्मये इदंच व्याख्यानं महतीं कीर्तिमचिरात्संग्पादयिष्यतीत्यत्र न संशयलेशः ।

अलङ्कारशास्त्रस्य प्राणप्रदं शास्त्रं व्याकरणशास्त्रमित्ययमंशः अस्मिन् व्याख्याने आमूलान्तं स्फुटं भाति । व्याकरणशास्त्रे प्राचीनसंप्रदायानुसारेण पाण्डित्यं संपादितवतां एतच्याख्याकाराणां निरूपणशैलिः, विवादिवषयेषु निष्पक्षपात निर्णयः, विचारेषु गहनता इत्यादयो गुणाः प्रतिपुटं विलसंति अस्मिन् प्रन्थे ।

गीर्वाणवाणींहृदयमळंकुर्वेत्सु रत्नहारे षु नृत्नममूरुयं इमं रत्नहारं संयो जितवत्सु एषु सहृदयविद्वद्वरेण्येषु नृतं संस्कृतवाङ्गमयोद्यानिवहाररिकाः, विशिष्य अळंकारशास्त्ररिकाः अत्यन्तमधमणी एवेति हार्दं भावयामोवयम् । एतमेव अनेकप्रन्थरचनया इतोऽप्यधमणयन्त्वस्मान् एते विद्वद्वरेण्या इत्याशास्महे ॥

> नव्यमङ्गलाभिजनः पण्डितरत्नं वरदाचायेः विश्रान्तप्राच्यविद्यासंशोधकः ओरियण्टळ् रीसर्च इन्स्टयूट् विश्वविद्याल्यः मैसूरु

#### **Testimonial**

In ancient times the term Shastra was being primarily used in respect of the Vedas alone, which are to instruct what are Salutary and non-Salutary. Subsequently the term Shastra was employed to cover not only the Vedas but also all their auxiliaries and Sub-divisions. There is an impression that the knowledge of the Shastras is distressful. Now, generally, those who apply the term Shastra in respect of Nyaya, Vyakarana, Mimamsa and other Shastras, plead that the knowledge of these Shastras is accomplished after a great deal of distress. Bringing Sahitya also under the Category of Shastra, its Shastra - hood is proved by manifold ways. Many regard that though the texts dealing with illustrations (लक्ष्यप्रन्थ ) such as Drama, Poetry and others are of easy access and whereas the texts designated Alamkara Shastras that expound definitions ( লक्षणग्रन्थ ) are abstruse, even Sahitya is to be invested with the Status of a Shastra. In fact Poetry, Drama and others are heart-touching by their beloved-like manner. On this basis alone they cannot be designated Shastras. Since they contain the aspect of what is beneficial and what is non-benefical also, Poetry, Drama and others should have Shastra-hood. Because Poetry. Drama and others have the status of Shastra. oven the texts expounding definitions ( लक्षणप्रन्थ ) in respect of llin) above illustrative texts ( लक्ष्यान्य ) are termed Shastras.

Among the Alamkara texts, the two works namely the Euvilayananda and the chitramimamsa composed by Sri. Appaya Dixita are famous. Of the two the import of the

#### चित्रमीमांसा

chitramimamsa is very abstruse to grasp. The readings in this text are not impeccable and the subject matter is quite impenetrable. Sri.U.Ve.T.D. Tatacharya Swami had declared many times that the study and teaching of this text were beyond the capacity of even those Pundits versed in the Shastras. If he who had mastered Nyaya, Mimamsa and other Shastras and had deep insight in Alamkarashastra had declared so, then it must be decisive truth. In my boyhood I studied the Kuvalayananda and the Prataparudriya. Afterwords spending my time, as I was, in studying Nyaya and Vyakarana with effort, my familiarity with Alamkara Shastra vanished. Even then, whenever I opened the text of the Chitramimamsa, after reading a few lines. I would put back the text in its original place.

Last year on receiving a copy of the Chitramimamsa with a commentary on it called the tatwaloka composed by Sri. U.Ve.S.Ramaswamy lyengarya so kindly sent me by him, I plunged in the ocean of joy. I became clearly aware of his all round erudition and his capacity to write a commentary that could be grasped easily by both the Scholar and the Student.

In the context of commenting on the Stanza नि:शेषच्युतचन्दनम् --- the Chitramimamsa has expounded thus:- "the subject matter namely 'you went to the pond to bathe, but not near him' being so, the term अधम primarily suggests that you went to him to daily." The tatwaloka has made here a detailed critique of the assertions made by many Alamkarikas such as the another of the Sahityadarpana and others. Sn lyengar's exposition generates great joy in Scholars. Thus

having demonstrated the method of exposition of each and every subject matter found in Alamkara texts other than the Chitramimamsa, and making a comparative study of it with that of the Chitramimamsa method, he has inquired into what is relevant and what is not. This is specially manifest here. He has also delinated clearly the import of the statements of the Chitramimamsa. Therefore, this commentary shedding light with ease on the import of the Chitramimamsa helps absolutery even those possessed of mediocre scholarship.

It is possible to know from this commentary the author's proficiency in all the shastras. A few instances are narrated.

- (1) In the first stanza regarding अर्धीचत्रमीमांसाम् , the subject matter is whether the compound word is a case of शेषपष्ठी or प्रतिपद किहितपष्ठी P.310 -314; (2) The discussion about the meaning of the Sutra of Panini namely ' उपमानानि सामान्यवचनैः ' after enumerating the original अत्र कैतासगौरम् इत्यत्र वाचकलोपः
- (3) Other discussions of this type elsewhere involving topics such as समासकािक and others, these reveal his mastery over Vyakarana Shastra. The refinement of words as regards the definition of Poetry, (P.12) and साहज्य (P.342), and the manner of reflection on the utterances of the author of the Rasagangadhara here and there, elucidate his erudition in Nyayashastra. Since the views of Mimamsa and Vedanta are discussed at relevant contexts, his proficiency in these two Shastras is demonstrated and further, as every topic contained in all the famous Alamkara texts is scrutinised, his grasp over the import of that Shastra is clearly revealed.

#### चित्रमीमांसा

Thus this unsophisticated commentary is grand, deep, skillful in settlement of subtle meaning and is helpful to all. Only the first part of the commentary has been published. We look forward to the publication of the second part. Even though this commentator is lore-ridden, he is endowed with personal qualities ( आत्मगुण ). It is like gold exuding fragrance.

May this commentator who is bestowing favour on people thus by composing many works shine.

I pray to the Lord of Venkatachala, consort of Sri, to bless this commentator with long life, health, affluence and such other benefits suitably.

N.S.Ramanuja Tatacharya Kulapati Rashtriya Samskrta Vidyapeetha

# प्रकास्तिः

प्राचीने काले शास्त्रम् इति शब्दः हिताहितानुशासके वेद एव मुर्ण्यतया व्यवहतः । पश्चात् वेदतदङ्गोपाङ्गेषु सर्वेप्विप शास्त्रशब्दः प्रववृते । "शास्त्रज्ञानं बहुक्लेशम् "इति प्रथा च वर्तते । अधुना प्रायेण न्याय- व्याकरण - मीमांसादिषु शास्त्रशब्दं प्रयुञ्जानाः तज्ज्ञानं बहुक्लेशसाध्यमिति व्यवहरन्ति । शास्त्रमध्ये साहित्यमप्यन्तर्भाव्य तस्यापि शास्त्रत्वम् बहुभिः प्रकारैरुपपादयन्ति । लक्ष्यग्रन्थानां काव्यनाटकादीनां सुगमत्वे ऽपि लक्षणप्रतिपादकानाम् अलंकारशास्त्र व्यपदेश्यानां ग्रन्थानां दुरूहतया साहित्यस्यापि शास्त्रत्वं योयुज्यत इति बहवो मन्यन्ते । वस्तुतः कान्तासंमिततया हिताहितानुशासकत्वात् काव्यनाटकादीनामपि शास्त्रत्वे सत्येव दुर्बोधार्थग्रन्थे अधुना रूढः शास्त्रशब्दः अलंकारग्रन्थेषु ताहशेषु प्रयुज्यते अलंकारशास्त्रमिति ।

अलंकारशास्त्रग्रन्थेषु श्रीमदप्पयदीक्षितिवरचितौ कुवलयानन्द चित्रमीमांसानामानौ ग्रन्थौ प्रसिद्धौ।तयोः चित्रमीमांसा अतिदुरूहार्था। अरिमन् ग्रन्थे पाठाः अपि न शुद्धाः , विषयोऽप्यतिगहनः। अस्याध्ययन गध्यापनं च शास्त्रपण्डितानामप्यशक्यम् इति बहुवारं श्री. उ.वे.डि .टि. गाताचार्यस्वामिनः अवदन्। न्यायमीमांसादिशास्त्रपारंगताः अलंकारशास्त्रमर्मज्ञा अपि ते तथा अवदंश्चेत् तत्र किंचिदस्ति तत्त्विमिति निश्चप्रचम् । अहं तु बाल्ये कुवलयानन्दं प्रतापरुद्रीयं चाधीतवान् । ततो न्यायव्याकरणादिषु परिश्रमेण कालं यापितवतः मम अलंकारशास्त्रपरिचय एव तिरोहितः । अथापि कदाचित् चित्रमीमांसाग्रन्थमुद्धाटयेयम् । कतिपयवाक्यपठनानन्तरम् अर्थबोधो न भवेत् । ततः पुस्तकं स्वस्थाने निक्षिपेयम् ।

अस्यां स्थितौगतवर्षे महीशूरसंस्कृतकलाशालायाम् अलंकारशास्त्रे प्राध्यापकपदमधिष्ठितवद्धिः अलंकारशास्त्रमर्मज्ञैः श्री. उ.वे.सो रामस्वम्यय्यंगार्य महाशयैः स्वकृतया तत्वालोकनाम्न्या व्यारव्यया सहितां चित्रमीमांसां कृपया महां प्रेषितां प्राप्य महित आनन्दसागरे न्यमज्जम् । तत्र मङ्गलश्लोकव्यारव्यानदर्शनमात्रेणैव एतेषां विद्यमानं सकलशास्त्रपाण्डित्यं, पण्डित विद्यार्थिसाधारण्येन सुगमव्यारव्यानर चनसामर्थ्यंच स्पष्टं ज्ञातम् । "निःशेषच्युतचन्दनम्" इति श्लोकव्याख्यानावसरे -

अत्र वापीं स्नातुं गतासि, न तु तत्सकाशिमिति वाक्यार्थे स्थिते तत्सकाशमेव रन्तुं गन्तासीत्यधमपदेन प्राधान्येन व्यज्यते-

इति चित्रमीमांसायां प्रत्यपादि । अत्र साहित्यदर्पणकारप्रभृतीनां बहूनामालंकाारिकाणां प्रतिपादनमनूद्य भूयान् विमर्शः तत्त्वालोके कृतः।

सः विदुषां महान्तमानन्दं जनयति । एवमेवैकैकस्मिन्नपि विषये चित्रमीमांसातिरिक्तेम्वलंकारग्रन्थेषु उपपादनरीतिं प्रदर्श्य तया सह चित्रमीमांसारीतेः तुलनात्मकमध्ययनं कृत्वा तत्र युक्तायुक्तत्विवेचनं च कृतवन्त इति विशेषोऽत्र दरीदृश्यते । चित्रमीमांसावाक्यानां स्पष्टतया तात्पर्यं विवरणं कृतवन्तः । अतः सामान्यव्युत्पत्तिमतामपि अनायासन चित्रमीमांसायास्तात्पर्यं प्रकाशयन्त्रयं सुतरामुपकरोति ।

एतेषां सर्वशास्त्रपाण्डित्यमेतद्रन्थादवगन्तुं शक्यते । उदाहरणार्थं कतिपयस्थलानि प्रदर्श्यन्ते -

आद्यश्लोके " अर्थिचत्रमीमांसाम् " इत्यत्र शेषषष्टया वा प्रतिपदवि हितषष्टया वा समास इति विचारः, पृ .३१०-३१४

अत्र "कैलासगौरम् " इत्यत्र वाचकलोपः इति मूलमुपादाय कृतः "उपमानानि सामान्यवचनैः" इति पाणिनिसूत्र विचारः, अन्यत्राप्येवंजातीयको विचारः समासशक्तचादि विषयकः एतेषां व्याकरणशास्त्रपाण्डित्यं प्रकाशयति।

पृ.१२ आरभ्य कृताः काव्यलक्षणपरिष्काराः, पृ३४२ साहश्यपरिष्कारः, तम्र तत्र रसगङ्गाधरोक्तपरिष्कारसमालोचनप्रकारश्च एतेषां न्यायशास्त्रे गैवृष्यं स्पष्टयन्ति । तत्संदर्भे मीमांसा- वेदान्तमतयोः विवेचनात् तत्रापि ।।। णिडत्यमवगम्यते । प्रतिविषयं प्रसिद्धालंकारग्रन्थानां सर्वेषामपि ।।। भेचनात् तच्छास्त्रमर्मग्राहित्वं स्पष्टं ज्ञायते ।

चित्रमीमांसा

एवं प्रौढगम्भीरसूक्ष्मार्थविवेचनिपुणा सरला चेयं व्याख्या सर्वोपकारिणी। अस्या व्याख्याया: प्रथमभागमात्रमिदानीं प्राचीकशन्। इतरभागमपि प्रकाशिय्यमाणं प्रतीक्षामहे। वैदुष्यपूर्णा अपीमे व्याख्या कारा: आत्मगुणसम्पन्ना इति "हेम्नः परमामोदः"। इत्थमेव बहूनां ग्रन्थानां रचनेन लोकोपकारमातन्वाना एते विराजन्तामिति तदनुगुण मायुरारोग्यैश्वर्यादिकं चांनुगृह्णातु इति च भगवान्तं वेंकटाचलाधीशं श्रीशं प्रार्थये।

एन्. एस्. रामानुज़ताताचार्यः

कुलपतिः

तिरूपति-राष्ट्रियसंस्कृतविद्यापीठस्य

## तत्वालेकच्याख्याकृत्यारंचयः

विद्या पितृसदृशानां गुरुचरणानां परिचयः विद्वःसमाजं प्रति कियते मया इति यत् तदेव महत्त्रमोदस्थानम् । तत्कर्तव्यं महत्या प्रौत्या भक्त्या च कर्तुं समुत्सुकं मदीयं मनः । मदीये जीवने पतदितिरिक्तं कर्तव्यं नास्त्ये— वान्यत् । विद्याभ्यासममये विद्यां तदनुगुणमानुकूल्यं च परिकल्प्य मामनु— गृह्य सुखेन सन्तोषेण च जीवितुं निदानभूतानां गुरुपादानां वंशविद्यादिपरि• चयकरणे बद्धादरोऽहं यथामति प्रयतिष्ये ॥

भारतं कर्भभ्मिरिति प्रसिद्धम् । अत्र महान्तः ऋषयः मुनयः महा-कवयः, धर्मप्रवर्तकाः, मञ्जपवर्तकाः, विद्वांसश्च समुद्भूता इति विदितचरमेव समेषां विदुषाम् । तत्रापि विशेषतः दक्षिणभारतं विविधासु विद्यासु, बह्रीषु कलासु च सुविख्यातमिति सुविदितमेव खल्छ । तत्र दक्षिणभारते चोलमण्ड लमेकम् । तिस्मन् चोळभण्डले काञ्ची विख्याता पुरी । तत्समीपवर्तिन्याः अहीन्द्रपूर्याः परिसरे श्रीमङ्गलो नामाऽग्रहारः । यस्तु वेदशास्त्रविज्ञान्तामावासभ्मिः ॥

तत्र ९५० वर्षतः पूर्व यज्ञदीश्वितनामानः आनेयसगोत्राः, आपस्तम्ब
स्त्राः यज्ञदशाखाय्यायिनः श्रासन् । मङ्गच्छीनाम्नी एतेषां सहध
निणी । सा च श्रीमृतपुरीस्थहारीतकुळतिळकस्य श्रीमतः केशवसोमयाजिनः
पृत्री विशिष्टाद्वैतसिद्धान्तप्रतिष्ठापकानां भगवतां रामानुजाचार्याणां
साहरी च । तयोर्दम्पत्यो कलेः ४१३५ तमे शाळिवाहनशकस्य ९५६। १०३३ तमभाववत्सरीय मिथुनगुक्कसप्तमीशुक्रवासरयुते पूर्वफ
स्मानीनक्षत्रे श्रीरामिश्रमहादेशिकाः अवतेरुः ।ये च मानुळभावमधिजमुषां
स्मानुजाचार्याणां सकाशात् अधिगतब्रक्षविद्यावैभवाः, स्विपनुरिष

गतवेदवेदान्तन्यायव्याकरणमीमांसाशास्त्रेषु च प्राप्तान्यादशपाण्डिस्याः , कुरुकेश्वराद्धिगतद्रामिडान्तायभाष्याश्च । तदनु श्रीभाष्यविवरणादीन् १६ प्रन्थाननुगृह्य श्रीभाष्यभगवद्विषयोभयसिद्धासनाधिपत्ये मगवता भाष्य-कृता प्रतिष्ठिताः ॥

चोलोपद्रवकारणेन भगवद्रामानुजाचार्याः कणाटकदेशिममं आगत्य याद्वाद्रौ[मेलुकोटे]न्यवसन् । कदाचित् हासनजिल्लायाः परिसरे कावेरीतटे बसिष्ठेन समं संस्पर्ध्य, गायत्रीं विम्मृत्य पुनरिप वसिष्ठोपदेशात् गायत्रीमुपलभ्य विश्वामित्रेण प्रत्यक्षीकृतगायत्रीके रामनाथपुरक्षेत्रे भगवद्रामानुजाचार्यसा-विश्वये सोमयागमनुष्ठाय तेरेव [सोमयाजियाण्डान् इति] शोमाशियाण्डान् इति द्राविडनाम्ना, ऋतुनाथार्यः इति संस्कृतनाम्ना च आहताः । तदाप्रभृति एते श्रीरामिश्राः शोमाशियाण्डान् इति प्रसिद्धाः अभ्वन् । एतद्वंशीयाश्र कारणान्तरेण यादवाद्वं परिस्यज्य तृणगर्तपुर्यां [हुलुगुण्डि] शान्तिग्रामे शोमाञ्चनग्रामे च न्यवसन् ।

तेषु ग्रामेषु शःभाञ्जनो नामः [नुगोहळ्ळि] विख्यातः, यत्र च वेद न्यायव्याकरणमीमांसावेदान्तेषु पारक्रताः भ्यांसः पण्डिताः आसन् । तस्य विद्धत्परिषदि श्रीरामिश्राचार्यनामानः [क्रि. श. १८४२-१९१५] बहुश्रुताः विद्वांसः । एते एव एतद्गन्थव्याख्यातृणां पितामहचरणाः । दक्षि-णदेशे 'तार्किकसिद्धः' इति कर्णाटदेशे पुनः 'पुराणसिंद्धः' इति उपाधि-रेतेषाम् । एभिश्च पण्डितरत्नं कविवरदाचार्यभ्यः न्यायशास्त्रमधीतम् । एवां च सहाध्यायिनः श्रीजगद्धरुशक्कराचर्यापीठाधिकृता श्रीनृसिद्धः मारतीस्वामिनः [पूर्वाश्रमे] आसन् । तिरुपुकुळि महामहोपाध्यायाः श्रीकृष्णताताचार्यमहोदयाः एतेषां सुहृदः ।।

एषां विद्वद्वरेण्यानां श्रीनिवासराघवाचार्यः नरसिह्याचार्यः जनाईनाचार्य

सम्पत्कुमाराचार्याः इति चत्वारः पुत्राः समजनिषत । सर्वे च वेद-वेदान्तप्र चीनन्यायनवीनन्यायव्याकरणादिशास्त्रेषु निष्णाताः । एषु मध्ये विद्वांसः
सो. जनार्दनाचार्याः श्रीराममिश्राचार्याणां तृतीयपुत्राः । वेदवेदान्तव्याक
रणाळकारेषु निपुणाः जन्मकवयः साहितीरसिकाश्च कि.श १८९१-१९८१
अवधी आसन् । 'भगवद्रामानजचितादर्श' इति पद्यात्मकं काव्यमेकम्,
चेन्नकेशवदेवस्य पादादिकेशान्तरतृतिः, लक्ष्मीस्तवश्चेति गद्यात्मकं काव्य
द्वयं विलिखितमेतैर्महानुमावैः । एषां सहधर्मिणी श्रीमती सीताव्या,
अनयोः ज्येष्ठपुत्राः सो. रामस्यामि एय्यङ्गार्यमहोदयाः । एते एव अस्य
चित्रमीमांमाव्याख्यानस्य तत्वालोकस्य निर्मातारः ॥

२०-८-१९२५ तमे किस्ताब्दे एतेषां जन्म नुगोहिष्ळिमामे सममूत् । नातपादा एव आद्यगुरवः । तेष्वेव प्रत्यः व्याकरणारुङ्कार-वेदान्त प्रत्याः अधीताः । ज्येष्ठिपितृत्येषु विद्वत्तु श्रीनिवःसराघवाचार्येषु वेदाध्ययनं मुक्तावलीप्रन्थाध्ययनं च कृतमेतैः । मैद्धरु प्राच्यविद्यासंशोधनारुये प्रधानपण्डितस्थाने तदानीं विराजिताः आस्थानविद्धांसः सोः नरसिंहा चार्याः कृष्णराजकरोदयनामकचम्पूकाराः तर्कशास्त्रे गुरवः । एते अस्य ग्रन्थकृतः द्वितीयपितृष्यपादाः ।एभिरेते बहूपकृताः । अतः सोः नरसिंहा चार्याः एषा जीवने प्रातःस्मरणीयाः ॥

एते रामस्विमिष्यक्रायाः विशेषाध्ययनार्थं बाल्ये एव मैसूरुनगरं प्रिते आगताः । अत्रस्या श्रीमन्महाराजसंस्कृतपाठशालैव एतेषाम् आवासभूमिः अध्ययनभूमिः कर्मभूमिश्च । अस्यां कलाशालायां न्यायशास्त्रे विशेषतः अध्ययनं आस्थानमहाविद्रद्भयः धारापुरं कृष्णमृत्र्यां चार्यभ्यः, आस्थान-भर्माधिकारि पण्डितरनं वेक्कटेशशास्त्रिभ्यश्च कृतम् । व्याकरणशास्त्रे पाः आस्थानविद्रद्भयः कृष्णदेशिकाचार्यभ्यः तथा विद्रद्भयः टि. सीता

रामशास्त्रिम्यश्च अध्ययनं कृतम् । अलङ्कारशास्त्रे तु आस्थानमहाविद्व-द्वयः सङ्कीघट्टं वेङ्कटाचार्यमहोदयेभ्यः अध्ययनं कृतम् ॥

एतेषां बोधनो पदेशमांगदरीनानि लब्द्या, तर्के-व्याकरणालक्कारशास्त्रेषु इदिमित्थमिति ज्ञानं स्प्याप्य विद्वत्यद्वीधराः समभूवन् । तदनन्तरं अत्रैव कलाशालायां १९५१तमे किस्ताब्दे अलङ्कारशास्त्रोपप्राध्यापकस्थाने नियुक्ताः सन्तः १९७६ तमिकस्तावः प्रभृति अलङ्कारशास्त्रप्राध्यापकस्थाने विराज्ञानाः, १९८५ आगस्द्मासं यावत् प्रवचनादिकं कृत्वा ततः विश्रान्ताः अभूवन् । चतुन्त्रिशद्वर्श्वर्शनं वर्तन्ते । असीमपाण्डित्यं, हृदयावर्जकबोधनशैली निष्कृष्ट्यरिज्ञानं च एतेषां वर्तन्ते । असीमपाण्डित्यं, हृदयावर्जकबोधनशैली निष्कृष्ट्यरिज्ञानं च एतेषां विशेषता । अध्यापनकाल एव छात्राणामानु क्ल्यार्थ किं कर्नव्यम् । शास्त्रप्रसारणे कःपन्थाः अनुसर्तव्य । इत्यादिचिन्ता एतेषां मनसि । तदर्थमेव १९६८ तमे किस् गब्दे 'श्री रामिश्रसंस्कृतविद्यां पीठम्' इति एकः संस्कृतविद्यालयः स्थापितः । तत्र अयं जनः प्रथमः छात्रः अभवत्। अत्र कर्णाटकसर्वकारीय प्रथमकाव्य ६ क्ष्ये प्रारब्धे । तद्द्रारा बह्वो विद्यार्थनः संस्कृतगङ्गायां स्नापिताः ।

बालकानां कृते, संस्कृतप्रवेशने सौलभ्यं सम्पाद्यितु संस्कृतबाल-योधिनी इति बाल्य पाठ्यपुस्तकं भागत्रयामना विग्चेतम् । अधुना भागद्वयं विद्यापौठद्वारा प्रकाशितम् । तृतीयो भागः मुद्रणार्थं सिद्धः । संस्कृतवाक्य-रचना' इति अपरं पुस्तकमेतैः कृतम् । तत्तु १९७०-१९७३ तमे अवधौ कर्णा टकसर्वकारीयकाव्यपरीक्षायाः पाठ्यपुस्तकमासीत् । अपूर्वाः व्यवहारोपयोगिनः-प्रयोगाः व्याकरणविषयाश्च अत्र भाषान्तरक्षपेण निकृषिताः । बाल्याभ्यासिनां इदमतीय सुरुभनाधनं भविनुं योग्यमस्ति । एवमेव 'मुकुन्दमालास्तोत्रम्' इति शिरोनाम्ना स्तोत्रसङ्गहरूपः कश्चन प्रन्थः प्रथितः मुद्धितश्च वर्तते । प्रन्थ-रचनाचातुरी, निकृषणक्रमश्च अनुसरणयोग्यः इत्युक्तेः नातिशयोक्तता । एषां च शास्त्रपाण्डित्यमण्यगाधम्। अप्पय्यदी क्षितविरचित चित्रमीमांसाग्रन्थस्य तत्काले उपयुक्तं व्याख्यानमेव नासीत् । तदेतन्मनसि चिन्तयित्वा
१९६३ तम वर्षमारभ्य १९६७ तमेवर्षे एतैः स्वोपज्ञतया 'तत्वालोक'

इति नामकं व्याख्यानं रचितम्। किन्तु धनाभावात् प्रोत्साहाभावाच्च तन्न
मुद्रापितम् मद्रणार्थे बहुधा प्रयतः : कृतः तत्र अथापि लाभो नाभवत् । तदाः
औदासीन्यमेवैतैः स्वीकृतम् ॥

१९७० तमे वर्षे केरले चित्रमीमांसायाः सुधानामकं व्याख्यानं रचितं मुद्रापितं च । तन् दृष्ट्या तद्व्याख्याशैली अन्या ममच व्याख्याशैली अपरेति ज्ञात्वापि मौनमेशाश्रितम् । अनितिक्रमणीयःवाद्विधेः मनुष्यचिन्तायाः दैवचिन्ता हि बलायसी । यद्भाव्यं तद्भवत्येव । अन सुपमयः सम्प्राप्तः । तत्वालोक व्याख्यानमिदमधुना प्रकुल्लितमस्ति केन्द्रसर्वकारसाहाय्यमप्यधुना लब्धम् । विदुषां याग्यतायाः मूल्यं प्राप्तमद्य । 'न निश्चितार्थाद्विरमन्ति धीराः' इति अस्य वन्वयस्य अन्वर्थता जाता । भगवित भारं निधाय कार्यमारब्धमेव । इदानीं तत्यालोकस्य प्रथमो भागः प्रकाशितः ।।

अस्मिन् प्रथमभागे काव्यप्रकरणम्, उपमाप्रकरणम्, अनन्वयप्रकरणम्, उपमेयोपमा प्रकरणम्, स्मरणालङ्कार प्रकरणमिति पञ्च प्रकरणानि मन्ति। प्रथमे प्रकरणे ध्वनिकाव्यम्,गुणीम् तव्यङ्गचकाव्यम्, द्वितीये चित्रक।व्येषु प्रधानतमायाः उपमायाः निरूपणं सप्रमेदं निरूपितम् । तृतीये अनन्वयस्य, नतुर्थे उपमेयोपमायाः पञ्चमे स्मरणस्य च निरूपणं यथा अप्पय्यदोक्षितैः- भृतम् तदनुगुणतया व्याख्यानं सम्यक् कृतमस्ति । प्राचीनालङ्कारिकाणां मतानि तथ तत्र उद्भृत्य स्वाभिप्रायमपि अनेकत्र प्रदर्श प्रन्थकृदाश्यं सम्यक् प्रदर्श हत्यङ्गमत्या व्याख्यानं कृतमन्ति । सुलभा शैली । अदीर्घस्समासः । सरल्पत्यान्यानि इत्येते अत्रत्या विशेषाः । अलङ्कारशास्त्रे प्रसिद्धस्य चित्र-गिमासायस्य व्याख्यानाभावकाले एव विस्तृतं व्याख्यानमेतैः रचितमामीत्

इति चेत् तत्तु न सुरुमसाध्यं कर्म । असाध्यमपि साधितमेतैः । एतदर्थमेव अमी प्रशंसाभाजः ॥

एतेषां सामर्थ्यं पाण्डित्ये विद्याप्रसारणे च सम्यक् ज्ञात्वा श्रीमत्परमहंस परि ब्राजकाचार्य श्रीपज्जगद्धक्श्रीशङ्कराचार्यं परमपूज्य श्रीराघवेःद्रभारती महास्वामिभिः 'पण्डितप्रवराः' इति बिरुदमेकं प्रदत्तम् । अस्य अन्वर्थभाजः एते। मन्त्रालयविद्वत्सभासु बहुशारं गत्वा स्वकीयं शास्त्रपाडित्यं प्रकाशितवन्तः । निवृत्त्यनन्त्रमपि एतैः तूष्णीं नोपदिष्टम् । यतः ज्ञानदाहः अधिकतमः आसीत्वछ । यादवादिस्थ [मेळकोटे] संस्कृतसंशोधनासंसदि उपनिषत्सं-शोधना विभागे मासषद्कं यावत् अध्यक्षपदच्यां कार्यं सुष्टु कृतम् । ततः देहालस्यकारणात् विगमः स्वीकृतः ।

गरीयसि श्रेयसि केन तृष्यते । एवमेव एनेरिप ज्ञानप्रसरणविषये सर्वदाऽती वोत्साहः प्रदर्शितः । अमर्गसिंहकृताऽमरकोशस्य पर्यायविरामनिर्देश पूर्वक कर्णाटकटीकां विरच्य दिग्वर्गपर्यन्तं मुद्रापितमेतैः । तत्तु महताक्के शकारणेन स्थिगितमिति । भगवति प्रार्थयेऽहम् । सः एतेषां महतीं शक्तिम् अनुगृह्य तत्कर्म समापयतु इति । अनेन विद्वत्समाजं प्रति बहूपकारः स्यात् ।

परमकारुणिकाः विद्यापक्षपातिनश्च एते । एषां करुणाप्रवाहे निमन्नोऽयं जनः तेषामनुप्रहेण प्रोसाहनेन च एताहशि गौरवस्थाने वर्तते इति वक्तुमानन्दो भवति । अिकश्चनस्यास्य जनस्यानुकूल्यं परिकल्प्य पुत्रवत् विद्यामुपिहृश्य जीवनानुभवं सम्बोध्य महोपकारं कृतवन्तः एतद्विस्मरणीयं चिरस्मरणीयं च । दश्वर्षपर्यन्तं स्वकीये विद्यापीटे शिक्षकवृत्तिग्रुपकल्प्य अमुं जनं बहिः प्रकाशितवन्तः ॥

धन्योऽयं जनः । गुरुपादानां परिचयकरणे लब्धावकाशः,स्वकीयं

ऋषिऋणमेवंरींत्या प्रत्यर्पयति । एतदर्थे महानानन्दो जायते । चिरं विस्तन्तु गुरुपादाः ।

एतेषामानःदमयः संमारः । पत्नी लक्ष्मीः भाग्यल्ह्मीरेव । गुरुचर-णानां विद्याप्रसारणकर्मणि, इतरेषु विषयेषु च सहधर्मचारिण्येषा । अस्याः करुणासागरेऽषि निमग्नोऽयं जनः सकार्तज्ञं नमोवाकमर्पयति । एका पुत्री द्वो पुत्री च एतेषाम् । सर्वेऽपि संस्कृतविद्वांसः संस्कृतामिमानिनश्च । तादृष्ठाः अपूर्वसंगमः अपूर्व एव ।

एनादृशगुरुचरणानामिदं सार्थकं कर्म सर्वानानन्दयतु । विदुषां समाजे अभूतपूर्वो प्रशंसां लभताम् । भगवान् लक्ष्मीरमणः सकलसन्मङ्गलानि विद्धातु इति सम्प्रार्थ्यं गुरूणां पादारविन्दयोः भूयांसि नमांसि समर्प्य विरमत्ययंजनः

इति सज्जनविधेयः

अलंकारव्याकरणशास्त्रविनाद्व टि. वि. सत्यनारायणः एम्. ए.

संशोधकः

12-10-1988

प्राच्यविद्यासंशोधनालयः मैस्ररु

|| ईति शम् ||





सीमयाजियाणान् भीरामस्वामि ऐर्यङ्गार्यः त्याय अरुङ्कार व्याकरण विद्वान् अरुङ्कार ज्ञास्त्र प्राध्यापकः श्रीमनमहाराज संस्कृत महापावद्याला, भैसूद

おり

**ञुभम**स्तु

श्रीमते ह्यप्रीवाय नमः

## ।। कृतज्ञता निवेदनम् ॥

अस्ति किल भारते कर्णाटदेशः । तत्र च महीशूर्पुरी नाम नगरी चकास्ति । इयं च कि० श० १५६५ परतः यदुवंशीयानां राज्ञा माबासम्मिः अभृत् । इमां, च नगरीमिष्ठिष्ठाय परिपालयमानानामेषां राज्ञां वंशीयैः मुम्मुडि कृष्णराज ओडयर् महाराजिमः १७६८ तमे किस्ताब्दे अत्रत्या श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठद्वाला उपकानता । ततश्च तदात्वे प्रधानामात्यैः दिवान्, रङ्गाचार्तु महोदयैः सरस्वतीप्रासादास्त्रया प्रतिष्ठापिता ।

अस्यां च पाठशालायां प्रप्रथमं न्याय-व्याकरणशास्त्रयोरऽध्यापन पुपकान्तम् । कास्क्रमेणेयं ऋग्यजुषोः शास्त्रान्तरेषु च प्रवचनमुपक्रम्य अभिवर्धितुम् भारमे ।

नदात्वे च पण्डितरत्नं कविवरदाचार्याः न्यायादिशास्त्रेषु रवक्तारः आसन् । येषु न्यायशास्त्रमधीतवन्तोऽस्मित्पतामद्याः श्रीराम भिभार्याः , येषां च शृक्तेरीपीठाधिपतयः जगद्गुरु श्रीनरसिंहभारती शामिनः (पूर्वाश्रमे) सहाध्यायिनः आसन् ।

अस्यामेव पाठशालायां सामवेदे वेदभाष्ये संगीतकलायम् साहित्ये ।। युर्वेदे च अध्ययनाध्यापनादिकमारच्यम् । तदनु १८९० तम क्रिस्ता

सम्पादनमेव मुख्य उैशः, परन्तु यत्र यत्र खण्डनकारै; व्याख्यातृमिश्च प्रन्थकृदाशयः अन्यथाकृतः कचित् कचित् प्रन्थकृतापि प्राचमाशयो ऽन्यथा नीतः तत्र तत्र विवेचनमपि यथामति कृतम् ।

अस्यां चित्रमीमांसायां प्राचीनलक्ष्यलक्षणपरिमहे तत्परित्यागे च ग्रन्थ कृतः महती स्क्षेमिका वर्तते । तदेत्तत्र तत्र प्रदर्शितम् ।

आग्रहगृहीतानां तत्वावगमो न सुलभः अत एवाकाण्डेऽपि खण्डने प्रवृत्तिः । तादशस्थलेषु तत्वमधिगन्तुं यत्नः कृतः । अत एव परिश्रमा धिक्यम् ।

व तुतः 'कुतो वा नूननंवस्तु वयमुरप्रेक्षितुं क्षमाः' इत्युक्तगीत्या अभि नवविषयोरुलेखे न मम प्रवृत्तिः । किन्तु वास्तावांज्ञाविष्करणे इति एतद्व्याख्यावलोककानां ज्ञायत एवेत्यलं विस्तरेण ।

पुनरिप कतिपयवर्षेषु गतेषु कापि [ Copy ] करणार्थं १९०७ तमे किस्ताब्दे उपक्रम्य १९७८ तमे वर्षे परिसमापिता ।

तदनन्तरं च (९) नवसु वर्षेषु गतेषु १९८५ तमे कि शके कार्यान्तरपरेण महींशूरपुरीतः कल्याणनगरीं प्रति [Bangalore] गतेन मया विधानसीधे तदानीं कर्णाटकराज्यसर्वकारीयशिक्षणग्रुख्यकार्य ६ शिनः सम्मान्याः ए. भरत् I.A.S महाशयाः अवलोकिताः ।

तदनन्तरं च तेषु एतद्व्याख्याविषये मुद्राणार्थे विज्ञापना कृता । पश्चान् आस्त्रोच्य केन्द्रसर्वकारद्वारा साहाय्यं कारयितुं मनश्चकुः । तनश्च १९८६ तमबत्परीय फेबवरीमासे एतद्यन्थमुद्रणार्थं साहाय्यं केन्द्रसर्वकार द्वारा अनुमोदितम् । न्यापनल् कालेज् विद्यालये भृतप् मंस्कृतप्राध्यापकानां संस्कृति हिन्दी आंग्लभाषासु निश्चितमतीनां विदुषां M·A इत्युपाषिधारिणां श्रीमतां H. S. वरददेशिक चार्याणां सविधे अभ्यस्त म्कृति विद्यानां ए निमुद्र णार्थे केन्द्रसर्वकारद्वारा सुबहु साहाय्यं कारितवताम् सुसंस्कृतानाम् महा कुलीनानाम् उदारभनसाम् मृदुमनसाम् वाग्मिनाम् मेथाविनाश्च ए. भरत् I. A.S. महाशंयानाम् अनन्तानन्तान् धन्यवादान् कृतज्ञतापुरस्सरान् अर्थयागि ।

एवं एतद्भन्थमुद्रणाय अत्यधिकप्रमाणेन द्रविणसाहाय्यं कृतवता केन्द्रसर्वकारीय Ministry fo Human Resource Deveop ment, Gove of India अधिकारिणाम् पर्श्वतं धन्यवादान् निवेदयामि।

तथा अस्याश्चित्रमीमासायाः स्मरणाळंकारान्तं संब्याख्यं प्रथतं भागं अवलोक्य निरवप्रहेण अनुप्रहेण सुविस्तरं सन्देशं सम्प्रेष्य 'पण्डितप्रप्ररः' इति उपाधिप्रदानेन चानुगृद्ध संभाज्य औदार्थं विद्वत्यक्षणातित्वं च प्रकाशित वताम् श्री संस्थानगोकर्णमण्डलाधीश्वराणाम् शिवमोग्गाजिल्ला होस नगरताल्ल्क्रस्थितश्रीमद्रामचन्द्रापुरमठाधीश्वराणाम् पदावाक्य प्रमाण परावारीण श्रीमत्परमहंनपरिवाजकाचार्यं श्रीमज्जगद्धरुशंकराचार्यं परमपूज्य श्री राघवेन्द्रभारतीमहास्वामिनां चरणारविन्दयोः कृतज्ञता भक्तिपुरस्सरान् धन्यवादान् नमांसि चोपहरामि।

तथैव अस्याः तत्वालोकन्याक्यायाः आग्ङ्ल भाष ोपनिबद्धां प्रस्तावनां लिखिन्या अत्यन्तमुपकृतवताम्, साहित्यशिरोमणीनाम्, राज्यप्रशस्ति विजेतृणाम् महीग्र्रपुरी विश्वविद्यालयाद्विश्रान्तसंस्कृतप्राध्यापकानाम् श्रीमताम् एस रामचन्द्रराव् M. A. महाशयानां सविनयान धन्यवादान् समर्पयामि ।

एवं बहुवित्तव्ययायाससाध्येऽप्येतद्वव्यस्यासहितचित्रमीमांसायन्यमुद्रण विषये औदासीन्यमबलिकतवतो मम स्वीयमर्थलकेशमपरिगणय्य मुद्रणसमये तत्त्वालोचितहितमितमृदुमधुरमादणद्वारा कमिप्रायसुचनं दत्वा प्याराविभाग विषयस्चिप्रदानादिनाचोपकृतवताम् नैकशास्त्रकृतश्रमाणाम् महीशूरपुरीप्राच्य विद्यासशोधनालये विश्रांतप्राच्यविद्यासंशोधकानाम् विमर्शकाणाम् नव्यमङ्गलाभिजनानाम् पण्डितरत्नं के. एस् वरदाचार्यणाम् सप्र श्रयान् अनंतान् कृतज्ञातापुरम्सरान् धन्यवादानुषहरामि ।

तथा — व्याख्यातुर्मम परिचयं सिवस्तरं दत्तवते तथैव अन्येषामिष्मिदीयम्रन्थानां प्रतिलिषिकाणे साहाय्यं च दत्त्वते मिष्प्रयान्तेवासिने व्याक रणा अलङ्कार विदुषे MA इन्युपाधिधारिणे प्राच्यविद्यासंशोधनालय संशोधकाय तलकाडु वेङ्कटदासप्पमहाश्यानां पुत्राय वाण्मिने टि. वि. सत्यनार्यणाय

एवं — मदीयचित्रमीमांसातंत्वालोकव्याख्यायाः 1500 पुटमि तायाः प्रतिलिपिकरणाय मासत्रवाधिकसवत्सरपर्यन्तं परिश्रीन्ताय चिरङ्गीविने व्याकण अलङ्कार विदुपे M. A. पदवीधराय अस्मदीय श्रीरामिश्र संत्कृतविद्याशालायां तात्कालिवत्या अध्यापकपद्च्यामवस्थिताय N. R. प्ररलीधराय च अनन्ता आक्षिषः आयुरारोग्येश्वर्यादिकं च भगवान् प्रददातु इत्याशासे।

एतद्ग्रन्थ मुद्रणसमयें श्रोराघवेन्द्रभारतीस्वामिपादानाम् ममच प्रतिबिन्धं सम्यङ्मुद्राप्य सकाले दत्तवतां Mangala Art Printer च धन्यवादाः। एवं तत्वाको हन्यास्त्रासहितायाः चित्रभीमांसायाः उपमादि-स्मरणान्तं प्रथमं भागं सम्मुद्ध उपकृतवतां जयन्तीमुद्रणालमा चिकृतानामपि धन्यवादाः।

अत्र मदीयमितिमान्द्यप्रभवान् दोषान् , मुद्रणसमये सम्भादितांश्च दोषान् उपेक्षमाणाः अप्पय्यदीक्षितकृतम्रन्थगीरवसम्भावितान् कांश्चिदपि वा गुणान् गृह्णनः तावतैव संतुष्यन्तश्च सन्तः क्षमन्तां मदीयां साहसिकीं प्रकृतिम ।

तथा एतद्प्रन्थकाठिन्यपरिजिहीर्षया कृता व्याख्यामिमामुपयुज्य मदीयं श्रमं सार्थकयन्तु गुणगृह्याः निपश्चितः इति

प्रार्थयते
विदुषामनुचरः
सी. रामस्वामि ऐय्यङ्गार्यः
न्याय अलङ्कार-व्याकरण विद्वान्
२९० सरस्वती सदनम्
सीताविलासाग्रहारः
भैसुरु ५७००२४

विभव. सं. पुष्य शुक्क द्वितीया श्रवणम् ता 9-1-1989

# भूमिका

देवीं वाचमजनयन्त देवाः । तां विश्वरूपाः पश्चवो वदन्ति । सा नो मन्द्रेषमूर्जे दुहाना । धेनुर्वागस्मानुपसुस्टुतैतु ॥

्ति० य० ब्रा अ २ प्र ४ अनु ६ पं ६० ]
यः पूर्व परमेष्ठिने श्रुतिचयं दस्वाऽश तस्याः श्रुतेः
सम्प्राप्ते मधुकैटभाख्यविबुधद्विङ्भ्यां तदा चौर्यके।
तावुन्थ्य सुरद्विषौ पुनरपि प्रादाज्जगत्सृष्ट्ये
सोऽसौ मे घिषणां दिशस्विमिनवामश्चाननः श्रेयसे॥

अपि मान्याः वेदशास्त्रकृतश्रमाः साहित्यरसास्वादसुहिताः सहद्यहद्यत्वल्लाः विदितमेवेतद्भवतां यत्सम्प्रदायप्रवर्तकाः मन्त्रद्रष्टारो विस्त्राद्याः देवाश्च बहुकालप्रयाससाध्येन तपसः प्रभावेण दृष्टां संस्कृतमिति नाम्ना व्यपदिष्टां वाणीं लोकहितायानुजगृहुः। अत एव अम्नावाहुति समये संस्कृतमन्त्ररूपां वाचमेवोपजीव्य ''इन्द्राय स्वाहा, विष्णवे स्वाहा '' इत्यादिहृत्पं सस्वतं आनुपूर्वीमुचार्य असामिः दत्तां देवताः आहुति अक्नन्ति ।

सर्वेषामेव देवानां मन्त्रोच्चारणपूर्वकमेव दत्ता आहुतिः जीवित कारणम् । तयैव अवर्णात्मिकया वर्णात्मिकया च निस्गिसिद्धया निर्वहन्ति इति शास्त्रमर्थादा ।

यस्यश्च वाचः वैदिकलैकिकभेदे निमन्नायाः आन्तं इन्द्रादयोऽपि द्रष्टुं न शक्नुवन्ति । उक्तं च भगवतापतञ्जलिना महाभाष्ये – एवं हि श्वत्त-'' वृहस्पतिः इन्द्राय दिव्यं वर्षसहस्रं प्रतिपदोक्ताना शब्दानां शब्दपारायणं प्रोबाच नान्तं जगाम '' इति । तथा कान्यं मीमांसता राजशेखरेण चोद्धतम्—

> विद्यास्त्रांनानां गन्तुमन्तं न शक्तो जीवेद्वर्षाणां योऽपि साम्रं सहस्रम् ॥ इति

एवंविधा वाक् प्रथमतः परस्य ब्रह्मणो मुसात् एकपदी प्रणवात्मिका निर्गता । अनन्तरं व्याहृतित्रयहृपिणी, सावित्रीहृपिणी च निर्गता । ततो वेदचतुष्टयात्मिका चतुष्पदी विनिर्गता । तदनन्तरं च षड्मिः वेदाङ्कः पुराणधर्मशास्त्राभ्यामष्टणदी । तदनु मीमांसान्याय-सांख्य-योग-पञ्चरात्र वैखानसपाशुपताद्यागमहृपैः, आयुर्वेद-धनुर्वेद गान्धवेवेद-अर्थशास्त्रादिभिः नवाधिकपदी, ततोऽप्यनन्तवाक्यसन्दर्भः अनन्तपदीत्याचक्षते त्रयौविदः ।

यद्वा ' एकाक्षरां द्विपदां षट्पदां च ' इति श्रुतिप्रतिपा दितरीत्या प्रथमं प्रणवात्मिका, ततस्संस्कृतापश्रंशमेदेन द्वेषा तदनन्तरं च प्राकृत-शौरसेनी-मागधी-पैशाची-चृिक्षकापैशाची-अपश्रंश इति भाषा मेदेन षोढा मिन्ना सर्वप्राणिनां प्राणनहेतुर्वभूवेत्यैति ह्यम् तच्च एतन्मल ज्याख्यास्याता माधवाचार्येण, प्रदर्शितम् ।

सनस्तेषु भूतेषु प्राणिनः श्रेष्ठाः, प्राणिनां बुद्धिजीविनः, बुद्धिजीविषु मानवाः श्रेष्ठाः, मानवेष्विष ब्राह्मणाः, ब्राह्मणेषु च विद्रांसः, विद्वत्सु च शास्त्रेषु निश्चितज्ञानाः, निश्चितशास्त्रज्ञानिभ्यो ऽपि शास्त्रोक्तरीत्या अनुष्ठातारः, शास्त्रोक्तरीस्या अनुष्ठातृष्विष ब्रह्म श्रानिनः श्रेष्ठाः, इति उत्तरोत्तंरं श्रेष्ठग्रं मनुना स्मृतम् । एवं चतुर्थकक्ष्यामारूढो मानवोऽपि सदसद्विवेकपूर्वकं सर्वे कर्म न करेति चेत् सः आत्मोद्धरणाय न कस्म्निपि जन्मिन समर्थो भवेत्। अत एवच—

> शुभानामशुभानां वा कर्मणां भृगुनन्दन । सञ्चयः कियते छोके मनुष्येरेव केवलम् ॥

इति पारशरी स्मृति जीगरयति ।

यः मानवजन्म परिगृह्यापि विवेकशून्यः सः वाचिक मानस शारीरैं कर्मदोषैः क्रमेण—

> वाचिकैः पक्षिमृगतां मानसैः अन्त्यजातिताम् । शरीरजैंः कर्मदोषैः याति स्थावरतां नरः॥

इत्युक्तरित्या तिर्थगन्त्य-स्थावरजन्मपरिगृह्णातीति शास्त्रामेव उपदिशति '
अतश्च हीनदरशरीरपरिग्रहहेतुभूतपापकर्माकरणाय शुभतरदेवादि
परिग्रहहेतुभूतपुण्यकर्मकरणाय च अधिकृताः मानवाः विवेकिनो भूयासुः
इति परमकृषाङः परमात्मा स्वयं स्वयम्भुवे वेदमुपदिश्य, तस्मिन्
स्वयमन्तर्यामी भूत्वा —

सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथकपृथक् । वेद व्वदेभ्य एवादौ पृथक्संस्थाइच निर्ममे ॥ इत्युक्तरीत्या नामरूपे व्याकृत्य,

> कर्मणां च विवेकार्थे धर्मीधर्मी व्यवेचयत्। द्रन्द्वेरयोजयच्चेमाः सुखदुःखादिमिः प्रजाः॥

एत्युक्तरीत्या कर्तव्याकर्तव्यविवेकार्थे धर्मेण सुखम्, अधर्मेण दुःखं

चायोजयत् तद्विवरीतुं प्रवृत्ताः महर्षयः 🗕

यस्यां यस्यामवस्थायां यत्करोति शुभाशुभम् । तस्या तस्यामवस्थायां तत्तत्फलमवाप्नुयात् ।

इत्यपि जन्मातरमनुभाव्यं भवतीति स्पष्टमभ्यधुः । तत्र तपोज्ञानयज्ञ दानात्मक चतुष्पाद्धमेके सत्ययुगे सत्त्वप्रधाना मानवाः स्वं स्वं धर्मे बहुमन्यमानाः सुख दुःखे समे विभाव्य अनुभूयमानाः अवर्तन्त । रजो बहुले च त्रेतायुगे कालकर्मसंयोगात् चपलप्रकृतयः एकान्ततः सुखलिप्सवः दुःखपरिहाणेच्छवश्च अभूवन् । तदानी च शास्त्रविहित कर्मसु दण्डधरेण राज्ञा प्रेरिता एव प्रवृत्ता आसन् ।

एवमेव वर्तमाने प्रेरणामन्तरा जनाः सन्मार्गे शिक्षिताः यथा स्वयं प्रवर्तेसन् तथानिषः कश्चनमार्गः अन्वेषणीयस्समापतितः।

तदा महेन्द्रमुखेदेवैः अभ्यर्थितो ब्रह्मा अभिनयप्रधानं नाट्य मार्गमवतारयामास । अवतारितं च नाट्यशास्त्रं भरतायोपदिदेश । भरतश्च स्वानुचरैः मह अभिनीय सर्वानापं मानवान् सुशिक्षितान् विधाय स्वस्वकर्मनिरतांश्चकार । अथापि कालकमेण सृष्टी प्रतिचतुर्युगमध्य-यनानुष्ठानविषयकशक्तिहासदर्शनात् पारम्पर्मेण सम्यगनुवृतोऽपि वेदवेदार्थो पदेशादिः कामकोधादिभिराकान्तः, अश्रद्धामलकलक्कितः प्रत्यहपचीय मानः परिदृश्यते । अस्य च कारणभक्तं न्यायकुपुमाझले उद्यनाचार्यः-

जन्मसंस्कार विद्यादेः शक्तः स्वाध्याय हमिणोः । क्षाप्य हमिणोः । दित

अतएव च वैदिके कर्ममार्गे प्रजानां सुखं खद्योतकरूपमेव अभवत् । यद्यपि

सुखार्थाः सर्वभूतानां मताः सर्वाः प्रवृत्तयः ।
सुखं च न विना धर्मात् तसाद्धर्मे समाचरेत् ॥

इत्युक्तरीत्या धर्मस्य सुखमूळ्न्वज्ञानं जनानां नोदियाय।
तथापि 'सुसं मे भूयात् दुःखं मे माभूत् ' दिति मतिस्सुदृद्धैवासीत् ।
यदा जनाः सुखसाधनधर्मरूक्ष्पपरिज्ञानासमर्थाः अभवन् तदा शास्त्राणामुपः
क्रम आसीतः। शास्त्रज्ञानेन च गुणदोषविचारः, युक्तायुक्तविचारः
कर्तुशक्यो नान्यथेति निश्चित्येव आचार्यदण्डिना—

गुणदोषानशास्त्राज्ञः कथं विभजते जनः । किमन्धस्याधिकारोऽस्ति रूपभेदोपलब्धिषु ॥

इत्युक्तम् , अतश्च सर्वशास्त्रहृदयप्रतिपादकर्क कमनीयं रुघु च साहित्यापरनामधेयं अरुङ्कारशास्त्रम् अवतरणीकं संवृत्तम् ।

अस्मिश्चालङ्कारशास्त्रे प्रवेश: स्याय व्याकरण मीमांसादिप्वपरि णतस्य दुष्कर एव । अयमेवामिप्रायः काव्यमीमांसायां राजशेखरेण ''शास्त्रपूर्वकरवात्काव्यानां पूर्वे शास्त्रेष्वमिनिविशेतः। न ह्यप्रवर्ति दीपास्तमसि तत्वार्थसार्थमध्यक्षयन्ति ''इति प्रकटितः।

अत पव च शास्त्रकाव्यकवीनामावश्यकता संजता। न पुनः केवलशास्त्रकवीनाम्। ये च केवलं शास्त्रकवयस्ते काट्ये रससव्पदं विच्लिन्दन्ति। रससम्पद् अविच्लेदायेव वाल्मीकि व्यासाद्याः धास्त्राकाव्यकवयः अस्यां कर्मभूमौ भारते आविरभवन् ।

#### कविः

अयं च कविशब्दः परमात्मिन विधातिर वाल्मीकौ च प्रयुक्तः । तदेतत्कथं युज्यते ? परमात्मव्यतिरिक्तास्सर्वेऽपि नादिकविव्यपदेश्याः भिवतुमर्हेन्ति इति न पर्युनुयोगः कार्यः । आदिसृष्टौ यः कविः सः परमात्मैवेति 'कविर्मनीर्षा परिभूः स्वयम्भूः ' इति, ईशावास्यश्रुतिरेव बोधयति । व्याख्यातंच ईशावास्यभाष्यकृद्धिः 'कविर्मनीपी परिभूः ' इत्यत्र 'कविशब्देन परमात्मैव बोध्यते । अन्यत्र वाल्मीकि व्यास प्रभृतिषु परतत्वबोधानुगुणप्रवन्धनिर्मातृत्वेन तथा व्यवहार इति । '

भगवता वसुदेवसुतेनैव गीतम् 'कवि पुराणमनुशासितारम्'
[भा-गी-८-९] इति । अत्र व्याख्यास्यद्भिः भगवद्गामानुजाचायैः
श्रीमित्रगमान्तगुरुमिश्च 'किवम् सर्वज्ञम् , क्रान्तदर्शी हि कविरुच्यते, अत्र
तु कविशब्दः ईश्वरिविषयत्वात् सर्वदर्शित्वपरः इति, अयमेवार्थः 'मन्त्रेषु कर्माणि कवयो यान्यपश्यन् ' 'यमन्तस्समुद्रे कवयो वयन्ति '
इत्याद्युपनिषद्गतकविशब्देनापि विवक्षितः । एतद्भाष्येपि 'कवयः-अतीन्द्रि यार्थसाक्षात्कारसमर्थाः ' इति विवृतम् ॥

आदिकविशव्दः चतुर्भुखे च प्रयुक्तः तद्यथा श्रीमति भागवते-'तेने ब्रह्म हृदा य आदिकवये 'इति । ध्वनिस्थापकपरमाचार्येणानन्दवर्धनेन तु ध्वन्यास्त्रोके-

'कान्यस्थात्मा स एवार्थः तथाचादिकवेःपुरा ' इति वाल्मीकिः आदिकविशव्देन व्यवहृतः । तथान्यत्र च — आदिकाव्यमिदं कृत्स्नं पुरा वाल्मीकिना कृतम् ।

इत्यनेन वाल्मीकिमुनौ आदिकवित्वं तत्कृते काव्ये आदिकाव्यत्वं

चाभिहितम् । बाल्मीकिसमनन्तरं च व्यपदेश्यवाक् पाराशर्यो व्यासः समवातरत् । यमेव व्यासं बाणभट्टः स्वकीये हर्षचरिते—

• नमम्सर्वविदे तस्मै व्यासाय कविवेधसे। "

इति कविस्रप्टेति व्ययदिदेश। तदनन्तरं कालिदासाद्याः महाकवयः समभवन्।

कविव्यपदेशश्च तत्रैव घटते यत्र-

स कवि: कथ्यते सष्टा रमते य भारती । रस-भाव-गुणीभूतैरलङ्कारै गुणोद्यैः ॥

इत्युक्तयानुसारेण शृङ्गारिदरमैः भावैः गुणीभूतव्यङ्गेयः अनुप्रासादिशव्दा लङ्कारै: उपमादिभिरथालङ्कारै: माधुर्यादिभिःरससमवायिभिर्गुणैः तादश रसाभिव्यक्तयनुगुण वर्णापदःसमासरचनादिभिरुपलक्षिता वाणी-

'कविता बनिता चैत्र स्वयमेवागता वरा '।

इत्यामाणकमनुसरन्तो बलारकारमन्तरा स्वयमेव रमते यश्चैव निर्गलतया अन्याचुन्बितार्थसार्थस्य प्रतिभावलेन निष्पादयिता स कविरिति व्यपदेष्टुं युज्यते । अत एव च एवंविधाः कवयो नाधिकसंख्यासंख्याता इति ध्वनिकारेणैव – 'येनास्मिन्नतिविचित्रकविपरम्परावाहिनि संसारे कालिदास प्रमृतयः द्विताः पञ्चषा वा महाकवयः इति गण्यन्ते '' इति । स्पष्टमभिहितम् ।

किञ्च ऋषयो यथा तपसा ब्रह्मचर्येण श्रमेण चाप्रत्यक्षानिष मन्त्रानपत्र्यन् तथा महाकवयोऽपि प्रतिभावलात् अप्रत्यक्षमि शब्दः भामम् . अर्थराशिम् , अलंकारयोगम् रसावियोगम्, उक्तिमार्गं च प्रत्यक्षयन्ति सम । एवंविधानां चर्मचक्षुनीतीव सहकारि । अतएव च मेधाविरुद्रकुनारदासादयोजात्यन्धा अपि कवय इति श्रूयन्ते इत्यै तिद्यम्। एवंविधानामपि छन्दो व्याकरणादि परिज्ञानम् , कर्मब्रह्म विचारचातुर्यम् , लोकवृत्तान्तवेदितृत्वम्, प्रशान्ततेत्येवमादीनामावश्यकता अस्त्येवं, अन्यया अशेषेरपि जनैः हास्यस्पदतां नीयेतैव ।

## काव्यम्

कवेः कर्म काव्यम् इति विमहवानयम्, व्युत्पित्ततु — माधवीयधातुवृत्यनुसारेण कौति शब्दायते इत्यर्थविवक्षायां शब्दना र्थकात् अदादिगणपिठनात् 'कु' (शब्दे) इति धातोः 'अचइः' उणा. ५८८) इत्यसादिकारप्रत्यये 'कविः 'इति, तसात्कवेः कर्म इत्यर्थे 'गुणगचननाह्मणादिभ्यः कर्मणि 'च (पा० सू० ५-१-(२२४) इत्यत्र बाह्मणादेशकृतिगणचात् प्यजूपत्यये 'काव्यम् 'इति द्राम् । अथापि नात्रशास्त्रे शब्दोचारणस्य उच्चार्यमाण शब्दस्यवां काव्यत्वव्यपदेशः, किन्तु

वाच्यानां वाचिकानां च यदौचित्येन योजनम् । रसादिविषयेणैतत्कर्भ मुख्यं महाकवेः ॥

इति ध्वनिकृदुक्तरीत्या वाच्यवाचकयोः रसभावाद्यभिव्यक्त्यनु गुणतया योजितयोः शब्दार्थयोः, तादगाथिविशिष्टे शब्दे वा तद्यपदेशः। तच काग्यं पमुमन्मिम्, सुह्रत्सन्मितम् , कान्तासन्मितमिति त्रेषा।

## प्रभुसस्मितम्

तत्र परमात्मनो यित्रश्र्वासरूपं ऋग्यज्ञस्तामाथर्वरूपेण चतुर्विधं तदेव वेदजातं प्रभुसन्मितमिति व्यवहियते। अस्य च हिता हितप्रवृत्ति योजकत्वेन , प्रमाणान्तरागोचरधर्माधर्मे छक्षणार्थलम्भकत्वेन अन्यत्राविचारितविचारकत्वेन च वेदःवम् कान्तद्शिभिः संगृहीतत्वात् काञ्यरवं च ।

- 1 अयं च वेदशब्दः बहुिमः बहुधा ब्युत्पादितः । तुदादिगण पिठतात् लाभार्थकाद्विद् धातोः परिनिष्पत्त इति । अयमेवार्थः मानवधम जास्त्रं व्याख्यास्यता मेधातिथिना 'विदन्ति अन्यप्रमाणावेद्यं धमलक्षणमर्थं यसादिति वेदः इति ' ब्युप्तत्तिपूर्वकं प्रदर्शितः ।
- 2 विदन्त्यनेन भर्ममिति वेदः इति श्रीरखामिना,
- 3 वेदयति धर्मे विन्दत्यनेन वा धर्ममिति वेद: इति सत्यापाढ श्रीतस् शब्याख्यात्रा वेजयन्त्याम् ।
- 4 इत्टानिष्टप्राप्तिपरिहारयोः अस्त्रोकिकमुपायं यो वेदयति स वेदः इति कृष्णयजुर्वेदभाष्यभूमिकायां सायणाचार्येण चेति एवमेव व्युत्यस्य तराणि तैस्तैः प्रदर्शितानि अवगन्तव्यानि ।

अस्य च वेदस्य 'अन्यथाकरणेचास्य बहुभ्यस्म्यातिवारणम् ' इत्युक्तरीत्या स्वरवर्णादि विपर्यासे कृते सति अध्येता प्रत्यवैति प्रायिधिचीयते च । अत इदानीन्तनेकाले स्वामिनः आज्ञानुवर्तिनो विरलाः आज्ञा प्रधानाश्च प्रभुवद्वेदाः । अतएव च वेदानां प्रभुसम्मितत्वम ।

वेद विहितकर्मादिषु प्रत्यवायभीत्या प्रजाः न प्रवर्तन्ते । वेद विहितं स्वं स्वं कर्म अकृत्वा शाश्रतः क्षेमः जन्मनां सहस्रेतः पि लुक्युं न शक्य इति आस्तिकानां नाविदितम् ! यतश्च जन्मस्थितिमोक्ष रेतः कर्मेत्रेति महर्षिभिः स्पर्यते— आब्रह्मस्तम्बर्यन्तजगदन्तर्ज्यवस्थिताः ।

प्राणिनः कर्मजनितसंसारत्र शवर्तिनः ॥ इति ।

श्रवते च ईशावास्योपनिषदि---

कुर्वन्नेदेह कर्माणि जिजीविषेच्छतगॅसमा: । एवं त्वयि नान्यथतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥

इति च।

!

मुख्यं च काव्यत्वं वेदस्यैव, साक्षाद्धिताहितप्रवृत्तिनिवृत्ति प्रयोजकत्वात् , गौणतया तु अन्यत्र न्यायादिषु । उक्तं च इलोक वार्ति के कुमारिलमेट्टै:—

प्रवृत्तिर्भा निवृत्तिर्भा नित्येन क्रुतकेन वा ।
पुंसा येनोपदिश्येत तच्छासूत्रमिधीयते ॥
[ रुलोक० वार्ति० शब्द प्र. ४ ] इति ॥

एवमाज्ञाप्रधाने वेदे प्रवर्तके निवर्तके च सित कुतो वा युह्नसंन्मितरामायणादि महाकान्यप्रणयने वाल्मीकि व्यासादीनां प्रवृत्तिरिति चेत् आज्ञाप्रधानवेदार्थज्ञानस्य बहुश्रमकालन्ययसाध्यत्वात् प्रत्यवायभिया च न दढा प्रवृत्तिः स्वस्वकर्मस्विति, युह्नसंमितकान्यकरणे प्रवृत्तिः पण्डितपामरसाधाग्ण्येन प्रवृत्तिनिवृत्तिप्रयोजिका भवतीति रामायण महाभारतादिसुह्नसम्मित कान्यकरणे प्रवृत्तिः तेषाम् ।

# सुहत्सम्मितम्

पूर्व प्रतिपादितस्य प्रभुसम्मितस्य वेदस्य अर्थावगमने काठिन्यात् , अयोग्यतायाश्च वर्तमानतया मितवुद्धीनां योग्यतारहितानामपि अभ्युदय निः श्रेयसयोः लाभाय सुह्रत्संर्गमतं काव्यमतीदावइयकम् । उक्तं च भगवता व्यासेन---

> स्त्रींशूद्दिजनन्धृनां त्रयी न श्रुतिगोचरा । इति भारतमाख्यानं मुनिना सम्प्रकीर्तितम् ॥ इति ।

किञ्च वेदादर्थनिश्चये मीमांसाश्चीतगृद्धादिस्त्रशिक्षा दिषडङ्गज्ञान-मपेक्षितम् तज्ज्ञानंच न सुलभम् । ताद्दश्ज्ञानाश्चात्यन्तं विरलाः । अत एवच वेदार्थीवबृंहणाय इतिहास-पुराणानामावदयकता सञ्जाता । उक्तं च—

महाभारते च-- काव्यत्वकञ्चुिकतो हि वेदार्थः सर्वजनबुध्युपा-रोहायात्र प्रतिपादितः इत्यभिधाय,

बिमेति गहनाच्छास्त्रात् नरस्तीत्रादिवीषधात् । भारतदशास्त्रसारोऽयमतः काव्यात्मना कृतः ॥ इति चोपसंहतम् ।

एवं च -कठिततममि काव्यार्थ सुहृद्यया तत्तःकालोचितयुक्तिमिः अनुनीय सुहृदं सत्कार्ये प्रवर्तयति, अकार्याच निवर्तयति तद्भदेव वाल्मीकि व्यासमुख्याः रामायणमहाभारतादिद्वारा पुरात राजादिकथाशरीरवर्णनेन रामादिवद्वर्तितव्यं न रावणादिवत् 'इत्युपदिशनति इति सुहृतस्सम्मितं काव्यं नान्यथासिद्धम्।

अथापि कान्तासिमतं कान्तस्य मनस आकर्षणाय यथा कान्ता सर्वात्मना प्रभवति न तथा सहत् इति सहत्सः मितमपि कान्यं किलकोला. हरु।कृष्टानां चार्योकाणामित आत्मानात्मि वेकिदिरहिणां शरीरसंरक्षण मात्रकृतश्रमाणां जनानां सनस आकर्षणाय न भवतीति मत्वा सर्मेथा दुःलान्धकारे निमन्जता प्रजानां उद्दिशीर्षया बृहत्कायान् वेदान् इतिहासादींश्च पर्यालोडच

> अनन्तपारं बहुबेदितव्यमलपश्चकालो बहुवश्च विद्नाः । यत्सारभूतं तदुपाददीत हंसो यथा क्षीरमिवाम्बुमिश्रम् ॥

ंत्यमिहितरीत्या वेद शास्त्रे-तिहास-पुराणादीनां सारं संगृह्य वेदादिषु
पृथवपृथंक् अवस्थितां रीति परित्यज्यं सुकुमारसन्दर्भो रीतिमवलम्ब्य यस्काव्य गाते व्यक्तिहासमध्यो रचयामापुर तेर्देव कान्तासिम्मतं काब्यमिति व्यपदिश्यते ।

# कान्तासस्मितम्

काव्यस्य चास्य का-तासिमतिमिति व्यवद्दारेऽयं हेतः। यत् सकान्ता यथा स्त्रीस्वभाव तमागतां अशाव्दीं कटाक्षवीक्षणहावभाव। तिमकां सकुमारसन्दर्भो रीतिमवलम्बय तावन्मात्रेणेव कान्तं वशयान सन्मार्ग च प्रत्यिति तद्भदेवेदमि कान्तासमीतं काव्यं अवणादिसमनन्तरमेव शृङ्गारादि नवरसास्वादनसमुद्भतं विगलितवेद्यान्तरमानन्दमुख्पाद्य सरसतापादनेन जनानिममुखीकृत्य 'रामादिवद्वतितव्यं न रावणादिवत् ' इत्युपदेशम् ' कीर्तिम् , धनम्, व्यवहारज्ञानम् , अनर्थनिवारणं च करोति । अत्यवचोपदेद्यान्तरमितिशेते । ईष्ट्शी घटना नैवशास्त्रे न च वेदे परिष्टश्यते ।

उक्तं चालक्वारिकः-

वेदशास्त्रपुराणानां रीतयो हि पृथकपृथक् । रोके विकास स्वाप्त के विकास स्वा

ή,

रस-भाव गुणौ चित्यधटनारुंकियादयः । काञ्यादन्यत्र दृश्यन्ते कुत्र वा वेदशास्त्रयो: ॥ इति

एतावता चेदमुक्तं भगति शास्त्र विद्या कला लोकवृत्तिसद्धान्तरत्नानां महदेव निधानं काव्यमिति ।

अस्य काव्यस्यैवंविधस्वादेव प्रभुसन्मिनसुह्रसम्मि<mark>तकाव्याभ्या</mark>मति-शयितत्वम् । दिङ्गात्रतयोदाहरणं प्रदर्शयते—

> दानं विचात् ऋतं वाचः की सिंधमीं वथायुषः । परोपकरणं कायात् असारात्सारमुद्धरेत् ॥

दानविषये कुशवत्सिलिलोपेतं दानं सङ्कलपपूर्वकम् । इति च स्मृतिः । अत्रवार्थे नैषधीयं पद्यम्-

> अर्थिने न तृणवद्भनमात्रं किन्तु जीवनमपि प्रतिपाद्यम्। 🦙 एवमाह कुशवज्जलदायी 🧀 🔻

ः 🔻 द्रव्यदानविधिरुक्तिविद्गवः 🛭 🧪 इति ।

PART DIEBRIE

याचमानजनमानसकृतेः पूरणाय बत जन्म न यस्य ।

तेन भूमिरतिभारवतीय न दुर्मेनिगिरिभिनसमुद्रैः॥

यज्ञीविषये अत्रवीत्तमनलः क नलेदं लब्ध अत्र मुज्झसि यशक्शिकरूपम् ।

# करुपबृक्षपतिमिन्निनिमित्थं नाप कोऽपि शतमन्युमिहान्यः ।। इत्यादि ।

## वित्रत्रमभद्शानुभवविषये—

त्वामालिख्य प्रणयकुपितां घातुरागैदिशञाया मात्मानं ते चरणपिततं याविदच्छामि कर्तुम् । अन्नेस्तावनमुहुरुपचितैः दृष्टिरालुप्यते मे कूरम्जसिन्नपि न सहते संक्रमं नौ कृतान्तः ॥

# स्त्रीणां पुरुषमवलम्ब्यैव सौमाग्यसंन्पदित्यस्मिन् विषये —

स्तियो न पुंसामुदयस्य साधनं त एव तद्धामिवभ्तिहेतवः । तटिद्वियुक्तोऽपि घनः प्रजृम्भते विना न मेघं विलस्ति विद्युतः ।। इति

#### पारिहास्य विषये-

काले माणं सस्ये मासं वदित शकासं यश्च सकाशम्। उष्ट्रे छम्पति णं वा रं वा तस्मै दत्ता विकटनितम्बा ॥ इति

# लोकानुभव प्रदर्शन विषये--

साहित्ये सुकुमारवस्तुनि, दृढन्यायमहम्मिशेले तर्के वा मिय संविधातिर परं लीलायते भारती । श्रय्या वास्तु मृदूत्तरच्छदवती दर्भाष्ट्ररे रास्तृता मूमिर्वा, हृदयङ्गमो यदि पतिस्तुल्या रतियोषिताम् ॥ इःयादिषु लोकानुभवमि क्रोडीकृत्य वेदार्थः धर्मादिशास्त्रार्थश्च सुकुमार प्रकृतीनां मन्दमतीनां च बुःयुपारोहक्षमतया संप्रथ्यते कविभिः । अत एव च केनचित् कविना सुकुमारसन्दर्भयोजनाकुशलेन न्यायशास्त्रमध्येतु-मारभ्य वादप्रन्थानधीत्य प्रामाण्यवादे अध्येतुमारक्षे स्वस्य सरसकाव्य घटनानुक्ला शक्तिः एतदध्ययनेन लुःयेतेति भिया-

' नमः प्रामाण्यवादाय मःकविस्वापह।रिणे ' इति प्रामाण्यवादाध्ययनमुपसंहतमित्यैतिह्यम् ।।

काच्यस्य सहिद्वि, कान्तेव च सरसतापादनेन सदुपदेशकःवादेव दाशरथिना रामचन्द्रण अश्वमेधानुष्ठानसमये एकैकस्मिन् विषये परिनिष्ठित मतीन् पण्डितान् समाह्य तैस्सहै्व श्रीमद्वाल्मीकिमहर्षिणा चित्रितं रामयणाख्यं महाकाव्यं कुश-लव-मुखाच्छ्रावितमिति वाल्मीकीये समायणेः उत्तरकाण्डे चतुर्णवतितम सर्गगतेन पद्यजातेन स्फोरितम् । तद्यथा—

अथ कमीन्तरे राजा समाह्य महामुनीत् ।
पार्थिवांश्च नरव्यात्रः पण्डितात् नैगमांस्तथाः ॥ ४ ॥
पीराणिकाञ्चाटद्विदः ये वृद्धाश्च द्विजातयः ।
स्वराणां ठक्षणज्ञांश्च उत्सुकान् द्विजसत्तमान् ॥ ५ ॥
ठक्षणज्ञांश्च गान्धर्वान् नैगमांश्च विद्येषतः ।
पदाक्षरसमासज्ञान् छन्दस्सु परिनिष्ठितान् ॥ ६ ॥
कला-मात्राविद्येषज्ञान् ज्योतिषे च परंगतान् ।
कियाकरुपविदश्चैव तथा कार्यविद्यारदान् ॥ ७ ॥

हेतूः नारकुश्लान् हेतुकांश्च बहुश्रुतान् । छन्दोविदः पुराणज्ञान् वैदिकान्द्रिजसत्तमान् ।। ८ ।।

चित्रज्ञान् वृत्तस्त्रज्ञान् गीतनृत्यविशारदान् । शास्त्रज्ञान् नीतिनेषुणान् वेदान्तार्थप्रकाशकान् ॥ ९ ॥ इति

भनेतच अरोपिवद्यास्थानं कव्यमिति फलति । काव्यस्यापि विद्यास्थानेषु अवकारा प्रदानमं वरपद्मिति मन्दानेन राजरोखरण कान्यमीमांसायाम् 'सकलि स्थानेकायतनं पश्चदशं विद्यास्थानमिति तु यायावरीयः' इति स्वमतमुट्ट द्वितम् । एवं विधस्य काव्यस्य कान्तासिन्मिततया सुकुमारक्रमेण धर्मादि साधनोपायानां प्रतिपादकत्वात् अभिजातानां हृदयाह्वादकत्वमस्त्येव ।

व्यतीतसङ्गनराजादि सच्चरितं निदर्शयितुं कान्तासम्मितं काव्यं अनुभवश्वितासुन्देष्ट्वणां सहकारेण इदानीन्तनेऽपि का लेऽत्यन्तसुप करोतीति न तिरोहितं प्राज्ञानाम् । अतश्चास्य काव्यवन्धस्य शास्त्रातिरिक्तं प्रगुणं प्रयोजनमस्त्येवेति प्रभुसम्भितं सुहत्यम्मितं च काव्यमपेक्ष्य कान्ताः सम्मितं काव्यं हृदयङ्गमम् । एतद्रचयितार एव कवयः तेषां कृतिरेव काव्यमिति व्ययदिश्यते तदिदं यादवाभ्युदये 'सकविः कथ्यते स्रष्टा ' इत्यादिना प्राणेवावेदितम् । सम्प्रति साहित्यमिष्टकृत्य किश्चिद्विचारयामः

## साहित्यम्

साहित्यं नाम किं? शब्दार्थयोम्सहभावः? उतान्यः?

यदि शब्दार्थयोः अवियुक्ततया सर्नदा प्रतीतौ स्फूर्तिकारणं साहित्य-पद्व्यपदेश्यं तदा सिद्धसाधनतापातः । यतश्य—''औत्पत्तिकस्तु शब्दस्य अर्थेन सम्बन्धः'' इति वदद्भिः पूर्वमीमंग्यकैः शब्दार्थयोनियतः सहभावः समर्थित एव न पुनस्साध्यतामपेक्षते । तयोस्साहित्यस्य निसर्गसिद्धत्वात् । किश्च—''पूर्वोक्तार्थस्य साहित्यपदार्थत्वे'' गाङ्कटादिभ्यो ज्णिन्छित् [पा.सू. १-२-१ ] इत्यादि वैयाकरणवाक्यानां शाकिटकप्रयुक्त वाक्यानां च साहित्यव्यपदेश्यत्वं स्यात्। नह्येवमादि बाक्यानां साहित्य-रूपत्वं सहदयानामार्भमतम् । अतश्च पद-वाक्यं-प्रमाण-व्यतिरिक्तं तत्प्रति-पाद्यविषयः संयुक्तम् किमपि तत्वान्तरमेव साहित्यम् । यदेतत् जन्मान्तरकृत-सक्ततपरिपाकसमासादितनिरवप्रहदेवानुप्रहरूव्धः शक्ति व्युत्पत्ति प्रतिभा पवित्रित वाल्मीकि व्यास प्रमुख-मुखारविन्दिबन्दुसन्दोहसुन्दराणां वचसां अन्तरामोदमञ्जल्वया परिस्पुरत्, सहदय सुमनव्यद्वपदास्वादगोचरतः प्रतिपद्यते, तदेवास्माभिः साहित्यमिति व्यपदिश्यते।

#### अर्थ चांश:---

शब्दार्थशासनज्ञानमात्रेणैव न वेद्यते । वेद्यते स तु काव्यार्थतत्वज्ञेरेव केवलम् ॥ इति तद्वत्सचेतसां सोंऽर्थो वाच्यार्थविमुखात्मनाम् । बुद्धौ तत्वार्थदर्शिन्यां झटित्येवावभासते ॥

इति चानन्दवर्धनेनैवा मिहितः ॥

राजानकाचार्थकुन्तकेन तु साहित्यपदार्थ एवं निरूपित:—

समसर्वगुणौ सन्तौ सुहृदाविव संगतौ । परस्परस्य शोभाये शब्दार्थौ भवतो यथा । पदादिवाक्परिस्पन्दसारः साहित्यमुच्यते ॥ इति ।

एवं चैतदुक्तं भवति-न्याय व्याकरण-मीमांसा-लोकव्यवहारेषु निपुणैः समात

व्यासधारणधुरीणैः अरूपपरिमाणेऽपि दर्पणे यथा महागजाः प्रतिबिम्बन्ते तद्वदेव महान्तः शास्त्रार्थाः सरसतामापन्नाः यत्र प्रतिबिम्बन्ते तादृशार्थे विशिष्टः शब्दराशिः साहित्यमितिः एवंविधार्थविशिष्ट शब्द निवेशने यस्य सामर्थ्यं तस्यैव वाग्देवी प्रसीदति । स च न सीदति ।

### तदेतदुवतम्---

पदवानचप्रमाणेषु तदेतत्प्रतिबिम्बितम् । यो योजयति साहित्ये तस्य वाणी प्रसीदति ॥ इति ।

यस्य चेहशी सङ्घटनशक्तिनिहित तस्य शास्त्रवेदनमफलमिति स्पष्टमेव प्रत्यपी पदद्भामहः—

> अधनस्येव दातृत्वम् , क्लीवस्येवास्त्रकीशलम् । अज्ञस्येव प्रगलभत्वमकवेः शास्रवेदनम् ॥ इति ।

इदं च साहित्यं पश्चमी निद्येति राजशेखरः कान्यमीमांसायांम्—
''आन्नीक्षिकी त्रयी-वार्ता दण्डनीतिश्चेति चतस्त्रो निद्याः इति कौटल्यः ।
पञ्चमी साहित्यनिद्या इति यायावरीयः । सा हि चसस्णामि निष्यन्दः ।
आभिर्धमीथौं यद्विद्यात् तद्विद्यानां निद्यात्वम्'' इत्याह । एतेन सर्वशास्र सारतमांशस्य सुकुनारक्रमेग प्रतिपादकस्याप्यस्य साहित्यापरपर्यायस्य अलंकार शास्रस्य निष्ये गैरवज्ञा प्रदर्ज्यते ते नूनमनभिज्ञाः साहित्यरसस्येत्येव वक्तर्ज्यं भवति ।

तत्र तावत् व्याकरणज्ञानमावश्यकं, व्याकरणं च अनेक विशेषांश गर्भिते पदे प्रकृति-प्रत्ययोपाधि निपातादि भेदान् विभज्य पदान्वाख्यान करणम्।

# उक्तंच अभिधानचिन्तामणौ—

प्रकृति-प्रत्ययो-पाघि-निपातादिनिबन्धनम् । पदान्वारूयानकरणं शास्त्रं व्याकरणं विदुः ॥ इति ।

भामहेनापि सर्वैः दार्शनिकैः सर्वेकुलप्रसूतैः, सर्वैरेव पुरुषैः प्रमाणभूतं ूयाकरणं श्रद्धेयमेवेत्यभिप्रायः—

विद्यानां सततमपाश्रयोऽपरासां तास्वतात्रच विरुणद्धि कांश्चिदर्थान् । श्रद्धेयं जगति मतं हि पाणिनीयं माध्यस्थ्याद्भवति न कस्यचित्रमाणम् ? ॥

इत्यनया कारिक्रया प्रदर्शितः । आनन्दवर्धनेनापि ''प्रथमे हि विद्वांसो वियाकरणाः व्याकरणम् छत्वात् सर्वविद्यानाम्'' इति व्याकरणस्य प्राधान्यं प्रदर्शितम् । न चैतावता स्फोटपरिश्रहप्रसङ्गः । स्फोटपरिकरूपनं तु व्याख्यातॄणामपराधः न भगवतः पािनोः । अत एव''—

"शपथेरिप चादेयं वचो न स्फोटबादिनाम् ।

इति भामहोऽप्याह ।

किंच — प्रकृति - प्रत्ययादिप्रविभागमवलम्ब्येव साहित्यसाम्राज्ये — "न्यकारो ह्ययमेव मे यदर्यः" इत्याद्यदाहृतिषु — "सुप् तिङ् वचन-सम्बन्ध- कारक-शक्ति-कृत्तद्भित-समासानामसल्रक्ष्यकमन्यञ्जकत्वं ध्वनिस्थापकप्रमाचार्ये रानन्दवर्धनाचार्ये रमिहितमेव॥

पदशास्त्रव्यपदेश्यस्य व्याकरणस्यात्यन्तोपादेयत्वाभिधानमात्रेण मीमां सापरपर्यायस्य वाक्यशास्त्रस्य अनुपादेयत्वप्रकाशनं सुतरां न युज्यते । यतश्च पदानां परस्परान्वयलक्षणसम्बन्धनिबन्धनमेतद्वाक्यार्थ-तान्पर्यमित्यत्र वाक्य विचारलक्षणमीमांसाया उपयोगः स्पष्टं प्रतीयते एव । आलंकारिकाण ताबन्मीमासा शास्त्रमतीवोपयुक्तम् , सर्वस्यापि विद्याप्रपञ्चस्य वाक्यरूपत्वात् । इयं च मोमांसा बहुविधविद्याश्रया इति कुमारिलभङ्गपादैः प्रतिज्ञास्त्रवार्ति के-

''मीमांसाख्या तु विधेयं बहुविद्यान्तराश्रया ''

इत्युक्तम् । अमुमेत्र विषयमवलम्बय लोचनकारोऽपि ''मीमांसायाः शब्दार्थं निर्णयोपजीव्यतामाह - ''तत्रच अभिधावृत्ती वैयाकरणमोमांसकैर्निरुपिते' इति ।

एवं च अमीमांसकस्य तलस्पर्शिता न सुलमा । यतश्च व्याकरणादि शास्त्रान्तराश्रयेण व्युत्पन्नपदतद्यस्य वाक्यार्थसंशयनिवर्तिकाहि मीमांसा ' असम्पादितमीमांसापरिचयस्य अनेकेषु स्थलेषु स्रवालित्यमपरिहार्यमेव । इत्थं। सत्यपि मीमांसायाः साहित्ये नोपयोग इति ब्रुवाणाः देवानांत्रिया एव । एवं पद वाक्ययोः अवगतस्यार्थस्य युक्तितः प्रतिष्ठापनार्थं युक्तिशास्त्रापरनान्नि प्रमाणशास्त्रे परिचयवत एव कवे साहित्यं प्रसन्नरमणीयं भवति''

इत्याचार्यकुन्तयोडप्याह —

एवंविधशास्त्रकान्यपरिपक्वुद्धयोऽत्यन्तं विरलाः इति श्रीमन्निगमान्तदेशक वर्णनावसरे आत्रेयवेङ्कटाध्यरिणा विश्वगुणादर्शचम्प्यामुष्टङ्कितम्— ''नानाम्नायपरिश्रमं कलयतां नास्त्येव शास्त्रेषु घीः सत्योरप्युभयोस्तयोः न सुलभा साह्यक्षता साहिती । अप्येतासु सर्तीषु नास्ति विनयः नाचारभिनतक्षमा चार्तुयः सच-साच साच-सच-ताश्चालम्ब्य खेलन्त्यसुम् ॥

इत्यलम् , प्रसक्तमनुसरामः ।

अमुं साहित्यशब्दार्थमवलम्बय विवरीतुं प्रवृत्तेषु **मोजराजः** स्वीये श्रृङ्गारप्रकाशे —

अभिधा-विवक्षा-तात्पर्य प्रविभाग-व्यपेक्षा सामर्थ्यान्वर्यी यैकार्थीभाव-होषहान-गुणादानालंकारयोग रसावियोगरूपं शब्दार्थयोः द्वादशसम्बन्धं साहित्य भित्युच्यते'' इत्याह । एतद्विस्तरतु — श्रृङ्गारप्रकाशे द्रष्टव्य इति सः नेह प्रतन्यते । किन्त्वस्य अत्यन्तमभिमत एकोंऽश उल्लिख्यते, यः साहित्य जीवनभृतः रसावियोगो नाम प्रकृष्ट उपायः । एतदभावे, पत्यौ प्रणयिनि प्रेम्ण एवाभावे दोषाभाव-गुणालंकारादीनां सद्भावेऽपि नायिकाया यथा न सौभाग्यातिशयः निष्पद्यते, तद्वदेव रसवियोगे काव्यनायिकायाः दोषराहित्य-गुणयोगालंकारयोगे सत्यपि नास्वादयोग्यताप्रकर्षः इत्यत्र दृष्टन्त उक्तः

कल्या मूर्तिः, कुलममिलनम्, यौवनम्, रूपसम्पत् सौभाग्यद्भिः, प्रियवचनता, शीलवैदग्ध्ययोगः। शालीनत्वम्, विनयपरत्येत्यङ्गनाभूषणं यत् तत्प्रेमाद्भै प्रणयिनि मनो नास्तिचेन्नास्ति किञ्चित् ॥ इति॥

### अलंकारशास्त्र**म्**

अयमलङ्कारशब्दः भगवता पाणिनिना तद्धित प्रकरणे कर्णललाटात्कन् अलङ्कारे [पा.सू. ४-३-६५] इत्यत्र प्रयुक्तः। ''अलकुञ्निरांकुञ्'' इति सूत्रे ''अलक्कु गोमण्डनार्थात् युचः पूर्व विप्रतिषेधेनेष्णुज्वक्तव्यः'' इति कात्याय नेनचोक्तः ।

न्यासकारेण च— ''कन्प्रत्ययविधायकसूत्रे कर्णिकाशब्दश्च आभरण विशेषे रूढः'' इत्युक्तम् । एतेन चेदं ज्ञायते, अस्त्रंपूर्वः करोतिर्मण्डनाथे वर्तते, मण्डनं च आभरणम् इत्युक्तं भवति । इदानीं असंकारशब्द स्युक्तं भवति । इदानीं असंकारशब्द स्युक्तं भवति । यतः भन्मः स्वस्ति स्वाहा स्व संवष्ट्योगाच्च'' [पा. स्. २–३–१६] इति स्त्रवृत्तो अस्त्रमित पर्याप्त्यर्थप्रहणम् इति, तथा' तस्मै प्रभवति सन्तापादिभ्यः' [पा. स्. ५–१–१०२] इत्यत्र अस्त्रभ्ये तच्छब्दात् चतुर्थो इति च काशिकाकारेण वामनेन विवृतम् । तस्मात् अस्त्रमित्यन्ययं प्रभवति इत्यर्थेऽपि वर्तत इत्यपि वक्तुं शक्यम् । अस्त्रङ्गरोतीत्यस्य सम्पादनसमथीं भवति इत्यर्थः ।

अलंकारस्त्वाभरणं परिष्कारो विभूषणम् ।

इत्यमरकारः,

अरुं तु भूषणे शक्तौ पर्याप्तौ विनिवारणे ।

#### इनि यादवप्रकाशश्च ।

परन्तु—भावे करणे च व्युत्पत्तिरत्रापेक्ष्यते । सा च दिण्डनोऽर्वाची नेन काव्यालंकारस्त्रकृता वामनेन प्रदर्शितः। ''सौन्दर्यगलङ्कारः [अ. १० अध्या १. स्. २] इतिसूत्रे अलङ्कृतिरलंकारः इति, करणव्युत्पत्या पुनः अलंकारशब्दोऽयमुपमादिषु वर्तते' इति च । ननु करणेषञो दुर्लभत्वम्, ल्युटा बाधात्। न च वासरूपविधिः '' क्तल्युट्-तुमुन्खल्थेषु वासरूपविधिः नेष्यते'' ''इति परिभाषानुसारतः घञं बाधित्वा ल्युट एव प्राप्तत्वादिति शङ्कयम्। 'प्रयुक्तानामिदमन्वाख्यानं स्वल्विप भवति' इति महाभाष्यानुसारेण कटकमुकुटादिषु यथा अलंकारशब्द प्रयोगः तहन् यमकोषमादिषु ।

'दुःखेन बुबुधे सीतां हनूमाननलंकृताम् । संस्कारेण यथा हीनां वाचमर्थान्तरं गताम् ॥'

इत्यादि वार्ल्माकिपभृत्यविगीतिशिष्ट प्रयोगदर्शनानुरोधेन 'अध्यायन्यायोद्याव संद्वाराधारावायाश्च [पा.सू.३-३-१२२] इत्यत्र चकारात्, कृत्यल्युटो बहुलम् [पा.सू. ३-३-११३] इते सूत्रे बहुलग्रहणाद्वा करणसाधनोयमलंकार शब्दः युज्यते । शिष्टप्रयोगे दृष्टे व्युत्पत्तिरन्विष्यते । न पुनः व्युत्पत्तिर स्तीति शब्दः प्रयुज्यते । अन्यथा पङ्कजादयश्चवशः पद्मादिष्विव कुमुदा-दिष्विप प्रयुज्येरन् पङ्कजननस्याविशेषादिति स्यादेवातिप्रसङ्गः । तस्मात् पद्मादिषु पङ्कजादिशब्दवत्, कटकमुकुटादिषु अलंकारशब्दवत्, उपमादिष्विप अलंकारशब्दः योगरुढ इत्येव शास्त्रकाराणां मर्यादा ।

अयं चालंकारशब्दः नाट्यशास्त्रकृता भरतेन नाट्यशास्त्रे प्रथमा ध्याये— 'नाट्यालंकारचतुराः' इति केशिक्यादिषु लीलादिषु दशसु भावेषु, शोभादिषु सप्तसु पाठ्यादिषु षट्सु, सन्ध्यङ्गवृत्यङ्गादिषु च प्रयुक्त इति ज्ञायते ।

पृत्रोलिलखितं भरतवानमं विवृण्वता अभिनबगुप्ताचार्येण अभिनव भारत्याम् — 'नाट्यस्य योऽलंकारः वैचित्र्यहेतुः कैशिकी ' इति प्रति पाद्य लीलादीन् दशभावान् शोभादीश्च सप्त अलंकाराः इति विदुरिति मतान्तरत्त्रेन उपन्यस्तम् । एवं पाठ्यालंकाराः नेपथ्यालंकाराः नाट्यालंकाराः प्रयोगालंकाराः एव मादयः वर्णालंकारा इति अलंकाराः रसमय काव्यत्वसम्पादकाः सन्ध्यङ्गा दयस्येदेऽपि अलंकार शब्देन व्यपदिष्टाः। अत एव दण्डिना—

यच सन्ध्यङ्गवृत्त्यङ्गलक्षणाद्यागमान्तरे । व्यावणितीमिदंचेष्टं अलंकारतयैव नः ॥

#### इस्यभिहितम् ।

किञ्च भरतेनैव अलंकाराणां गुणानां च पार्थक्यं उभयोरलंकारक त्वं च—

' अलंकारैं : गुणेश्चेव बहुभिस्समलंकृतम् । '

इत्यप्युक्तम् । अस्यवालंकारिविवेः इतिहासकाले क्रियाकरपः इति नाम आसीत् इति, 'चतुष्पष्टिकलासु अयं क्रियाकरपः अन्तर्भावित इत्यंशसुपादाय वात्स्यायनीयकामशास्त्रव्याख्यायां जयमङ्गलायां 'काव्यक्रियाकरप' इत्यस्य काव्यकरणविधिः काव्यालंकार इत्यर्थः इति विवरणं दत्तम् ।

#### काव्यादर्शकारोऽपि दण्डी--

अतः प्रजानां व्युप्तत्तिमिसन्धाय सूरयः । वाचा विचित्रमार्गाणां निबग्न्युः क्रियाविधिम् ॥

इत्यत्र अलंकाविधी क्रियाविधि शब्दमेव प्रायुङ्त । एवंप्रयोगे च मूलभूतः प्रयोगः श्रीमति वाल्मीकीये रामायणे उत्तरकाण्डे - (९४ - ७१) इ.१२ते ।

ऋियाकरपविदश्चेव तथकाव्यविदोजनान् ।

इत्यत्र च अलंकारयोजनैव क्रियाकल्पशब्देन बिवक्षितः । परन्तु रामायण व्याख्यात्रा गोविन्दराजेन अयं क्रियाकल्पशब्दः अन्यथा व्याख्यातः । भथापि पूर्वोक्तएवार्थः साम्प्रदायिक वास्यायनादिसम्मतश्च ।

भामहादयः प्राचीता खल्बालंकारिकाः गुणालंकारयोः भेदं न प्रतिपादयन्ति । अत एव च भूषणादीनां निरूपणे प्रवृत्तः भामहाद्रिष परमप्राचीनो भरतस्त्रयोभेदं नैव गणयतीति बक्ष्यमाणेन पद्येत ज्ञायते—

> अलंकारे गुणैरचैव बहुभिस्समलंकृतम् । भूषणैरिव चित्रार्थैः तद्भषणमितिस्मृतम् ॥

षट्त्रिंशरेतानि हि लक्षणानि प्रोक्तानि वै
भूषणसम्मतानि "इति "

भामहबदेव--भोज--कुन्तक--भट्टनायक--काव्यकौतुकका रादयोऽपि गुणालंकार वर्ग लक्षणान्तर्गतं भावयन्ति । भूषणालंकरा शब्दो पर्यायो इति न कश्चित्र जानाति ।

परन्तु भमहोद्भटरुट्टाद्याः काव्ये बाह्य इं कारवि के पकाः । दिल्डवामनाद्याः रीति गुणयो विश्लेषकाः । तत्र गुणालंकारयोः काव्यशोभा- भरत्वतदतिशयाधायकत्वाभ्यां भेदं वामनः, दण्डी तु-

काव्य शोभाकरान् धर्मानलकारान् प्रचक्षते ।

इतिकाञ्यशोभाकरत्वमात्रमलंङ्कारस्याभिप्रैति। अयमेव पक्षः अप्पय्य दीक्षितः परिगृहीतः। भरतस्यापि अयमेव पक्षः हृद्गतो भवेदिति ग्रम्येमि। यैरालङ्कारिकैः रीतिगुणालकाराणां पार्थक्यं निरूपितं तल नादात्विकी व्यवस्थिव नियामिका। लक्ष्ये च प्रज्ञया परिशील्यमाने गानागालंकाराः काव्यशोभाकरा एव अन्ततो गत्वा रसो स्कारकाः। अत एव च ---

ध्वन्यात्मभूते शृङ्गारे समीक्ष्य विनिवेशितः । रूपकादिरलङ्कारवर्गे एति यथार्थताम् ॥

इति वद्नानन्द्वर्धनः रसादीनामात्मत्वं निकृष्य रूपकादीनां रसोपस्कार करवेनैव अलकारत्वमनवर्थमिति उपपाद्यामास ।

प्राचिनः भामहादिभिः रसस्बद्धपं न ज्ञातमिति न समर्थयितुं शक्यम् । यतश्च महाकाव्यस्वरूपं लक्षयन् भामहः— ' सर्गबन्धो महाकाव्यम् ' इत्यारभ्य सालंकारं सदाश्चर्यं युक्तलेकेक स्वभावेन रसैश्च सक्तलेः पृथक् ' इत्यनेन रसम्बद्धपम् . रसिवभागम् . तदाश्चय काव्यमिति स्पट्टीचकार । मनुजाः तावत् बुद्धिमत्सु वराः । मनुजेषु वाग्मिनो वराः, वाग्मिषु महान्तः कवयः वरतराः. कविषु च तेषां वाचः वरतमाः । तत्रापि सर्गवन्धकृतं काव्यम् । तत्रापि सालंकारम् । तत्रापि भूमना हितोपदेशकारि । लोकानुभवानुसारेण असंकीर्णवृत्तिभारसैर्युक्तम् इत्युप सञ्चहार । तेन च काव्यं सर्वमेत्र रसावियुक्तं भवेदिति ज्ञायते ।

अत एव ' विनेयजनहितार्थमेव नाटकादिगोष्ठी अवतारिता योगिमिः इत्यानन्दवर्धनः । वस्तुतो विमृश्यमाणे रसेः अलंकाराणां अलंका रेश्च रसानां मूषणमूष्यमावः आत्मना शरीरधृतानामलंकारणां शोभा, अलङ्का रेश्च शरीरस्य आत्मनश्च शोभा 'परस्परो मूषणभूष्यभावः'' इति न्यायात् इत्यभिप्रायोऽपि विद्यते । तदपि युक्तमिव-यतश्च रसवदादौ रस. भावादेः वाच्यशोभाधायकत्वम्, यत्र विभावादिभिः रत्यादेः परिपोषः तत्र रसादीनां मूष्यत्वं अलंकाराणां भूषणत्विभिति ।

उद्भरादिभिस्तु गुणालंकाराणां प्रायशस्ताम्यमेव सूचितम् । विषय

मात्रेण भेदप्रतिपादनात् । संघटनाधर्मत्वेनचेष्टेः । तदेवमस्रंकार एव काव्ये प्रधानगिति प्राचौ मतम् ।

वकोक्तिजीवितकारः आनन्दवर्धनान्नव्योऽपि अवलोकितध्वनिमन्थोऽपि राजानकमहिमवत् प्रतिबन्दितया प्रवृत्तः वक्रोक्तः काञ्यात्मतामाह ।

ध्वनिकारः पुनः अभिना तास्वर्ध-लक्षणाल्यव्यापारत्रयोत्तीर्णस्य ध्वनन-धोतनादि शब्दाभिधेयस्य व्यञ्जनाव्यापारस्य वाक्यार्थस्वाऽभावात् वाक्यार्थस्य ग्रन्थक्षयस्त्रपरः गुणलंकारोपस्कर्तव्यस्वेन प्राधान्याद्विश्रान्तिधामस्वेनात्मस्वं सिद्धान्तितवान् । रसादयस्तु काव्यजीवितभूनाः नालंकारभावभाजः । ति व्यञ्जनाव्यापारस्य सर्वेरपि दार्शनेकैः अनपह्नवनीयस्वे । तदालम्बनस्य रसस्येव काव्यात्मतेति अलं हारिकाणां सिद्धान्तः ।

काव्यप्रकाशकारोऽपि ध्वनिकारसम्मतं रसात्मवादमेव उररीचकार। अळंकारांश्च रसोपरकारकानाह—

> उपस्कुर्विन्ति तं सन्तं येऽङ्गद्वारेण जातुचित् । हारादिवद्रहंकाराः तेऽनुप्रासोपमादयः ॥ इति ॥

रमम्बद्धपविषये बहुविचारणीयमस्ति । यतश्च रसादयो वस्तुतः ज्ञानप्रभेदा एव ।

> यदा बुद्धेगत्मस्वरूपत्वं तदा आत्मैव रस उच्यते यदा बुद्धेरात्मगुणत्वं तदा आत्मनो गुणा एव रसः । यदा बुद्धेः चित्तस्वरूपत्वं तदा सत्वोद्गेको रसः। यदा बुद्धेः स्वयंप्रकाशत्वं तदा स्वयंवेद्यो रसः।

यदा बुद्धेः मानसत्वं तदा रसोऽपि मानसः । यदा बुद्धेः अनुभेयत्वं तदा रसोऽप्यनुभेयः । इति ।

वस्तुतो विचार्यमाणे ---

आत्मधर्मभूतज्ञानपरिणामभूतो रस इत्यौपनिषदं मतम्। परंतु सिद्धान्तभेदेन रसस्वरूपमि भिद्यते। अतश्च अनुभवमनुरुध्य आत्मनो रसस्य च प्राह्यप्राहक भवाः (कतृकर्मभावः) आस्वाद्यास्वादकभावो वा अभ्यपगन्तुं युक्त इति तद्विचारः नेह प्रतन्यते किन्तवन्यत्र।

सहृदयहृदयाह्वादकारी कश्चन शब्दार्थधर्मत्वेन प्रसिद्धो यः सः अर्थात् शब्दसन्निवेशरूपतया, अर्थविशेषरूपतया च द्विधाभावमात्मिन लभते । प्रायसान्निरूपणप्रधानाः अलंकारनिबन्धाः ।

अस्यैव साहित्यस्य प्रवृत्तिनिमित्तिप्रयोजकसुकुमारोपदेशकतया —

प्रवृत्तिर्वा निष्येन कृतकेन वा । पुंसां येनोपदिश्येत तच्झास्त्रमभिषीयते ॥

इति भट्टकुमारिकोनतशब्दपरिच्छेदगतश्लोकवार्तिकरीत्या शास्त्रत्वम् । मुख्यं शास्त्रत्वं तु परमप्रमाणभूतस्य वेदस्यैवेति सर्वसम्मतमिति पूर्वमुक्तमेव अन्यत्र तु गौणतया शास्त्रत्व वेदाङ्केषु व्याकरण।दिषु यथा तथात्रापि अवाधितम् ।

अस्यैव शास्त्रस्य अलंकारशास्त्रमिति व्यपदेशः प्रथते । तत्रचेदं निदान् । यदा भामह दण्ड उद्घठ रुद्धट वामनान्ताः प्राचीनाः आलंकारिकाः अलंकारशास्त्रनिर्मातरः ध्वन्यमानस्यापि अर्थस्य रसभावादेः वाच्योपस्कारः कतया अलंकरकुक्षिनिक्षिप्तत्वमित्यभिमन्यमानाः अलंकारा एव काव्ये प्रधानमूताः

'इति सिद्धान्तस्थापनं कृतवन्तः तदा प्रभृति 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ती'' इति न्यायेन एतच्छास्त्रस्य अलंकारशास्त्रमिति व्यपदेशः कृतः । अत एव च स्वीयकाव्यालंकारीय तृतीयपरिच्छेदे रसवदलंकारनिरूपणावसरे—

> रसवद्द र्शितस्पष्टश्रृङ्गारादिरसं यथा । देवीसमागमच्छद्ममस्करिण्यतिरोहिता ।

इति रसवद्छंकारं लक्षयतो भामहस्य

इता गमिष्याम्यथवेति वादिनी चचाल बाला स्तनभिन्नवरुकला ।

स्वरूपमास्थाय च तां कृतस्मितः समाललम्बे वृषराजकेतनः ॥

तं वीक्ष्य वेपथुमती सरमाङ्गयष्टिः
निक्षेपणाय पदमुद्भृतमुद्गहन्ती !
मार्गाचळव्यतिकराकुलितेव सिन्धुः
दीलाधिराजतनया न ययौ न तस्थौ॥

∎ति महाकिविना कालिदासेन प्रथिता श्रृङ्गारस्राविणी स्वितः हृद्यमधिरूढा गयेत् । अत्र च श्रृङ्गारः काष्ठःमधिरुढः । स एवात्र विवक्षितः । एवं त्णिहनापि—

> मृतेति प्रेत्य संगन्तुं यथा मे मरणं मतम् । सैवावन्ती मया लब्धा कथमत्रैवजन्मनि ॥

दइत्युपाहृत्य---

प्राक् प्रीतिदेशिता सेयं रितः श्रृङ्गारतां गता । रूपबाहुल्ययोगेन तिददं रसवद्वचः ॥

इत्युपपाद्यता ' वासवदत्ता लावाणकेन विह्ना दग्धेति'' दाइप्रवादमाकण्ये दुः ख्रपंकिनम्मः पुनस्तां प्राप्य नितान्तमानन्दमनुभवता वत्सराजेनोदयनेन यां वासवदत्तां मृतेत्याक्षणेनमात्र एव तया सह संगन्द्धं मरणमेव प्रार्थनीयमासीत् सेवावन्ती वासवदत्ता अत्रव जन्मिन मया लब्धेत्यद्भुतेन परिपोषं नीति वासवदत्ताविषयिणी नायकिष्ठा रतिः शृङ्कारतां गता अत्रश्च रस्टदलंकारः इत्यभिप्रायमाविष्कुर्वता पण्डितपामरमाधरण्येन यथा गानरसस्य आस्वाद्यतं तद्वत् काव्यस्यापीति रसवतः काव्यस्य श्रवणेन अर्थानुसन्धानेनच आनन्दानु भव इति मात्मकस्यापि सुन्दरशरीरस्य अवलोकनेन नेत्रानन्दानुभव इति न निरात्मत्वं तद्वत् अलंकारस्य प्राधान्यं सूचितम् । न चैतावक्षा दण्डी रसस्वरुपं न विवेचितवानिति विभावयितुं साम्प्रतम् । ध्वनिकारेण तत्स्वरुपं सुपरिशोध्य निष्कर्षः कृत इति तु परं अतीव इलाध्यम् ।

एवं च ''प्राधान्येन व्यपदेशा'' इति न्यायेन, 'छत्रिणो यान्ति' ६ति न्य:येन वा अस्य अलंकारशास्त्रमिति व्यपदेशो घटते ।

अलंकः स्वरुपनिरुपणेदम्परेरिप लोके यथा कटकमुकुटादिषु ६३६तोऽलंकारशब्दः तथा उपमादिष्विपप्रयुवतः, तद्वदेव गुणादिषु तथैव तदिम-धािनि निबन्धे च । उदतं च राजानककुन्तकेन — अलंकारशब्दः इ.रीष्ट्य शोभातिशयकारिःवात् मुख्यतया कटकमुकुटादिषु प्रयुज तत्कारित्वसाम्यात् उपचारेण उपमादिषु वर्तते । तद्वदेव गुणादिषु । तथैव च तदिभिधायिनि प्रन्थे । शब्दार्थयोः एकयोगक्षेमत्वात् अर्थे शब्दे अलंकारे च ऐक्येन व्यवहार ''इति ।

अलंकारादिप्रतिपादके चास्मिन् '' अलंकारशास्त्रमिति व्यवहारः बहुमिरालंकारिकेरेव कृतः । तद्यथा —

वामनः काव्यलंकारे — ''काव्यं प्राह्यं सीन्दर्यात्' इत्यत्त्रयिता ''काव्यं प्राह्यभलंकारात्'' इत्यलंकारशब्दघटितं सूत्रयामास । तेन ज्ञायते काव्यप्रहणहेतुभूतालंकारव्युत्पादकेऽपि अस्मिन् शास्त्रे अलंकारनाम्ना व्यपदेशो भवतीति भावेन । उत्तरत्र ''शास्त्रतस्ते '' इतिसूयित्वा विष्टुण्वन् ते =दोषगुणालंकारहानादाने शास्त्रतः =शास्त्रादस्मात्, शास्तो हिं ज्ञात्या दोषान् जह्यात्, गुणान् अलंकारांश्च आददीत इति, तथा तत्रैय प्रथमाध्या यान्तेऽपि

'' काव्याळंकाररास्त्रार्थः प्रसाद्यः कविषुगवैः ''इस्यप्याह सः एवं ।

तदनन्तरकालिको विद्यानाथश्च— रस शब्दा थ गुणा लंकार वृत्ति । तितयः अस्यालंकारशास्त्रस्य प्रमेयम् । इति बहुविषय प्रतिपादकमपीदं शास्त्र- गळकाशास्त्रमिति व्यवृणोत् । प्रतिज्ञावाक्येऽपि—

वक्ये सम्यगलंकारशास्त्रसर्वस्वसंप्रहम्।

रत्यनेन कारिकार्धेन अस्य शास्त्रत्वमुरीचकार । अतश्रास्यालंकारशास्त्रव्यपदेशः षह्यम्मत इति युक्तमुत्वस्यामः ॥

### अलङ्कारिकाः

। भरत-मेधाविरुद्र कुमारदासादयः भामहात्प्राचीनतमा आलंकारिकाः !

- 2 भामह-द्णिड-स्ट्रट-वामन-उद्गटाद्याः प्राचीनाः ।
- अानन्दवर्धन-अभिनवगुप्त-धनङ्गय-भोज-क्षेमेन्द्र-मम्मट-जयरथ-जयदेव-विद्याचक्रवर्ति-विद्यानाथ-विद्याधर-विश्वनाथ-वर्ममूरि-मिल्लनाथप्रमृतयः मध्यकालिकाः ।
- 4 अप्यटयदीक्षित,-राजचूडामणिदीक्षित-जगन्नाथ वैद्यनाथ-गंगाधराष्वरि-नागेशप्रभृतयः आधुनिका इति सामान्यतः आलंकरिका इति विभक्तं शक्यम् ।

तेषु अप्पर्यदीक्षिताः पूर्वपक्षसिद्धान्तरीत्या लक्षणपरिष्करणे लक्ष्य विमर्शे, पाचीनोदाहरणं परित्यज्य नव्योदाहरणसंयोजने न्यायशास्त्रपद्धति मनुस्त्य निरूपणे च पर्टीयांसः बहुविचारचतुराः अलंकारशास्त्रिऽपि शास्त्रान्तरे व्विव वादसरणिनिर्मातारः इत्यत्र नास्ति सन्देहलेश्च इति चित्रमीमासा-क्वल्यानन्दाद्यवलोककानां न तिरोहितम् ।

एतेश्च दीक्षितैः ध्विन गुणीभूत व्यङ्गय काव्यस्वरूपोदाहरण प्रत्युदाहरणा दीनि वृत्तिवार्तिके अन्यत्र प्रन्थान्तरे निरूपितानि भवेयुः । अस्यां तु चित्रमीमांसायां अर्थचित्रकाच्यप्रभेदस्य प्राचीनाळंकारिकामिमतळक्षणेषु अव्यास्यादिदोषमवलोक्य यत्र यत्र लक्षणान्तर प्रणयनावस्यकता तत्र तत्र लक्षणान्तरमेव प्रणीयते यथा उषमा अन्वय उपमेयोपमा रूपकादीनाम् । यत्र तु किञ्चित् परिवर्तनेन परिष्कर्तुं शाक्यं तत्र प्राचीनानां लक्षणमेव परिष्कर्यते । यथा विद्यानाथाभिमतं उत्हेश्शलक्षणम् इत्यादि एतद् प्रन्थाव लोकनत एव ज्ञायते ।

मन्थारमभप्रकरणे यो विशेषः प्रविशेषः स इदानीं स्थालीपुलाकत्यायेन

## विविच्य दिक्पदर्शनविथया विलिख्यते—

प्रकाशकारेण काव्यं तावदुत्तम-मध्यमा-भम-भेदेनं विभक्तम् । तत्र अस्तरसं मनसि निधाय आनन्दवर्धनाभिमतरीत्या ध्वनिगुणोभूतव्यङ्गयचित्र भेदेन विभक्तम् ।

तथाविमागे चेदं निदानम् - यत्र अमहद्यैः रमादिकं नास्वादियितुं शक्यं तत्र महद्याः रसमास्वादयन्त्येव, तत्रयदि रसानुभवानुगुणा रचना स्यात्।

किञ्च अर्थनित्रोदाहरणेषु शब्दाचित्रोदाहरणापेक्षया चमस्कारातिशयः उल्लास्येव, अतश्च मम्मटलक्षितरीत्या उभयचित्रे अधमकाव्यत्वाभ्युपगमो नोचित इति अत एव हि—

> प्रधानगुणभावाभ्यां व्यङ्गव्यस्यैवं व्यवस्थिते । काव्ये उमे ततोऽन्यदात् तिचत्रमभिषीयते ॥

चित्रं शब्दार्थभेदेन द्विविधं च व्यवस्थितम् । तत्र किञ्चित् शब्दचित्रं वाच्यचित्रमतःपरम् ॥

इत्येव विभागः प्रदर्शितः संगच्छते ।

अपरं च — यज्ञ शब्दालंकरघटना क्रियते तज्ञ रसाभिन्यक्ती उत्तरमस्वमेव, गुणीभावेन मध्यमस्वं वा वक्तव्यं भवति न पुनरधमस्वम् । यथा वा—

<sup>&</sup>quot; मनुरिवज्यमनाधिरुपाददे नरवरी रवरोषितकेसरी।"

इत्यादौ शब्दचित्रयमकघटितोदाहरणेषु उत्साहस्थायिनो वीररसस्य प्रकरणाव.
गतस्य परिपोषकत्वं यमकादेईष्टम् तावता चित्रस्य अधमत्व वक्तुं मनो
नाभिलपति , अतः एव च – शृङ्गार प्रकरो मोजराजः – उपमाद्यर्थातं कार्रे राहित्ये सत्यपि शब्दलकार योजनायां काव्यशोभायाः न हानिरित्याह –

''उपमादि विमुक्तापि राजते काव्यपद्धतिः ।'
यद्यनुप्रासलेशोऽपि हन्त तत्र निवेश्यते ॥
कुण्डलादिविमुक्तापि कान्ता किमपि शोभते ।
कुंकुमेनाङ्गरगश्चेत् सर्वाङ्गीणः प्रयुज्यते ॥
यथा ज्योत्स्ता चन्द्रमसं, यथा लावण्यमंगनाम् ।
अनुप्रासन्तस्था काव्यमलंकर्तुमयं क्षमः॥ इति ।

तत्र तावत् चिञ्चपद्व्यपदेश्यंमछं हारप्रश्चानं कदा उपकान्तमि ते कालविशेषनिर्धारणं न चाञ्चसा कर्तुं शक्यम्। यतश्च वेदेऽपि रसालंकार दीन घटना परिदृश्यते तद्यथा—

- "इयं यका शकुन्तिका हलमिति सपैति" इत्यदौ शृङ्गारादेः ।
- यदेकस्मिन् य्पे द्वे रशने परिव्ययित तसादेको द्वे जाये विन्दते । यत्नेकां रशनां द्वयोर्थूपयोः परिव्ययित तसात्नेका द्वौ पती विन्दते ॥

इत्यस्मिन् श्रुतिवाक्ये अर्थव्यक्तेः ।

- 3. यत्र बाणाः सम्पतन्ति कुमारा विशिखा इव ''इत्यादौ उपम्नायाः।
- 4 त्रिगॅशदस्या जघनं योजनानि ''इत्यदावतिशयोक्तेः ।

5. ''प्राणाउपरवाः हन् अधिषवणे, जिह्वा चर्म, प्रावणो दन्ताः इत्यादौ रूपकस्य । एवं उपानिषद्यपि.

भात्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु । बुद्धि तु सारथि विद्धि मनः प्रमहमेव क ॥ इन्द्रियाणि हयान्याहुः विषयांस्तेषु गोचरान् ।

स्यिदिषु रूपकस्य दर्शनात् । एवं राजशेखरेणापि "द्वासुपर्णा सयुजा सखाया" इति उपनिषद्वाक्यमुद्धृत्य उपकारकत्वादछंकारः (वेदस्य) सप्तममंगम् ऋते च तत्त्वरूपपरिज्ञानाद्वेदार्थानवगति "रित्युक्तम् । मन्त्रे चास्मिन् रूपकेण अतिशयोकत्या वा जीवात्मपरमात्मनोरत्यन्तसाम्यज्ञानमत्यन्तसुरुभम् । तथोत्तरार्धे व्यतिरेकारुंकारज्ञाने जाते जीवाद्वेरुक्षण्यं परमात्मिन सुरुभतया आतुं शक्यम् । ज्ञानगौरवपरिहारार्थमेव पण्डितानां प्रवृत्तिः । कचित्कचित् आप्रहादिनापि प्राचीनरुक्षणखण्डने प्रवृत्तिदृश्यते । तत्र यदि प्राचीनरुक्तं अक्षणं रुक्ष्यं च समीचीनमिति विभाव्यते तदा वस्तुतिस्वत्यादिना तत्सामीचीन्यं गम्पाद्यतेऽसामिः ॥

कचिद्रसगंगाधरकृता दुरामहेण दीक्षितोक्तरीतिः खण्डयते । तत्रापि
गाद रसगंगाधरकृद्वितषु वैपरीत्यं, अनौचित्यंवा ज्ञायते तदपि खण्डयत एव ।
गारः विषयविवेचनमनुभवविपरीतं न भवेत् । केनापि यस्य कस्यापि
विषयस्य आम्रहकृतं खण्डनं न प्रतितिष्ठति । खण्डनसमये च आम्रहागृहीतगागमा भाव्यं नोचेचत्वापहारस्स्यात् ।

यपि अप्पय्यदीक्षित-जगन्नथी विमर्शकी । अथापि निपुणतरोप-पापनधी श्री जगन्नाथस्येति नाविदितं विद्याम् ।

### प्रनथकाराणां देश कालादिः

काञ्चीपुरीपरिसरे आर्काट् जिल्ला आरणियामतमीपे 'अडयप्पलम्' नाम ब्राह्मणामहारः एपामप्पय्यदीक्षितानां जन्मभूमिः । एषां च गोत्रर्षिः भरद्वाजः । सामशासाधीतिनश्चेते । एतेषां पितामहः आचार्यदीक्षितः इति, वक्षस्थलाचार्य इति च नाम्ना प्रथितः । हुअस्य आच्चान् दीक्षित इति च द्रविडनाम ।

विजयनगराधिश्चरे कृष्णंदेवराये, काञ्चिवरदराजस्य वसन्तोत्सवसमये पट्टमहिष्या सह कदाचित् काञ्चीपुरीं प्राप्य वरदराजं सेवमाने सित राज्ञः पट्टमहिषीं साक्षात् लक्ष्मीमिव परिदृश्यमानां विलोक्य संशयप्रस्तमनाः वरदराजः आत्मनः वक्षः स्थले स्थिता लक्ष्मीः तत्रैवास्ति नवेति सन्दिहान एव स्ववक्षः स्थलमवलोकयामास इत्यर्थबोधकेन —

काञ्चित्काञ्चनगौराङ्गीं वीक्ष्य साक्षादिव श्रियम् । वरदः संशयापन्नः वक्षःस्थलमवैक्षतः ॥

इति परेन एते आचार्यदीक्षिताः उपश्लोकितवन्तः । तदेतत् श्रुत्व सन्तुष्टः कृष्णदेवरायः एतानेवाचार्यदीक्षितान् "वक्षःस्थलाचार्यं " इति सबहुमानमाह्य स्वीयास्थाने गुरुत्वेनावृणोत् । अत्र च विषये पद्यमिदं श्रुयते ।

> श्रीमन्तं भगवन्तमेनमवनीनाथाधिनाथस्तदा विद्यारण्य यतीन्द्रबोधितनिगृहार्थागमाभ्यागमः ।

श्रीविद्यामनुरा जवैभवसुखप्राप्तक्षमामण्डल:

श्रीमान् कृष्णनरेश्वरो गुरुवरं वन्ने बुधाराष्ट्रितम् । इति । पूर्वोक्तं ''काञ्चित्काञ्चनेतिपद्यं चित्रमीमांसायामण्ययदीस्तिरेव सन्देहालं धा ध्वन्युद्र।हरणावसरे'' यथा-असात्कुलक्टस्थवक्षस्थलाचार्यकृते वरदराज-वसन्तोत्सवे-इत्यमिधायोद्धृतम् ।

# एतेषामाचार्यदीक्षितानां द्वे पत्न्यौ नभूवतुः ।

तयोराद्या शैवमतावलिम्बनां दुहिता । तस्यां चत्वारः पुत्रा बभूवुः । द्वितीया तु तोतारम्बनाम्नी अतिप्रतिद्ध वैकुण्ठाचार्यंवंशीयानां श्रीवैष्णवानां रंगराजाचार्याणां दुहिता । कालकमेण अस्यामपि चत्वारः पुत्रा बभूवृः । चतुर्पु पुत्रेप्वेषु ज्येष्ठ एव ''श्रीरङ्गराजध्वरी (श्रीरङ्गराजमकी) । सोऽय-मत्मनः पितुस्सकाशादेव विद्यामभ्यस्य '' अद्वैतविद्यामुकुरम् , विवरणदर्पणम् इत्येवमादीन् ग्रन्थान् जग्रन्थ ।

अस्य च द्वितीयः पुत्रः नीलकण्ठविजयचम्पूकारस्य नीलकण्ठ द्रीस्तीतस्य पितामह इत्येतिहासिकाः । संऽयं रङ्गराजाचार्यदौहित्रः आचार्यदीक्षितानां पुत्रः रङ्गराजाध्वरी श्रीकृष्णदेवरायभूपोत्तरकालिकस्य गोम्मनरेन्द्रस्य सचिवो भूत्वा नत्वारिशद्वतसरेषु गतेष्वपि अनपत्यतय गिर्विणाः सचिवपदं विहाय चिदम्बरक्षेत्रे नटराजं षड्वत्सरमाराध्य तद्नु गष्ठात् पुत्रानवाप ।

# वद्क्तं शिवानन्दीये---

" षट्शतत्रिंशदुर्चसचतुस्साहस्रवार्षके । कलौ नृपस्त्वयातोऽध रसा बोम्मवशामवत्॥

सोऽपि बोम्मनृषः श्रीमद्रज्ञराजगुरू विततः । शशास वसुधामिन्द्रस्थिलोकोमिव सत्यतः ॥ आचत्वारिंशदायुस्तनयसुखमनाः मोक्षकांक्षीव कामान् त्यक्त्वात्युग्नं तपस्यन् विवुधजनवचः प्रार्थ्यमानो नितान्तम् । स्वान्ते सम्भाव्य नित्यं किमपि किमपि संभ्रान्तबालग्रहार्त— प्रायः श्रीपण्डरीकेश्वरमभजदसौ रंगराजो मखीन्द्रः ॥

षड्वत्सरेण भगवान् शशिखण्डमौलिः सन्तुष्टधीर्निजजनानुजिघृक्षुरस्मे । अस्मिन् कलामिरयमेव पतञ्जलिस्ते पुत्रो यदोईरिरिवास्स्विति वाचमूचे ()

तत्प्रसादमुपलभ्य जायया
साधमेष निजसद्मसंगतः ।
इष्टदेवमभितर्पयन् गुणैः
इष्टसिद्धिमगमदिद्धजोत्तमः ॥

इति ।

एषां कालश्च कि.श. १५५०-१६२५ इति केचित् । कि.श. १५५२-१६२७ इत्यपरे । सिद्धान्तलेशसंप्रह-भूमिकायां श्रीनारायणशास्त्रिणस्तु कि.श. १५८७ - १६६० इत्याहुः । नीलकण्ठदीक्षितविरचितचम्पू निर्माणान्तिमकालनिर्देशं जनजनितकथां च आधृत्य कि.श. १५५०-१६२३ इत्यन्ये ।

अरिवीलिमङ्गलम् नाम शासनजातं प्रकाशयद्भिः कि.श. १५५४-१६२६ दीक्षितानां काल इति जगदे। हालस्यनाथशास्त्रिणश्च कुंवलयानव्द-भूमिकायां दीक्षितानां कालः क्रि.श- १५५२-१६२७ इति आहुः। परन्तु आधुनिकाः इतिहास संशोधकाः चरित्रशासाद्याधारेण कि श. १५२०-१५९३ दीक्षितानां कालः इति अभिप्रयन्ति । तथापि मुद्रिनदीक्षित्त्रन्म्भिकाषु कि.श. १५५३-१६२६ इत्यवलेक्यते ।

वस्तुनः अप्पय्यदीक्षितानां कालः श्रीचित्रतिम्म-चित्रबोम्म-चेद्कटपति रायाणां राज्यमारसमये तदाश्रयेणावस्थानोक्त्या एषां विद्याभ्यासवर्षाणि च क्रोडीकृत्य पर्यालोचनायां कृतायां क्रि.श. १५२०-१५९२ पर्यन्त इति सामान्यतो निष्कष्टुं शक्यम् । यदि चित्रमीमांसाकरणं वीरनरसिह्मभूपसमये भवेत् तदा कि.श. १५१५-१५८५ भवेत्।

परन्तु-यत् महीशूर्पुरी प्राच्य वेद्यासंशोधनालय मुद्रितयादवाभ्युदय भूमिकायां — दीक्षितकृत चित्रमीमांसायां — परिणामोत्प्रेक्षालंकारप्रकरणयोः कमेण —

द्विभीवः पुष्पकेतोः, विबुधविटिषतां पौनरुक्त्यं, विकरण— श्चिन्तारत्नस्य, वीप्सातपनतनुभुवो, वासवस्य द्विरुक्तिः। द्वैतं देवस्य दैत्याधिमथनकलाकेलिकारस्य कुर्वन् धानन्दं कोविदानां जगति विजयते श्रीनृसिंहक्षितीन्द्रः॥ (एकाः २-उन्मेषे)

नरसिंहमहीपाल विदुस्त्वां मकरध्वजम् । मार्गणास्तव सङ्घाताः कथं सुमनसोऽन्यधा ॥ (एकाः 8 उन्मेवे)

रति पद्ययोदेशनान् चित्रबोग्मभूपामज नरसिंहभूपालसमकालिका इति स्मिन्द्रभूपालोऽप्याश्रयदातेति ज्ञायत इति मुद्रिनमस्ति । सत्यम् – अथापि तयोः न नर्सिंहसमकालितत्वं साधयितुं प्रमाणता । यतः एकावलीकारस्याश्रयदाता नरसिंहभूपतिनीम कश्चन आसीत् । स च विद्याः धरेण एकावल्यामभिष्ट्रतः । एकावल्यामिमे पद्ये दृश्येते ।

परंतु '' परिणामप्रकरणे---

''नरसिंह धरानाथ के वयं तवर्णने । अपि राजानमाक्रम्य यशो यस्य विजृम्भते ॥''

इति विद्याधरेणोदाहृतम् ''इति दीक्षितेरेव स्पष्टमुक्तं न तु-

नरसिंह महीपालविदुस्तां मकरध्वजम्'' इति पद्यम् ।
किन्तु नरसिंहमहीपाल'' इति पद्यमुत्रेक्षाप्रकरणे उद्भुतम् । द्विभीवः
पुष्पकेतोः ''इति पद्यं परिणामालंकारे यथा वैयधिकरण्येनाऽपि परिणामस्तथा
रूपकमपि वैयाधिकरण्येन सम्भवतीति ''तारानायकशेखरायेति'' पद्यमुदाहृत्य
विद्याधरेण निर्मितमपि पद्यमुदाहरणान्तरप्रदर्शनाथेमेकावल्याः उद्भुत्योदाहृतं न
पुनः दीक्षितिनिर्मितम् , दीक्षितानामपेक्षया बहोः कालात्पूर्ववितिनं नरसिंहन्यमाश्रितो विद्याधर इति दीक्षतानामाश्रयदाना चिन्नबोम्मभूपालप्रजः
नरसिह्य इत्यत्र प्रमापकं गवेषणीयमेव ॥

एषां नाम(करणम्)-

सौहार्देन यदप्य इत्यनुदिन पित्रपितं तद्घहि-नीमासीत् अथ नामकर्मणि गणेशाख्या कृता तेन च॥

इत्युक्तरीत्या ''गणेशः'' इति नामकरणं कृतम् । तदनु पित्रा प्रेम्णा ''अप्प'' इति, तदेव च द्राविड कर्णाटान्ध्रादि देशादि व्यवहाराय पुज्यार्थ केन आर्यपदपर्यायेण अध्यपदेन, अयपदेन वा संयुतं ''अप्पच्य इति अप्पय या व्यवह्र(तम्) तः ।

पश्चाद्यज्ञानुष्ठाननिबन्धनेन दीक्षितपदेन च संहत्य ''अप्यय्यदीक्षित'' इति अप्यय्यदीक्षित इति अप्पदीक्षित इति च नाम्ना व्यवहृत इति

लीढालीढपुराणस्वितशकलावष्टम्भसंभावना
पर्यस्त श्रुतिसेतुमिः कतिपयैनीते कलौ सान्द्रताम् ।
श्रीकण्ठोऽवततार यस्य वपुषा कल्क्यात्मनेवाच्युतः
श्रीमानप्पयदीक्षितस्स जयति श्रीकण्ठविद्यागुरुः ॥

नीलकण्ठविजयचम्प्स्थपद्येन, अप्पयदीक्षित इति,

तथा— हेमामिषेकसमये परितो निषण्ण— सौवर्णसंहतिमिषचिनबोम्मभूपः । अप्पय्यदीक्षितमणेरनवद्यविद्या— कल्पद्रमस्य कुरुते कनकालवालम् ॥

क्षान समरपुंगवदीक्षितकृतयात्राप्रवन्धगतपद्यात् अप्परयदीक्षित इति, तथा

''अमुं कुव्र कथानन्दमकरोदप्पदीक्षितः'' इति स्वकृत कुवलयानन्दान्तिमपद्यतः अप्पदीक्षित इत्यपि व्यवहृतः इति ज्ञायते ॥

## **बिद्याग्रहणम्**

ग मना निश्चितिषयः प्रवदित साक्षात् नार्यनादखिलद्शनपारभाजः ! तं सर्वदेदसम्शेषबुधाधिराजंम् श्रीरंगराजमितनं पितरं नतोऽस्मि ॥

इति शिवाकमणिदीपिकायाम् न्यायरक्षामणौ च।

प्राचीनैक्यवहारसिद्धिविषयेष्वातमेवयसिद्धौ परं संनहग्रद्धिरनादरात् सरणयो नानाविधा दर्शिताः । तन्म्लानिह संग्रहेण कतिचित्सिद्धान्तभेदान्धियः ग्रद्धयै संकलयामि तातचरणव्याख्यावचः स्यपितान्॥

t . \*

इति सिद्धान्तलेश संप्रहेहस्थ पद्मात्-

सर्वविद्यालतोपप्रपारिजातमहीरुहान्। महागुरूनमस्यामि सादरं सर्ववेदसः॥

महतामपि मान्यतमं विदुषां विनिवेश्य गुरुं हृदि वैश्वजितम् ।

नयसंहतिशालिनि कल्पतरी विवृतश्चरणः प्रथमः प्रथितः ॥

इति परिमलप्रनथस्थवानयादपि एकसादेवगुरोस्सकाशात् (पितुस्सकाशात्) विद्याग्रहणमिति ज्ञायते ।

#### परिणयः

विद्याग्रहणान्तरंच एकां परिणीय, तदनु द्वितीयामप्रि उपयेमिरे । अत्यवच अप्यय्यदीक्षितानामपि भायद्वियम।सीत् इति प्रथा । तयोः द्वितीयः

तुण्डीरमण्डला-तर्गत चेञ्जीपुरात्पश्चिमतो वर्तमाने सत्यमङ्गलन।ग्नि अग्रहारे निवसतां पण्डितमूर्धन्यानां सत्यमङ्गलरत्नखेट श्रीनिवासदीक्षितानां पुत्री मङ्गलाम्बा विदुषी आसीत् ।

अत्रेदमैतिरह्मम् — सत्यमङ्गल्रस्तरिष्ठापकस्य पौतनायकवेङ्गलाम्बयोः प्रकाण्डा आसन् । कर्णाटसिंहासनप्रतिष्ठापकस्य पौतनायकवेङ्गलाम्बयोः पुत्रस्य राग्न्यायकस्य राज्ञः आस्थाने यदा एते आसन् , तदा एतेः रत्नरियेट-दीक्षितेः सह वादार्थं नानादिगन्तेभ्यः विद्वांसः आयान्ति सम । तदानीं एषां गृह एव वहविश्वण्याः गुरुं शुश्रूषमाणाः विद्यामभ्यस्यन्त आसन् । इत्थं विद्यालयवद्वर्तमानेऽस्मिन् गृहे कुमार्योऽपि सहजतयेव पाण्डित्यं अलभन्त ।

इंत्थं सित कदाचित् किस्मिश्चिद्दिने उपिस एषां दीक्षितानां पुत्रीं मङ्गलाम्बा देहलीमुपिलम्पन्ती तत्रागतान् विदुषः अपश्यत् । पप्रच्छ च यूयं के १ किमथे कुत आगताः १ इति । तदा वयं रत्नखेटदीक्षितस्साकं वादार्थे देशान्तरादागता इति ते उत्तरं ददुः । तच्छुत्वा देहलीं छगण जलेन उपिलम्पन्ती —

'विपश्चितामपश्चिमे विवादकेलिनिश्चले सपरनजित्ययत्नतस्तु रत्नखेटदीक्षिते । बृहस्पतिः कजल्पति प्रसपितिः क सपराट् असम्मुखस्तु षण्मुखश्चतुर्मुस्रोऽपि दुर्मुखः ॥

हित तालानुसारेण प्रत्यवदत् तदेव ते विमुखाः प्रत्यगच्छन्। एतादशकवि-भानुर्यो मङ्गलाम्बा । अस्याश्च सोदरः रुक्मिणीपरिणय-काव्यद्पणादीनां कर्ता राजच्डामणिदीक्षितः। येन च पूर्वोक्तं पद्यं काव्यद्पेणे क्रिया गुणयोः वयधिकरण्येन समुच्चयस्योदाहरणत्वेनोपन्यस्तम् । एवंविनृधश्रामती अष्पय्यः दीक्षितानां पत्नी बमूबेति श्रुतव्यां मनः मुदमुपयाति । अस्याश्च ''अच्चा' । इत्यपि प्रसिद्धिरास ।

एवमेव गते काले दीक्षिताः देशसञ्चारं द्वत्या स्वपाण्डित्यं प्रदश्ये राजिमिस्संनानमुपलभ्य, श्रञ्जरगृहं प्रति गन्तन्त्रे सित परश्यतं शिप्यैः परिवृताः यदा सत्यमङ्गलमामं प्रविविद्युः । तदा रत्नस्वेटदीक्षित गृहप्रति-वेशिनी काचन तरुणी क एते इति क्याचित्पृष्टा ''नः अच्चम्मनाम्न्याः पति'' रिति उत्तरितवती । तदेतद्वचः अष्पर्यदीक्षितानामि श्रोत्रपथं गतम् । तदनु स्वशिष्यैस्सह एवमवोचन् (दीक्षिताः) 'अहं भरतखण्डे प्रस्यातिं यद्यपि गतः अथापि अत्र ग्रामे अचा प्रस्यातिं गता'' इति ।।

अन्यश्च अप्पय्यदीक्षितस्यास्रकेन राजचूडामणि दीक्षितेन अप्यय्य दीक्षितकृता चित्रमीमांसा वृत्तिवार्तिकं च परिशीलित तत्र तत्र खण्डितं च ।

#### राजाश्रयः ग्रन्थविशेषरचना च

एषा दीक्षितानां प्रायो विशतिवर्षाणामनन्तरं राजाश्रयावस्थानमित्यू छते। यतश्च वीरनरसित्बस्य राज्ञः समये प्रथमतः ''चित्रमीमांसायाः रचनं चेत्प्रथमाश्रयदाता वीरनरसिद्धाः भवेत्।

प्रथमा (द्वितीया) श्रयदातुः ''श्रीतिग्मराजस्य समये कदा-चित्साहित्यगोष्ठीमातिष्ठन्तः एते राज्ञा तिग्मराजेन नियुक्ताः कवितार्किकः सिंहस्य कृतिषु यादवाभ्युदयं काञ्यरःनं त्यषृण्यन् इति—

> कवितार्किकिस झस्य काव्यमेतद्यथाविधि । विवृणोगि महीपालनियोगबहुमानतः ॥

इति यादवाभ्युदय व्यख्योपकमपद्यतो ज्ञायते । द्वितीया (तृतीया) श्रयदातुः चित्रबोम्मनृपतेः नियोगात् - चतुर्भतलेशसंग्रहः व्यवस्योति —

> सर्वेषामि पूजनी सुमनसामञ्याहताज्ञाञ्चिता स्ठाष्ट्रयस्ठोकपरम्पराधिकरणेष्वासादित प्रौढिमा । एषा मस्कृतिरेधतामनुकलं ब्रह्मप्रतिष्ठापिनी राज्य शिरव चिल्लवेम्मनृपतेराचन्द्रसूर्वक्षितौ ॥

आनन्दतीर्थमुनिलक्ष्मणदेशिकेन्द्र श्रीकण्ठयोगिपद्वीरदवीयसीर्नः । आचार्यपादसर्गि च विविच्य बोद्धं संगृद्धते मतचतुष्टयसारलेशः ॥

इति पद्यांभ्यां ज्ञायते । तथैव शिवर्कमणिदीपिकादयः कृता इत्यपि भाष्यमेतदन्धं विवृण्वति स्वप्नजागरणयोरसमंप्रभुः चित्रबोम्मनृपरुपभृतस्वयं मां न्ययुङ्महिलाधेविग्रहः ॥

# इत्यनेन शिवार्कमणिदीपिकास्थेन पद्येन ज्ञायते ।

परन्तु —श्रोकण्ठभाष्यकर्ता तदानीं कोऽपि नासीत् । तथापि तदानीं ईश्वरपारम्यमसमानाः विष्णुपारम्यप्रतिपादकाः ''पञ्चमतभञ्जनं ताताचार्यमुखाः पण्डितप्रकाण्डाः आमन् । तेषां ईश्रद्वेषभावलोकयितुमसहमानाः स्वयमेव श्रीकण्ठनामकं ब्रह्मसुत्रभाष्यकर्तारं परिकरूप्य तन्नामना श्रीकण्ठभाष्यं शिवपरं रचयित्वा तद्वयास्यारूपतया शिवाकमाणीदीपिकां विदशुः इति ब्रह्मतन्त्र पणका उमठ सुद्विते श्रीकण्ठसामालोचनात्मके विमश्रात्मकश्रन्थे सविस्तरं समर्थित मे।।

यतश्च विष्णुपारम्यप्रतिपादकैः " नहि निन्दान्यायेन " ईश्रद्धेषे प्रति-पादितेऽपि तदसहमानैः एभिः विष्णुद्धेषो ममाप्यस्तीति जनाः सन्दिहेयुरिति स्वयमेवाशङ्कय.

> शिवो वा विष्णुर्वा श्रितशिखरगिरामस्तु तात्पर्यभूमिः नास्माकं तत्र वादः प्रसरित किमिष स्पष्टमद्वैतभाजाम् । किन्स्वीशद्वेषगाढानलकलितहृदां दुर्भतीनां कुयुक्तीन भङ्केष यत्नो ममार्थं नहि भवति ततो विष्णुविद्वेषशंका ॥

इति,

शिवं वा विष्णुं वा यद्यभिद्धति शास्त्रस्थ विषयं तिद्धे प्रत्धं नः सगुणमपि तद्भक्ष भजताम् । विरोधो नातीव स्फुरित निह निन्दनयविदां न सुत्राणामर्थान्तरमपि भवद्वार्यमुचितम् ॥

इति पद्याभ्यां समादधुः इति ज्ञायते ।

तथैव- हरि हरावुभावपि

वस्रं पिशङ्गं वसर्नं दिशो वा गरुत्मता यातु ककुदाता वा ।

निद्रातु वा नृत्यतु वाधिरक्रं भेदो न मेस्यात्परमस्य धाम्नः ॥

इत्यनेन पद्येन स्तोत्रयामासुः ।

चिदम्बरे एकत गोविन्दराजम् , अपरत्र नटराजञ्च स्थापयित्वा उभावपि---

मारमणमुमारमणं फणितल्वं फणाधराल्कपम् । मुरमथनं पुरमथनं, वन्दे बाणारिमयुगबाणारिम् ॥ इत्यनेनपद्येनस्तोत्रयामासुरित्यैतिह्यम् ।

एवमपि-यत् प्रन्थकृतः कुवलयानन्दान्ते अद्भैतविद्याचार्यश्रीमद्भ द्वाजकुलजलिकौस्तुम श्रीरंगराजाध्वरीन्द्रवरस्नोः अप्पय्यद्धीक्षितस्य कृतिः कुवलयानन्दः समाप्तः इति परिदृश्यते ।

नीलकण्ठविजयेतु एकैंकस्याप्याद्रवासस्यान्ते अध्यय्यदीक्षितसोदा श्रीमदाचान्दीक्षितपीत्रेण नारायणदीक्षितात्मजेन नीलकण्ठदीक्षितेन एते अप्यय्यदीक्षिताः श्रीकण्ठमतप्रतिष्ठापनाचार्या इति उिल्लंखते । तदेत पुभ्यमवलोक्यतां विमर्शकाणां इमे अप्यय्यदीक्षिताः कि दीवाः १ उत शाक्षरा इव नारायणाद्वतिनः इति सन्देहो जायते । तस्मिश्च सित निर्णायक गपक्ष्यते । उच्यते इमे दीक्षिता, चतुरिधकशतप्रबन्धनिर्मातरः । तेषु केचन

- 1 ) अद्रतिसद्धान्तावलियनः 2 ) केचन सगुणिसद्धान्ताव लियनः 3 ) केचन विशिष्टाद्वतिसद्धान्तवलियनः
- 4) केचन द्वतमताबरुम्बिन: <sup>5</sup>) केचन आलंकारिकसिद्धा न्ताबरुम्बिन: <sup>6</sup>) केचन वैयाकरणसिन्दान्तावरुमनः
- 7) केचन मीमासासिद्धान्तावलिम्बनः <sup>8</sup>) के<sup>च</sup>न काव्य न्यास्यानस्त्याः ।

एषु २९ प्रन्थाः ज्ञिवोत्कर्षप्रतिपादकाः । तेन ज्ञायते शिवपारम्य ।।।।।।।।।।। एवैषां परमतात्विमिति ।

किञ्च तत्र कालकण्ठेश्वरदेवालय, सुन्दरेश्वरदेवालय निर्माणस्य चिदम्बरे नटराचस्थपनस्य च कृतस्वात् शेवा इत्येव निर्णयः।

प्तैश्च तृतीयाश्रय ( चतुर्थाश्रय) दातुवे इटपतिरायस्य समये विषि-सायनम् , कुवलयानन्द्रश्चेरयेवमाद्याः प्रन्थाः विरचिता इति

> प्राप्तं तत्प्रापणीयं किल यदिह कियात् प्राणीयोऽस्तिनांशः नानि टं वा निवर्षे निजनिषयतया दृश्यते किश्चिदत्र । किन्तु व्यापरमेष प्रथयति फलसंयोजनार्थे परेषां प्राप्तः पुण्येरगण्येरिव विबुधगणो वेश्वटक्षोणिपालम् ॥

#### इति विधिरसायने क्त्या---

अमुं कुत्रलयानन्दमकरोद् पदीक्षितः ।

नियागाद्वेद्धटपतेः निरुपाधिक्रपानिधेः ।।

इति कुबलयानन्दोक्त्या च जायते ॥

एभिः विरचिताः अनेके प्रबन्धाः - -

# 1 तेषु २९ प्रबन्धाः सगुणनिष्ठाः —

| 1. | शिखरिणीमाल।      | 9.         | शिवार्चनन हिद्रका            |
|----|------------------|------------|------------------------------|
| 2. | '' व्याख्या दि   | ावतस्वविवे | <b>Б</b> :                   |
| 3. | त्रहातकं स्तवः   | 10.        | '' व्याख्या बालचन्द्रिका     |
| 4. | '' व्याख्या      | 11.        | पञ्चरत्नस्तव:                |
| •  | आदित्यस्तवरत्नम् | 12.        | '' व्याख्या                  |
| 6. | '' व्याख्या      | 13.        | आत्मार्पण <sup>द</sup> तुतिः |
| 7. | शिवध्यानपद्धति:  | 14.        | शिवानन्दलहरी                 |
| 8. | '' व्याख्या      | 15.        | '' ड्याख्या                  |

| 16. | दुर्गांच <b>न्द्रक</b> रु।स्तुतिः | 23•  | शिवप्जाविधिः         |
|-----|-----------------------------------|------|----------------------|
| 17. | '' व्याख्या                       | 24.  | आनन्द <b>रु</b> हरी  |
| 18. | शिवम <b>हिमकलिकास्तु</b> तिः      | 25.  | मानसोल्लासः          |
| 19. | अहणाचलेश्वरस्तुतिः                | 26.  | शिवार्कमणिदीपिका     |
| 20. | आपीतकुचाम्बास्तवः                 | 27.  | नयमणिमाला            |
| 21. | शिवकर्णामृत <b>म्</b>             | 28.  | '' न्याख्या          |
| 22. | रत्नत्रयपरीक्षा                   | 29.  | शिबाद्वैतनिर्णयः इति |
| 2   | े निर्गुणवस्तुप्रतिप्रादनपर       | π: 5 | प्रबन्धाः—           |
| 1.  | परिमढः                            |      |                      |
| 2.  | सिद्ध।न्तलेशसंप्रहः               |      | 1                    |
| 3.  | वेदान्तवादनक्षत्रमाला             |      |                      |
| 4.  | न्यायरक्षामणिः                    |      |                      |
| 5.  | नयमञ्जरी ( अनुपरुभ्या )           |      |                      |
| 3   | <b>पौ</b> राणिकतात्पर्यसंग्रहरू   | पौ 2 | ८ प्रबन्धौ           |
| 1.  | रामायणतात्वर्यसंब्रहः             |      |                      |
| 2.  | भारततात्पर्यसंप्रहः               |      |                      |
| 4   | विशिष्टाद्वैतमतानुयायिनः          | 8 9  | बन्धाः               |
| 1.  | <b>न</b> यमयूखमालिका              | 3.   | यादवाभ्युदयन्यास्या  |
| 2.  | '' व्याख्या                       |      |                      |
| 4.  | <b>वाडुकासहस्रव्या</b> ख्या       |      |                      |

- 5. वरदराजस्तवः 7. श्रीकृष्णध्यानपद्धतिः
- अचाल्या १० व्याख्या
  - <sup>5</sup> द्वैतमतानुयायिनौ 2 प्रबन्धौ
- 1. न्यायरत्नमाला
- 2. " व्याख्या
  - 6 व्याकरणे 1 प्रबन्धः पाणिनीयनक्षत्रवादावली
  - 7 अलंकारशास्त्रे ३ प्रबन्धाः
- 1. अर्थचित्रमीमांसा
- 2. कुवलयानन्दः
- 3. वृत्तिवार्तिकम्
  - 8 साहित्ये 1 प्रबन्धः नामसंप्रहमा ला
  - <sup>9</sup> मीमांसायाम्
- 1. उपक्रमपराक्रमः

- 3. विधिरसायनम्
- 2. पूर्वमीमांसावादनक्षत्रमाला
- 4. " व्याख्या
- चित्रपुट:- इत्येवमाद्याः
   मध्व-रामानुजमतखण्डनपराविपप्रन्थौ लिखितौ
  - 6 प्राकृतग्रन्थः—प्राकृतमणिदीपः एकः

एषु न्यायमुक्तावली, नयमयूखमालिका, नयमें णिनाला नयमञ्जरी इति प्रनथचतुष्टयं चतुर्मतसंप्रहनाग्ना प्रसिद्धम् ।

# आलयनिर्माणादिः

चित्रबोग्मस्य राज्ञः समये (चित्रबोग्मेन्) राज्ञा प्रेरिताः अप्पय्य दीक्षिताः शिवार्कपणिदीपिकां व्यद्धः । तदनन्तरं सन्तुष्टः एष कनकाभिषेकं कृतवान् । असं च कनकाभिषेकः प्रायः कि । 1582 तमे वत्सरे निर्वितितो भवेत् इति ज्ञायते । अतएक समर्पुंगवदीश्चितेन वि चिते-तीर्थयात्रा प्रबन्धे (द्वितीयाद्वासान्ते )

> कर्णः श्रीचित्रबोग्मक्षितिपतिरभितो लग्भयन् शातकुग्भं स्तोमं हेमाभिषेकप्रणयनसमये यस्य मूर्तिः प्रशस्या । रेजे श्रीरङ्गराजाध्वरिवरकलशाम्भोधिरत्नप्रस्तेः विद्याकलपदुमस्य स्वयमिव कल्यन् जातरूपालवालम् ॥

#### ु इस्युक्तम् ।

> हेमाभिषेकसमये परितो निषणण-सौवर्णसंहितिमिषाचिनबोम्मभूपः । अष्पय्यदीक्षितमणेरनवद्यविद्या कल्पद्रमस्य कुरुते कनकालवालम् ।। इति

पवं — नीलकण्ठदीश्चितस्य नलचरितनाटके च-नानादेशनरेन्द्रमण्डलमहायःनातिदूरीभवत् कादाचित्कपदारविन्दविनतेरप्पय्ययज्वप्रभोः। शैवोत्कर्षपरिष्कृतैरहरहस्सू कैस्सुधालालितै:

फुछल्कर्णपुटस्य बोम्म्तृपतेः पुण्यानि गण्यानि किम् ? ॥

## इत्युल्लेखात् , अन्येन च

'येन श्रीचिन्न बोग्मिक्षितिपलविभदः कीर्तिरव्याहता स्यात् ।' इति कि. श. 1582 तमवत्सरीय अडयप्पल शासने उल्लेखाच एतेषां जीवित कालः (क्रि॰ श॰ 1520-1690) इति उन्होते, परंतु विम्रष्टव्योशः । पूर्वोद्घृतशासनेन च मुख्यतया—अप्पय्यदीक्षिताः स्वजन्मभूमिभृते अङ्यापलनाग्न्यमहारे कालकण्ठेश्वरदेवालयं निर्मितवन्तः इत्युक्तौ समालोचि तायां कनकामिषेकानन्तरं तेनैव कनकेन देवालयो निर्मिता भवेत् , इत्यूद्धत इत्यप्युक्तं संगच्छते ।

एवमेव-विरिश्चपुरे-मीनाक्षी-सुन्दरेश्वरदेवालयम् , चिदम्बरे नटराजम् गोविन्दराजं च स्थापयामासुः । एषु देवालयेषु, विरिश्चपुरस्य मीनाक्षी सुन्दरेश्वरदेवालयं काञ्ची उपनिषद्धससरस्वतीवंशीयाः महादेवेन्द्रसरस्वतयः अप्पय्यदीक्षितवंशजैः राजदीक्षितस्सह कि.श. 1890 समये जीर्णोद्धारमकुर्व निति किंवदन्ती।

## एषां सन्तानभाग्यम्

एषां नव पुत्राः । ते च शास्त्रज्ञाः विनयोज्वलाश्च आसन् । एवं मेव अतिकामित च काले दीक्षितेन्द्राणां वर्षाणां सप्ततिः व्यतीयायः, ततः कस्मिश्चित् समये कर्म-ज्ञानमार्गानवलम्ब्य परश्चतं प्रवन्धान् प्रणिन्युः । पश्चाद्विरक्ताःनटराजानुम्रहमात्रप्रतीक्षा अवर्तन्त ।यदा च नटराजानुमहकालः सित्तिहितस्तदा पुत्रानाहृय भवतां किमपेक्षितमिति पर्यप्रच्छन् । तदा तेष्ट पुत्रेषु एकः वैराग्यं प्रार्थयामास ।
तद्वंशजा एव ऋि० श० 1947 तमे वर्षे महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानां जय
चामराजेन्द्रओडेयरमहाराजःसंरक्षितां श्री म न्म हा रा ज संस्कृतमहापाठशालां
अवलोक्य तल योगशास्त्रविषये स्वीयां प्रिक्तियां प्रदर्शितवन्तो महाभागा
हृषीकेशनिवासिनः श्रीशिवानन्दस्वामिनः ।

अपरः पुत्रः विद्यां प्रार्थयामास । तद्वंशीया अद्यापि प्राड्विवाका प्राध्यापकाश्चासन् ।

एवमेव अन्यःपुतः क्षेत्रारामादिकमर्थितवान्, तद्वंशीया इदानीमपि क्षेत्रिणो वर्तन्त इति प्रथा ।

इतरः न्यायशास्त्रपाण्डित्यमर्थितवान् । तदाप्रभृति तद्वंशीयाः न्यायशास्त्र निपुणाः । एतद्वंशीया एव सर्. सि. पि. रामस्वामि ऐय्यर् महाशयाः सुप्रसिद्धाः अवर्तन्त । ते तु परं ऋ०श 1967 तमे वत्सरे स्वर्गताः इति श्रुतम् ।।

#### एषामबसानवृतम्

इत्थं तत्तदभीष्टं प्रदाय नटराजपदेनयमियान्तुं चिदम्बरक्षेत्रं गत्वा नटराजपादतले शिरो निधाय प्रार्थनां कर्तुमुपक्रम्य

> चिदम्बरिमदं प्रथितमेव पुण्यस्थलं सुताश्च विनयोज्वलाः सुकृतयश्च काश्चित्कृताः । वयासि मम सप्ततेरुपरि नैव भोगे स्पृष्टा निकश्चिदद्दमर्थये शिवपदं दिदक्षे परम् ॥

इति प्रार्थयमानाः---

आभाति हाटकसभानटपादपद्म ज्योतिर्मयो मनसि मे तरुणारुणोऽयम् ।

इत्येतावता उपश्लोकिते नटाजे तत्वादयोर वयं गताः । तदनु च दुःलोदघी निमग्नैः तत्पुत्रैः-

> नृतं जरामरणघोरिषशाचकीर्णा संसारमोहरजनी विरतिं प्रयाता ॥

इत्युत्तरार्धंपुरणंकृतन् । एवं विशाः पुरुषपरस्वनीत्यास्यां छज्धाः एते अष्पर्यदीक्षिताः, इत्यादयः केचन विषयाः डा. एस. श्रीकण्ठशास्त्रिमहोद यानां लेखनतः उद्धृतः ।

# अप्परयदीक्षित-जगनाथौ

अप्परयदीक्षित-जगन्नाथयोः कालविषये चारित्रिकविषये च अस्ति विबादः ।

1 अप्पच्यदीक्षितास्तावत् (कि० श० 1542-1550) वत्सर स्थितचिन्नतिम्मसमये, (कि० श० 1549-1578) वत्सरस्थित चिन्नबोम्मसमये तथा (कि० श० 1535-1598) स्थितवेङ्कटपति रायसमये स्थिताः इति निर्विवादम् । तेषामेव समये यादवाभ्युदय शिवार्कमणिदीपिका कुवस्रयानन्दादि प्रन्थनिर्माणादिकमभूत् ।

तथा कि॰ श॰ 1588 सम वस्सरियतमीमांसकमूर्धन्यखण्डदेवसम येप्येते आसन् । यतः दीक्षितैः कृतं विधिरसायनमामकं मीमांसाग्रन्थमव होक्य सण्डदेवेन किंमिश्चिद्धिषये अप्पय्यदीक्षितापादितं दूषणं मीमांसा कौरतुभे उद्धृतम् । अतश्च खण्डदेवाप्पय्यदीक्षितौ समसामयिकौ ।

तथा कर्णाटम्भृतः कृष्णराजस्य गुरोः काञ्चीमण्डलमाण्डनस्य पश्च मतभञ्जनं तातापस्य च समसामयिकाः एतेदीक्षिताः । एषां च समयः— कि॰ श॰ 1530–1614 ।

एवं राजचूडामणिदीश्चितानां पितृचरणाः रत्नखेटश्रीनिशस दीश्चिताः एषां श्वशुराः (अष्प<sup>र</sup>यदीक्षितिद्वितीयपरन्याः मङ्गलाम्बायाः पितृपादाः) एषां च समयः कि ० शः 1540-1625 । एवं च क्रि० श० 1520-1600 समयोऽष्परयदीक्षितानां तदुपरिवर्तमानता तु न सुलभ मनुमेया ।

" एवं च पूर्वमुहिखितास्सर्वेऽपि 16 शतकस्थाः ।"

जगनाथस्तु-जहांगिरराजस्य समनन्तरं (1628\_1658 कि॰ श॰) राज्यं शासतः पहाजहान् नरपतेः समये, तत्पुलस्य दाराशिकोहस्य कि॰ श॰ 1659 तमे राज्यं शासतः समयेपि आसीत् इति

" दिल्लीबल्लभपाणिपल्लवतले नीतं नवीनं वयः "

इति मामिनीविलासपद्यतो ' ज्ञायते । ' जगदाभरणम् नाम षहा षहा न् नरपतेः पुलस्य ' दाराशिको इस्य ' वर्णनार्थे प्रवृत्तम् । एवं पण्डित गजन्य बारुयं च कोडीकृत्य गणनायां कि० श० 1600—1675 पर्यन्तं गीवितदशा भवेत् ।

यतश्च उपमानिरूपणावसरे-गज इव गच्छति इत्यत जादिसाद अस्य गमनादिकर्तर्थन्वयः आख्यातवादिशरोमणिव्याख्यान्भरिष सिद्धन्तितः इत्यनूद्य एवंरीत्या अन्वयोपगमे साद्यस्य विधेयताप्रतीतेरपळाषापिति गदाधरभञ्जाचायोदिःभरभ्यपगतोंऽशः दूषिनः। तेन ज्ञायते कि० २०० 1650 तमस्थितगदाधरभञ्जाचार्यसमकालिकः वयसा किञ्चित् न्यूनो भवेत्। अयमेव समयः हरिदीश्वितस्यापि इति ज्ञायते।

प्वमेतत्समसामयिकः नीलकण्ठविज्ञयचम्पूकारः, (कि० श० 16 50-1675), आत्रेयवेक्कठाध्वरी विश्वगुणाद्श्चम्पृकारश्च (कि० शः 1608-1675) सहाध्यायिनी । परन्तु राजचूडामणिदीक्षितः (कि शः 1580-1636) अष्पय्यदीक्षितस्यालकः अष्पय्यदीक्षितकालिक० तदनन्तरकालिकश्च। यतः अनेन स्वीवे काज्यदपेणे-चित्रमीमांसा- वृत्ति वार्त्तिकयोर्विषयमुद्धृत्य निराकृतं वर्तते । अतश्च जगन्नाथः तदा युवा भवेत् ।

तथा **भर्द्धमथुराशास्त्रिणां** पूर्वजेषु नारायणभटो नाम विद्वान् 17 शतके जन्नाथपि ण्डतात् शास्त्रमधीतवान् इति भट्टमथुरानाथ<sup>श</sup>ास्त्रि सम्पादित साहित्यवैभवस्थवशंवीथ्यां लिखितेन—

> लब्बा विद्याः निखिलाः पण्डितराजाज्जगन्नाथात् । नारायणस्तु दैवादल्पायुः स्वःपुरीमगमत् ॥

इति पद्यतो ज्ञायते । 'काशीतः यदा जगन्नाथः जयपुरमाजगाम । तदा प्रमृति जयपुरमहाराजाश्रितैः भट्टमधुराशा स्त्रिणां पूर्वजैः साकं कश्चन सम्बन्ध आसीदिति मुम्बामुद्रित भट्टमधुराशा स्त्रिलिखितम्भिकातो ज्ञायते ।

एवं च जगन्नाथ: 17 शतकस्थः इत्यन्न न संशयलेशोऽपि। इत्थ सित जगन्नाथिविषयकाणां किंवदन्तीनां का गिती: ।

उच्यते - वस्तुस्त्रितिपरामर्शः सर्वस्याप्यपेक्षितः-

अप्यय्यदीक्षितास्तावत् द्रविडदेशीयाः काश्चि । परिसरावासाः इति शिवानन्दयतिप्रणीतापयदीक्षितचरितस्थेन –

श्रीमत्काञ्चीनगरनिकटे पूर्वपुण्येकलभ्ये श्रीमानास्तेऽइयपलमित्यमहारः सुदीप्रः । इति पद्यभागेन ज्ञायते । तथैव पण्डितराजजगन्नाथोऽपि तैलक्रदेशीयो बाह्मणः इति—

तैलक्रकुलावतंसेन पण्डितराजजगन्नाथेने'ति आसफविलारम्भ
 वाक्येन ज्ञायते । एवं चानयोः द्रमिडान्ध्रदेशीयत्वं सिद्धम् ।

तैलक्काभिजनः वेगिनाडकुलोत्पनः पेरुभट्टास्यो ब्राह्मणः वारणासीं गत्वा तत्रस्थात् प्रक्रियाप्रकाशकाराणां पुत्रात् श्रीशेषवीरेश्वरात् व्याकरण शास्त्रम्, महेन्द्रपण्डितात् न्यायवैशेषिकदर्शने, खण्डदेवात् मीमांसाः शास्त्रम्, ज्ञानेन्द्रभिक्षोः (प्रायस्तत्वबोधिनीकारात्) ब्रह्मविद्यां अधिगतवान इति तत एव पेरुभट्टनाम्नः पितुः सकाशादेव जगन्नाथस्य सर्वविद्याधिगित रिति च स्मांगाधरगताभ्यां —

श्रीमज्ज्ञानेन्द्रभिक्षोरिधगतसक्छब्रह्मविद्याप्रपञ्चः काणादौराक्षपादीरिप च गहनगिरो यो महेन्द्रादवेदीत् । देवादेवाध्यगीष्ट सारहरनगरे शासनं जैमिनीयं शेषाकक्षप्राप्तशेषामछभणितिरभूसर्वविद्याधरो यः ॥

पाषाणादिष पीयूषं स्वन्दते यस्य लीलया । तं वन्दे पेरुभञ्चारूयं लक्ष्मीकान्तं महागुरुम् ॥

इत्याभ्यां पद्माभ्यमिति चारगतं भवति । श्रीशेषवीरेश्वरपिष्डतादपिच्याकरण

मधिजगौ जमन्नाथ इति मनोरमाकुचमदैनगतया अस्पद्धरुपिण्डतवीरेश्व-राणामित्युक्त्या ज्ञासते ।

## अप्यय्यदीक्षित जगनाथयोः विरोधः

अत्र च कारणिमदं भवेत्—गच्छता कालेन वामनजयादित्यादि विरचितवृत्त्यादिग्रन्थानामध्ययनालस्येन अञ्जता पदप्रिक्रियामधिजिगिनिषमाण नामुपकाराय प्रायः कि • श • 1393 स्थेन रमचन्द्रबुधेन्द्रेण प्रिक्रिया को मुदी उपनिबद्धा । तदनु एतत्पीत्रेण विद्वलाचार्येण तदबिध वैयाकरण रुद्धावितानां दीषाणां उपशमाय प्रिक्रियाप्रसादः कि ० श • 1435 समये उप निबद्धः । पश्चात् पारसीकस्य भारतसाभ्राटः अक्रवरमहीपतेः मन्त्रिणो वीरवरस्तोः कल्याणमल्लस्य अध्यापनाय प्रिक्रयाकों मुदी प्रकाशः श्रीभञ्जोजिदीक्षित गुरुमिः श्रीकृष्णपण्डिणः व्यरचि । एतां प्रिक्रयाको अभिन्नाश्वव्यास्ययामवल्य्य भद्गोजिदीक्षितः सिद्धान्तको मुदी विनि र्मिता (कि० श ० 1592)

अस्याः प्रचारसमनन्तरं वृत्ति-प्रक्रियाकौ मुदी-प्रकाशादि प्राचीन प्रवन्धानां नामान्यपि जनानां मनसः अपस्रसिरे ।

तादशीं प्रसिद्धि सिद्धान्तकौमुद्याः विज्ञाय मुद्रमुपयन्तः स्बबुद्धि वभवम, परमतखण्डनचातुरी विद्वत्सु ख्यापयितुमभिरुषन्त आसन् तावत्येव काले सिद्धान्तकौमुद्यां खण्डनं यि सान् यि सान् विषये सङ्घातं तस्य तस्य समीकरणार्थच प्रौढमनोरमानामनीं सिद्धान्तकौमुदीव्याख्यां निरमासिषुः । तस्यां च यत्त प्राचा, यनु तत्पौत्रेण इत्युपयुज्य प्रिक्रयाकौमुदीप्रसादयोः खण्डनं कृतम् ।

एवमच्सिन्धमनोरमायां-साक्षाद्धरवः शेषश्रीकृष्णभट्टाः दृषिताः लोके तावदुक्तकतयः यदि विरुध्येरन् तदा प्रौढिशदमात्रत्वेन वा परमताव लम्बनपरत्वेन वा समाधीयन्ते न पुनः खण्डचन्ते ।

एवं सत्यपि गुरूक्तीनां खण्डनैर्म्पयं यर्हष्टं तरसहमानैः श्रीशो श्रीकृष्णविद्यां पौतैः वीरेश्वरविदुषां पुतैः चक्रपाणिद्तैः तथा वीरेश्वर प्रशिष्येण जगन्नाथेन च मनोरमाकुचमर्दने खण्डाोद्धरणं कृतम् । एवं च जगन्नाथस्य भट्टोजि रीक्षितानां सिद्धान्तकौ मुदीकारणां प्रन्थोपरि रूषणाभिधाने-स्वपरमगुरूक्तितखण्डनैदम्पर्येण कौ मुदीकाराणां प्रवृत्तिरेव कारणम् ।

एवंत्रिधलण्डने प्रवर्तकत्वं अप्पर्यदीक्षितानां भवेत् । यतश्च औत्त राहाणां दक्षिणारपेषु दाक्षिणा या गं औत्तरराहेषु च त्रिद्धत्सु अहम्प्राथिमक जागित । तत्रापि वैयाकरणाः अप्पर्यदीक्षिताः भट्टोजिदी क्षितानां वेदान्ते गुरवः । एषु भट्टोजिदीक्षितानां महती भिक्तः ।

अत एक च एते---

यत्कृतिबोधाबोधौ विद्वद्विद्वद्विभा नको गधी। अप्ययक्दीक्षितेन्द्रानशेषविद्यागुरून्नमस्यामः॥

इस्यभिण्टुवित ।

किञ्च-अप्पय्यदीक्षिताः शैवाः । जगन्नाथस्तु वैष्णवः । तयोः मतभेदनिबन्धनः मतिभेदो विरोधहेतुः भवेदि।

यदि तु—अप्पय्यदीक्षितेषु वयोघिकेषु ज्ञानानुष्ठानभागेन च अघि ां पु च सत्सु प्रौदसदसि म्लेच्छेति महोजिना प्रयुक्ते सति तत्र अप्पय्यदी क्षितकृतप्रेरणा हेतुः स्यादिति मत्वा गुरुदुहां तत्पक्षपातिनां च प्रन्थानां त्वण्डने उपकानतो जगन्नाथः चित्रमीमांसास्वण्डनम् , रसगङ्गाधरम् , मनो रमाकुचर्दमनं च प्रणिनाय । तदेवं कर्णाकर्णिकया श्रूयते—

दृष्यद्दाविडदुर्भहमह वशा िम्लष्टं गृरुद्रोहिणा यन्मलेच्छेति वचोऽविचिन्त्य सदिस प्री देऽपि महोजिना । तत्सत्यापितमेव धेर्वनिधिना यत्स व्यमृद्धान्कुचं निर्वेध्याऽस्य मनोरमा मवशन्न प्यप्याद्यान् स्थितान् ॥

इति । एवमादयः आपादनाः जगन्नाथोपरि पण्डितराजपदवीदानादि निमित्ताः किल्पताः भवेयुः । यदि अप्पय्यदिक्षितानां जीवितं 17 शतका दिभागपर्यन्तं भवेत् । तत्रैव न नैर्भर्यम् । अतश्च जगन्नाथोपरि यहूषण जारुं आरोप्यते तत् न सम्पूर्णतया विश्वासाईमिति प्रतीमः ।

दीक्षितजगन्नाथयोः कालविषये यावज्ज्ञातं ताबदत्रोपक्षिप्तम् । तदुपरि विवेचकैः सत्यासत्ये सयुक्तिकं विभज्य प्रदर्शते चेन्महान् सन्तोषो जायते ॥

> इति विद्वज्जनबशंबदः सो. रामस्वामि ऐय्यङ्गार्थः

विभव सं. आश्चयुन शुक्क नवमी विश्रान्तालंकारशास्त्रप्राध्यापकः 19—10—1988 श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठशाला, मैसूरु

# **ग्रन्थऋणम्**

| 1  | तै तरीय ब्राह्मणम्           | 23   | कुमारसम्भवम्                      |
|----|------------------------------|------|-----------------------------------|
| 2  | श्रीमद्वारुमीकिरामायणम्      | 24   | विक्रमोर्वशीयम्                   |
| 3  | विष्णुपुराणम्                | 25   | मेघसन् <b>दे</b> शः               |
|    | श्रीमन्महाभारतम्             | 26   | गाथासप्तशती                       |
| 5  | भगवद्गीता                    | 27   | नाम <b>िङ्गानु</b> शास <b>नम्</b> |
| 6  | सनत्कुमारसंहिता              | 28   | रूपमाला                           |
| 7  | स्कान्द राणम्                | 29   | मेदिनी कोशः                       |
| 8  | वायवीयसंहिता                 | 30   | विश्वप्रकाशः                      |
| 9  | वामनपुराणम्                  | 31   | भामहीयकाव्यालङ्कारः               |
| 10 | शुक्रनीतिसारः                | 32   | काव्यादर्शः                       |
| 11 | यास्कनिरुक्तम्               | 33   | शाइवतकोश:                         |
| 12 | जैमिनीयप्रवेमीमांसा स्वाणि   | 34   | हर्षचरित <b>म्</b>                |
| 13 | वात्स्यायनीयम्               | 35   | मीमांसाश्लोकवर्तिकम्              |
| 14 | पालकाप्यम् (गजशास्त्रम् )    | 36   | उत्तररामचरितम्                    |
| 15 | अष्टाध्यायी (व्याकरणसूत्राणि | 37   | ब्रह्मसूत्रशांकर <b>भाष्य</b> म्  |
| 16 | वार्तिकम् (कात्यायनप्रणीतम   | ()38 | भामती                             |
| 17 | महाभाष्यम्                   | 39   | साङ्ख्यतत्वकौमुदी                 |
| 18 | वाक्यपदीयम्                  | 40   | शिशुपालवधम्                       |
| 19 | किरातार्जुनीय <b>म्</b>      | 41   | कल्पतरु;                          |
| 20 | काशिकावृत्तिः                | 42   | लघुवृत्तिः                        |
| 21 | महाभाष्यप्रदीपः              | 43   | उद्भटकाव्यालकारः                  |
|    | •••                          |      |                                   |
| 22 | सेतुबन्धः                    | 44   | रुद्रटकाव्या लङ्कारः              |

| <b>4</b> 5 | वामनकाव्याखङ्कार:       | <b>6</b> 8 | श्रुतप्रकाशिका             |
|------------|-------------------------|------------|----------------------------|
| 46         | काव्यकौतुकम्            | <b>6</b> 9 | त <b>च्वटीका</b>           |
| <b>4</b> 7 | ध्वन्यालेक:             | 70         | दयाशतकम                    |
| 48         | न्यायमञ्जरी             | 71         | रहस्यशिखामणिः              |
| 49         | लोचनम्                  | 72         | माधवीयधातुवृत्तिः          |
|            | (ध्वन्यालोकव्याख्या)    | 73         | शास्त्रदीपिका              |
| 50         | <b>क्रोक्ति</b> जीवितम् | 74         | न्यायरत्नाकरः              |
| 51         | काव्यमीमासा             | 75         | <b>ए</b> कावली             |
| 52         | सरस्वतीकण्ठाभरणम्       | 76         | '' तरला                    |
| 53         | काव्यप्रकाशः            | 77         | भाट्टदीपिका                |
| <b>54</b>  | <b>अ</b> हंकारसर्वस्वम् | 78         | चन्द्रास्त्रोक:            |
| 55         | साहित्यदर्पणम्          | 79         | साहित्यचडामणि              |
| 56         | सम्प्रदायप्रकाशिनी      | ٤0         | कुवलयानन्दः                |
| 57         | विमर्शनी                | 81         | वृत्तिवार्तिकम             |
| 58         | सर्वस्वसञ्जीविनी        | 82         | नयमम् <sup>ख्</sup> मालिका |
| 59         | काव्यानुशासनम्          | 83         | परिमलः                     |
| 60         | रघुवं शसञ्जीविनी        | 84         | वरदराजस्तव:                |
| 61         | सर्वेकषा                | 85         | <b>शिवार्कमणिदीपिका</b>    |
| 62         | वैजयन्ती                | 86         | रसगङ्गाधरः                 |
| 63         | भगबद्रामानुजभाष्यम्     | 87         | चित्रमीमांसाख० डनम्        |
| 64         | प्रतापरुद्रयशोभुषणम्    | 88         | अलंकारसुधानिषिः            |
| 65         | रसार्णवसुधाकरः          | 89         | सिद्धान्तको मुदी           |
| 66         | नैषधकाव्यम्             | 90         | <b>प्रौदमनोरमा</b>         |
| 67         | नयदःमणि:                | 91         | कात्यदर्पणम्               |

| 92 | वैय्याकरणभूषणम्       | 99  | <b>ल</b> घुमञ्जषा   |
|----|-----------------------|-----|---------------------|
| 93 | अलंकाररःनाकरः         | 100 | शब्देन्दुशेखर:      |
| 94 | रसिकरञ्जनी            | 101 | कुबलयानन्दचन्द्रिका |
| 95 | रसगङ्गाधरमर्भप्रकाशः  | 102 | काञ्यप्रदीपप्रभा    |
| 96 | काव्यप्रकाशोद्योत:    | 103 | शिवतत्वरहस्यन्      |
| 97 | महाभाष्यप्रदीपोद्योतः | 104 | अछंकारकीस्तुम:      |
| 98 | परिभाषेन्द्रशेखरः     | 105 | अलंकारमणिहार:       |

# चित्रमीमांसायाः विषयपूची

विषयाः

पृ सं

ग्रन्थ।रम्भप्रक**रणम्** 

1-76

**मङ्गलाचरणम्** 

काव्यविभाग:

ध्वनिकाव्यलक्षणम्

गुणीभूनव्यक्रयकाव्य छक्षणम्

चित्रकाञ्यलक्षणम्

#### उपमा प्रकरणम्-

छुप्ते।पमाविभागः

77-521

उपमाया अनेकालकारम् अत्वप्रतिपादनम् पराभिमतोपमालक्षणम् विद्यानाथाभिमतोपमालक्षणम् विद्यानाथोक्तोपमालक्षणे दोविष्ठेवर्शनम् रुद्रटाभिमतोपमासमर्थनस्यान्यया नयनम् सरस्वतीकण्ठाभरणोक्तोपमालक्षणानुवादः तिक्रराकरणम् अलक्कारसर्वस्वोक्तोषमालक्षणे दोषकथनम् उपमायाः लक्षणान्तरकथनम् उपमायाः लक्षणान्तरकथनम् उपमायाः धर्मसाधारण्यसम्यादनोषायाः विषयाः सं

अस्या उपमायाः प्रकाशानुरोधेन विभागप्रदर्शनम्

पुनश्चोपमायाः त्रेघाविभागः उपमादोषाणा परिगणनम् कचित् दोषाणामपवादप्रदर्शनम्

....

उपमेयोपमा निरूपणम्

523 - 580

प्राचीनाभिमतोषमेयोषमा रूक्षणम् तत्र दोषप्रदर्शनम् उपमेयोषमासिद्धान्तरुक्षणप्रदर्शनम् अनुगतमनतिप्रसक्तं तहृक्षणम्

अनन्वय निरूपणम् —

582 - 629

प्राचीनोक्तानन्वबरुक्षणम् तत्र दोषप्रदर्शनम् अनन्वयसिद्धान्त रुक्षणम्

स्मरणनिरूपणम्

630 - 646

**स्मरणालङ्कारलक्षणम्** 



# चित्र मीमांसातत्व ।लोकयोः विषयस्ची

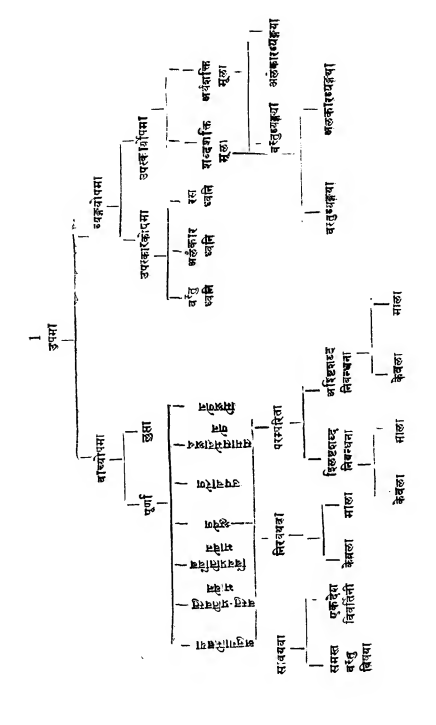
# ग्रन्थारम्भप्रकरणम् <sup>1</sup>-76

| मङ्ग लाचरणम्                              |    |
|-------------------------------------------|----|
| अर्थवित्रमीमांसापदार्थ विवेचनम्           | 4  |
| मीमांसापदार्थविमशेः                       | 4  |
| समासविचारः                                | 7  |
| अनुबन्धचतुष्टयम्                          | 9  |
| काव्यविभागः                               | 11 |
| काव्यलक्षणविमर्शः                         | 11 |
| ध्वनिकाव्यलक्षणम्                         | 17 |
| ध्वन्युदाहरणविवरणम्                       | 18 |
| रसगङ्गाधरविमर्शः                          | 39 |
| ध्वनेरनुमानातिरिक्तः वम्                  | 43 |
| ध्वनेरर्थाप <del>स</del> ्यतिरिक्तन्त्रम् | 46 |
| गुणीभूतव्य <b>ङ्गयलक्षणम्</b>             | 49 |
| गुणीभूतव्यङ्गचो सहः णानि                  | 51 |
| 'गोपी'पदार्थविचार:                        | 52 |
| जगन्त्राथखण्डनविमर्शः                     | 57 |
| चित्रकाव्यरुक्षणम्                        | 62 |
| चित्रकाव्यप्रभेदाः                        | 64 |
| उपमाप्रकरणमू — <sup>77-521</sup>          |    |
| उपमाया अनेकालङ्कार मलत्वम                 | 78 |

| प्राचीनमुपमालक्षणम्                      | <b>\$</b> 6 |
|------------------------------------------|-------------|
| ध्वनेरलङ्कारस्य च भेदः                   | 100         |
| विद्यानाथोक्तोपमालक्षणम्                 | 103         |
| विद्यानाथोक्तलक्षणविमर्शः                | 110         |
| उत्पाद्योगमाविचार:                       | 116         |
| क्षेषालङ्कारविमश्चाः                     | 134         |
| रुद्रटोक्तोंपमालक्षण <b>म्</b>           | 149         |
| संस्रष्टेरलङ्कारत्वविचार:                | 175         |
| 'शस्त्रीक्यामे'तिसमासविचारः              | 183         |
| सरस्वतीकण्ठाभरणो <b>क्तोप</b> मारुक्षणम् | 193         |
| साहर्यपदार्थः                            | 194         |
| अलंकारसर्वस्वकारोक्तोपमालक्षणम्          | 198         |
| साधर्म्ये प्रकारभेदाः                    | 199         |
| उपमासिद्धान्तः                           | 240         |
| उपमानन्वयादि भेदविमर्शैः                 | 082         |
| उपमेयोपमाविमर्शः                         | 231         |
| अलंकारभ्तोपमालक्षणम्                     | 251         |
| <b>उपमा</b> प्रभेदः                      | 261         |
| पूर्णोपमालक्षणम्                         | 262         |
| <b>छ्</b> तोपमा <i>रु</i> क्षणम्         | 265         |
| उपमायां धर्मे साधारण्यसंपादनोपायः        | 262         |
| शब्दार्थयोत्संबन्ध विचारः                | 266         |
| साधारणधर्मस्यानुगामित्वस्वरूपम्          | 270         |

| वस्तुप्रतिवस्तुभावस्वरूपम्          | 274 |
|-------------------------------------|-----|
| बिम्बप्रतिबिम्बभावस्वरूपम्          | 277 |
| बिम्बप्रतिबिम्बभावोदाहरणेषु विशेषाः | 303 |
| <b>लुप्तोपमाभेदाः</b>               | 307 |
| उपमासमासविचारः                      | 310 |
| समासशक्तिविचारः                     | 327 |
| चित्रमीमांसाखण्डन विमर्शः           | 335 |
| <b>लुप्तोपमाभेदे</b> मनभेदाः        | 339 |
| सादृश्यस्वरूपम्                     | 342 |
| पूर्णोपमाभेदाः                      | 345 |
| ु.<br>स्रुतोषमाभेदाः                | 346 |
| साहश्ये भेदस्यावश्यकत्वकचारः        | 357 |
| वाचकछोपविचारः                       | 376 |
| उषमानाभावैऽप्युपमान छुहात्वविमर्शः  | 380 |
| उपमाप्रभेदे मतभेदा;                 | 395 |
| ्रकाराम्तरेणोपमा विभागः             | 396 |
| <b>्यङ्ग</b> येत्रैविध्यम्          | 407 |
| उपमाध्वनि:                          | 429 |
| <sup>रूषम्</sup> लध्वनिविमशेः       | 432 |
| योगरूदिवलाबलविचारः                  | 449 |
| उपमादोषाः                           | 464 |
| उपमादोषे मतभेदः                     | 476 |
| उपमादोषापवाद:                       | 489 |

| उपमे <b>बो</b> पमा— <sup>523</sup> – <sup>580</sup> |     |
|-----------------------------------------------------|-----|
| सानान्य रुक्षणम्                                    | 523 |
| विभागः                                              | 533 |
| <b>अ</b> ळंकारळक्षणम्                               | 568 |
| अनन्वयः—581_629                                     |     |
| तल्लक्षणम्                                          | 582 |
| अमोदेऽप्युपमाने।पमेयभा <b>वः</b>                    | 592 |
| अनन्वयध्वनिः                                        | 615 |
| अत्र चित्रमीमांसा खण्डनविमशः                        | 618 |
| स्मरणालंकारः 630-646                                |     |
| तल्लक्षणम्                                          | 631 |
| चित्रमीमांसाखण्डन विमन्नः                           | 642 |



# श्रीमदप्पय्यदीक्षितविरचिता

# चित्रमीमांसा

# तन्त्वालोकव्याख्यासहिता

अभिवन्द्य चन्द्रशेखरमाद्यं गौरीसंख परं ज्योतिः । वितनोमि विपुलविषयां विश्वदार्थामर्थिचत्रमीमांसाम् ॥ १ ॥ सोमयाजियाण्डान् राभस्वामि ऐय्यङ्गार्यशर्मणा विरचितः

# त त्वा लो कः

श्रुत्यञ्चलैकवेदं चिदचित्कायं हयशिरः पुरुषम् । वन्देय लोकवन्दं निखिलजनाज्ञाननाशनं श्रीशम् ॥ १ ॥ यदिच्छामात्रेण त्रिभुवनजनिम्थेमविलयाः भवेयुर्यश्चेव प्रथयति गिरं स्वाश्रितजने । यदीयात्कारुण्यादिह कविवराणां सुकृतयः वित्रुन्भन्ते लोके तमिह महयान्यश्चवदनम् ॥ २ ॥ यदुशैलघरावासं नृसिसं प्रणताश्रयम् । तथा शोभाञ्जनपुरीमन्दिराधिष्ठतं परम् ॥ ३ ॥ लक्ष्मीनृसिद्धं नौमीड्यं प्रणतार्तिविनाशनम् । श्रीराममिश्रमात्रेयमसात्कृदस्थपूरुषम् ॥ ४ ॥

अथापि अवज्यों बहुत्रीहिर्त्र्यिषकरणो जन्माद्युत्तरपदः [दा.का.सू ५-२-२९] इति काव्यल्ङक्कारसूत्रकृता वामनेनापि सूत्रितमिति तथोपपादितम् । अभिवन्द्य—नमस्कृत्य विपुल्जविषयां—विपुल्लः शास्त्रोपशास्त्रतया विस्तृतः विषयः विचारणीयांऽशः यस्यां सा ताम् इत्यर्थः । विश्वदार्थाम्—विश्वदः—परिस्फुटः अर्थः प्रतिपाद्यो यस्यां सा ता इति विम्रहः । अर्थिनत्रमीमांसां—अर्थाल्काराणां मीमांसां—विचारं वितनोमि—विश्लेषतो विम्तृणामि । विस्तरे विशेषश्च प्राचीनैर्दण्डिअभृतिमिर्यादशो विस्तरः विचारे परिदृश्यते तदपेक्षया सित औचित्ये विलक्षणतया विश्वदीकरणमेवेति मावः ॥

यद्वा अर्थचित्रमीमांसाम् अर्थालङ्कारस्वरूपनिर्णयोपयोगिन्यायग्रथन-परवाक्यसन्दर्भात्मिकामित्यर्थः ।

यद्वा 'वेदार्थोपकारकस्वादलङ्कारम्सप्तममङ्ग ' मिस्युक्तरीत्य। पूजित-विचारवाची मीमांसाशब्दः तदुपयोगिनि वाक्यसन्दर्भे वर्तते ।

ननु अत्र मीमांसाशब्दः कथं प्जितविचारवचनः, यतश्च 'मान्बध-दान्शान्भ्यो दीर्घश्चाभ्यासस्य ' (पा. सू. ३-९-६) इति सूत्रे काशिकाष्ट्रचौ— 'अत्रापि सन् अर्थविशेष इप्यते ' इत्युपकम्य 'मानेर्जि-ज्ञासायम् ' इत्युक्तम् । तथा माधवार्येण धातुष्ट्रचौ 'एते च गुपादयः इत्युपकम्य 'गुप्तिजूकिद्भ्यः ' 'मान्बधदान्शान्भ्यः ' इति नित्यसक्तन्ताः । तथा च भाष्यम् 'नैतेभ्यः प्राक् सन आत्मनेपदं परसेपदं वा दृष्टम् ' इति । अयं च सन् 'गुपेः निन्दायां ' 'मानेर्जिज्ञासायां ' 'तिजेः क्षमायाम् ' 'बधेर्वेस्ट्य्ये' इति वृत्तावुक्तत्वात् ' इत्यनूद्य, अत्र अपतितेप्वर्थेषु न च सनस्तीत्युक्तम् इति [मा.घा. ९५७] । एवं च मीमांसाशब्दस्य जिज्ञासायां व साधुत्वमिति शङ्कयम् ।

# तस्वाछोकः

सत्यम् ' अथापि मीमांसा जिज्ञासयोर्नेक्यं सर्वसम्मतम् । यतश्च शाङ्करभाष्यभामत्यां वाचस्मतिमिश्नेः 'न च जिज्ञासा भीमांसा, ज्ञाने-च्छावाचकत्वाजिज्ञासापदस्य, प्रवर्तिका हि मींमांसायां जिज्ञासा स्यात्, न च प्रवर्त्यप्रवर्तकयोरेक्यम् ; एकत्वे तद्भावानुपपत्तेः । अतश्च नान्तत्वं निपात्य माङ्माने इत्यसाद्वा मानप्जयामित्यसाद्वा धातोः मान्बध इत्यादीना अनिच्छार्थे सनि व्युत्पादितस्य मीमांसाशव्दस्य प्जितविचार वचनत्वात्, इत्युक्तत्वात् [शां.भा.भाम. ४८ पु.] ।

एवं भामतीकल्पतरौ अमलानन्दसरस्वतीिमः 'मान्-बध-दान्-शान्भ्यः दीर्घश्चाभ्यासस्य ' [पा.सू. ३-१-६] इति सूत्रे 'माङ्माने ' इत्यस्य ङानुबन्धस्य धातोनीन्तत्वं निपातितम्। अस्य च पूजितविचारार्थत्वं प्रसिद्धिबलात्। स्वतो नान्तस्य तद्र्थत्वम्। मान् इत्यादिधातुभ्यः यन् भवति अभ्यासस्य च दीर्घ इत्यर्थः। धातोः कर्मणः [पा.सू. ३-१-७] इत्युत्तरस्त्त्रे इच्छार्थे सन्विधानादिनिच्छार्थ इति गम्यते इत्युक्तम् [म्.शां.भा.क. ४८ पु.]।

अत एव तत्वटीकायां श्रीमिक्रगमान्तगुरुभिः— 'विशिष्टोक्त्यनुसारेण व्युत्पत्तिः स्मर्थते बुधैः ' [तत्व. ७ पु.] इत्यमिहि

यद्वां—तत्रैव 'मीमांसापूर्वभागज्ञातस्य ' इति भगवद्राम भाष्यस्थं मीमांसापदमुपादांय वाचस्पत्यमिप्रेतरीत्येव व्युत्पत्ति इत्तिकारादिपदर्शित-युत्पत्तिप्रदर्शनस्य अदूरविप्रकर्षगरत्वेन उप्प्रदर्शिता—'माङ्माने ' इत्यत्र नान्तत्वं निपात्य वा 'मान पूजायां ' वा 'मान्वध ' इत्यदिना अनिच्छासन्नन्तोऽयं शब्दः । ' जिज्ञासायाम् ' इति वैयाकरणोक्तिस्तु अदूरविप्रकर्षात् । जिज्ञासावि त्थाप्ये हि पूजितविचारे तदनुवन्धिनि प्रशस्तन्याये वा बृद्धप्रयोगश्चित्विकर्षः । तादशन्यायनिबन्धात्मनि तु शास्त्रे भाक्तो मीमांसा इति [तत्वटीका २३ पु.]

अत एव च मीमांसकै: जिज्ञासापदस्य इच्छायां वृत्तिः, रि तु लक्षणोयगता । एवं च जिज्ञासापदलक्ष्यार्थस्य, भीमांसापदमुख्य चैकरूपता सम्पद्यते ।

यदप्यमिहितं परिमले ग्रन्थकृता 'यद्यपि मीमांसापदस्य पृ विचारवचनत्वं न म्मृतिसिद्धम् । 'मान पूजायाम् ' इति घातोः मात्रवाचित्वात् । 'मान विचारे ' इति चुरादिपठितस्य विचार वाचित्वात् , तथापि तयोरन्यतरस्य घातोईहणे विशेषणविशेष्यान्यतर भगतीत्यमिप्रायेणवमुक्तम् इति । तदपि चिन्त्यम् ।

यतः इदानींतनधातुपाठे 'मान पूजायाम् ' इति भवादौ; ' माने शब्दे च ' इति जुहोत्यादौ माङ्माने इति दिवादौ, मान

इत्यंव चुरादौ दर्शनात् । विचारार्थकस्य धातोः चुरादौ अदर्शनात् **इ**ति चेत्सत्यम् ;

अथापि अप्पय्यदीक्षितशिष्यैः महोजिदीक्षितैः सिद्धान्तकीमुद्यां चुरादौ मानपूजायां मानयति—ते । विचारणे तु भौवादिको नित्यसन्नन्तः इत्यमिधानानुसारेण मानधातोः विचारे सन्नन्तस्य वृच्चिरस्तीति कथंचित्परि-मलोक्तिः सङ्गमनीयेति दिक् ।

अथ 'अर्थिचत्रमीमांसाम् ' इत्यत्र कि रोषषष्ठ्या समासः ? अथवा प्रतिपद्विहितपष्ठ्या समासः ? अनयोः कत्रया षष्ठ्या समासा उपपत्नो भवति ? प्रतिपद्विहितषष्ठ्या समासे एष प्रयोग उपपत्नो भवति । रोष पष्ठीसमासे का अनुपपत्तिः ?

उच्यते—'षष्ठी शेषे ' [पा.सू. २-३-५०] इतिसूत्रेण षष्ठीति पक्षे यद्यपि सन्प्रकृतेर्मानधातोस्सकर्मकःवात् प्रथमं कर्मणः आकांक्षा उदेति । तथा च कर्नृव्युदसनद्वारा कर्मत्वरूपे सम्बन्धिविशेषे अर्थतः पर्यवसानं भवति । सम्बन्धसामान्यस्य विशेषे पर्यवसानात् ।

अथापि आक्षेपतः प्राप्तदाभिधानिकस्यैव प्राह्मत्वम् । तस्यैव अविलिम्बितधीजनकत्वात् । अतश्चात्र न रोषषष्ठ्या समासः । अपितु 'कर्तृकर्मणोः कृति ' [पा.सू. २-३-६५] इति सूत्रेण विहिता या षष्ठी तया समासः । कृद्योगे स्वलु कर्मणि षष्ठ्या भान्यम् । न पुनदशेष-षष्ठ्या । अस्ति ह्यत्र कृद्योगः । मीमांसापदस्य 'अप्रत्ययात् ' इति [पा.सू. ३-२-१०२] प्रत्ययान्तधातूपरि विहिताकारप्रत्ययान्तत्वात् । अकारप्रत्ययस्य च 'कृदितिङ् ' [पा.सू. ३-१-९३] इस्यनेन कृत्संद्या-विधानात् ।

न चात्र—कर्तृकर्मणोः कृति [पा. स्. २-३-६५] इति स्त्रेण कर्मत्वस्त्पसम्बन्धविशेषपुरस्कारेण कृष्संज्ञकप्रत्ययान्तसमिनव्याहारे सित षष्ठया विधानात्प्रतियद्विधित्वम् , प्रतियद्विधित्वाच प्रतियद्विधाना पष्ठी न समस्यते ' इति निषेधात् कर्मषष्ठयन्तं न समस्यत इति शङ्कयम् । कृद्योगा च पष्ठी समस्यते ' [वा. १३१७] इति कात्यायनेन कृद्योगनिमित्तक पष्ठया समासस्य प्रतिप्रसवस्त्रपेण कल्पितत्वात् प्रतिपद्विहितपद्वीसमास उपयन्नो भवति ।

न चैवमपि कृद्योगलक्षणषष्ट्या समासो नोपपद्यते । कर्मणि या षष्ट्री सा न समस्यते 'कर्मणि च '[पा. सू. २-२-१४] इति तित्रिषेधात् इति वाच्यम् ।

'कर्मणि च' इति सूत्रेण कर्मधिशासामान्यस्य समासो न प्रति-षिद्धः किन्तु 'कर्मणि ' इति शब्दमुच्चार्य या षष्ठी विहिता तस्याः समासो निषिद्धः । ताहशी च षष्ठी 'उमयप्राप्तौ कर्मणि ' [पा.सू. २० ३-६६] इति सूत्रेण विहिता । ताहशषष्ठयन्तं पदं अन्येन पदेन समासं न रूमते इत्येव 'कर्मणि च ' इति सूत्रस्थार्थः । अत एव निपाताना-मनेकार्थस्वमुपगम्य 'कर्मणि च ' इति सूत्रस्थः चकारः इतिशब्दस्यार्थे वर्तमानः स्वसमिमव्याह्नतामानुपूर्वीमाहेति 'कर्मणि ' इति शब्दमुचार्य या विहिता षष्ठी सा न समस्यत इत्यर्थः प्रदर्शितः संगच्छते ।

अन्यथा—'अपां सष्टा वज्रस्य भेता ', 'ओदनस्य पाचकः ' इत्या दाविष 'कर्मणि च ' [पा.सू. २-२-१४] इति सूत्रैणैव समासनिषेधः सिद्धचत्येवेति तद्र्थे 'तृजकाभ्यां कर्तिर ' [पा.सू. २-२-१५] इति सूत्रमन्थेकं स्यात् ।

किश्च-'इध्मत्रश्चनः ' इत्यादौ समाससिद्धये वचनं कर्तत्र्यं स्यात् । इत्थं च 'कर्नृकर्मणोः कृति ' इति विहितपष्ठ्या समासो न दुप्यतीति अर्थिचित्राणां मीमांसा इति प्रतिपद्विहितपष्ठीसमास एव युक्तः, न पुनक्कोषपष्ठ्येति विभावनीयमिति दिक् ।

अत्र चिकीर्षितं प्रतिजाननेव प्रयोजनादिकमि ध्वनयति । तत्र 'अर्थिचित्रमीमांसाम् ' इति अर्थालङ्काराणां विषयत्वम् , निर्देष्टालङ्कारज्ञानं सामान्यप्रयोजनं विशेषप्रयोजनं तु काव्यप्रकाशिकादौ यदुक्तं यशःप्रभृति तदेवात्राऽपि इति बोध्यम् । सम्बन्धश्च विचारविषयत्वं, तथा च विचायविचारकमावः, निकृष्यनिष्कर्षकमावो वा सम्बन्ध इति बोध्यम् । अत एव मीमांसाकर्मतया अर्थचित्राणामुपादानं कृतम् । अधिकारी च अलङ्कारस्वरूपावगतिकामः इति विषय प्रयोजन-सम्बन्ध-अधिकारिणः प्रतिपादिताः इत्यवधेयम् । अन्यथा श्रोतुः प्रवृत्यनुपपत्तेः । उक्तं च अमिवृक्तः —

शास्त्रारम्भेषु सर्वत्र सम्बन्धः कथ्यते बुधैः । असम्बद्धप्रलापत्वे न प्रवर्तेत बुद्धिमान् ॥ इति ॥

मीगंसा चात्र विचारः । स च उद्देशलक्षणपरीक्षारूपो विवक्षितः । उद्देशश्च – तत्तदलङ्काराणां नाम्ना निर्देशः । लक्षणं च उद्दिष्टानाम् इतराल-इत्यावृत्तधर्मप्रदर्शनम् । परीक्षा च सामान्यतः परेः लक्षितस्य इदं एथं नेति न्यांयतः समर्थनम् । गदाधरभट्टाचार्यास्तु परमतिगराकरण-पूर्वकस्वमतव्यस्थापनं परीक्षेत्यभ्यधः ।

अत्र विशेषणानां साभिप्रायत्वात् परीकराळङ्कारः । गौरीसख-

अत्र विशेषणानां सामिप्रायत्वात् परिकरारुङ्कारः । गौरीसख-मित्यत्र षष्ठीतत्पुरुषेण प्रतीयमाना शिवयोः रतिः कविगतां रतिं पुष्णातीति व्यज्यमानभावस्य भावाङ्गत्वारप्रेये ऽलङ्कारः । तदुक्तम्—

> 'रतिर्देवादिविषया व्यक्तिता भाव उच्यते । ' इति 'प्रेयः पराङ्गं भावस्य यदि भावरसाङ्गता । '

# इति च। गीतिनीमात्र छन्दः।

अत्र च चित्रमीमांसां वितनोमीति म्फुटमिधानात् अभिधेयमपि कथितं भवति । तत्कथनमपि चित्रमीमांसासाध्यालङ्कारपरिच्छेदरूपप्रयोज-नोपपादनायैव । अन्यथा—

'अमिघेयफलज्ञानविरहास्तमितोद्यमाः । श्रोतुमल्पमपि ग्रन्थं आद्रियन्ते न सूर्यः ॥ '' इति उक्तरीत्या ग्रन्थाध्ययने प्रवृत्तिने स्यादित्यलं विस्तरेण ।

यद्यपि - अर्थि चित्रमीमांसां वितने।मीति प्रतिज्ञानुगुणतया अर्थालका। स्वरूपतद्भिभागयोः प्रदर्शनमुचितम् । तथाऽपि दण्ड्याद्यमिमतं

'गद्यं-पद्यं-मिश्रं च तत् त्रिधैव व्यवस्थितम् ' [द.का. १-११]

इति करव्यविभागमपेध्य व्यङ्गग्रस्थार्थस्य प्राधान्ये ध्वनिसंज्ञितः काल्य प्रकारः । गुणीमाने तु गुणीम् तव्यङ्गग्रता, ततोऽन्यद् रसमावादितायः रहितं व्यङ्गग्रार्थविशेषप्रकाशनशक्तिशून्यं च काव्यं केवल्याच्यवाचकवैचिण्मात्राश्रयेणोपनिवद्धमालेख्यप्रस्यं यदा भासते तदा तच्चित्रम् [ध्व. ३ ४५ इति आनन्दवर्धनाद्यमिहितकाव्यविभागस्य चारुतामाविष्कर्तुं तत्प्रकारं प्रवा

# त्रिविधं तावत् काव्यम् , ध्वनि-गुणीभृतव्यङ्गय-चित्रभेदात् ।

#### तत्त्वास्रोकः

यति - त्रिविधमिति । तायत् - प्रथमतः, कान्यं - कौति - शब्दायते विमृशति रसादिस्बरूपम् इति कविः । स च होकोत्तरचमस्कारवर्णना निपुगः । तद्यापारविषयीभूतं कान्यमिति ज्ञेयम् । अत एव 'मेघ दूतादि कालिदासकृतम् ' इत्यादिन्यत्रहारोऽपि युज्यते ।

यद्यपि स्त्रपुष्ययोः साधारण्येऽपि स्त्रे प्रथनमात्रं यथा मालाकारस्य व्यापारः, तथात्रापि शब्दार्थयोः साधारण्येऽपि इन्दुमन्दानिलःदीनां भावानां लोकसीमातिवर्तिरीत्या वर्णनैव स्विव्यापार इति सैव काव्यव्यपदेशार्हा, अथाऽपि कविव्यापारविषयम्ते शब्दे काव्यपद्धयोगात्, शब्दार्थयोवी तस्त्रयोगात् तथा व्यपदेशः।

## एतेन--

'शब्दप्राधान्यमाश्रित्य तत्र शास्त्रं पृथग्विदुः । अर्थे तस्वेन युक्ते तु वदन्त्याख्यानमेतयोः ॥ द्वयोर्गुणत्वे ज्यापारप्राधान्ये काज्यगीभेवेत् '

इति प्राचीनैरभिहितं न तीव रमणीयम् । अनुभवविरोधापातात् ।

त्रिविधमिति ।। कान्यप्रकाशकृता यः भेदोपाधिः प्रदर्शितः तद्रेपेक्षया विरुक्षणस्तदुपाधिः प्रदर्शिते । एवं विभागेच कारणमुत्तरत्रवक्ष्यते । उत्तममध्यमाधमभेदात त्रिविधमिति भावः ।

अत्रेदं चिन्त्यते — काव्यत्वं कि व्यापारमात्रे पर्यवस्ति ? अथ शब्दमात्रे ? आहो शब्दार्थयोः ? अत शब्दविशिष्टेऽर्थे ? किमु अर्थ-विशिष्टे शब्दे ? इति । अत्र मतभेदानुहिखामः ।

- 1) तत्र कविन्यापारे कान्यत्विगिति साहित्यचूडामणावुद्भृतम्— शब्दप्राधान्यमाश्रित्य तत्र शास्त्रं पृथग्विदुः । अर्थे तत्वेन युक्ते तु वदन्त्याख्यानमेतयोः ॥ द्वयोर्गुणत्वे व्यापारप्राधान्ये काव्यगीभेवेत ।
- 2) '' इतिवृत्तं तु काव्यशरीरम् '' इति भरतः इतिवृत्तं तु काव्यस्य शरीरं परिकीर्तितम् ॥ इति [भर.अ. २१.२]
- 3) 'शब्दार्थों सहितौ काव्यमिति ' शब्दार्थयोर्मिलितयोः काव्यत्वं पर्याप्तमिति भामहः [भाग.का. ११६]
- 4) रसभावाद्यनुगममनोहरपदावली काव्यमिति आचार्यदण्डी —
  'शरीरं तावदिष्टार्थव्यवच्छित्रा पदावली ' [का. १.१०] इति ।
- 5) गुणालङ्कारसंस्कृतयोः शब्दार्थयोः काव्यत्वं पर्याप्तमिति वामनः—
  'काव्यशब्दोऽयं गुणालङ्कारसंस्कृतयोश्शब्दार्थयोर्वर्तते । भक्त्या
  तु शब्दार्थमात्रवचनः ' इति [वा.का.सू. २.२.२]
- 6) ननु शब्दार्थी काव्यमिति 'स्ट्रट: [रु.का. २.१]
- 7) रसभावाद्यभिन्यञ्जकशब्दार्थयोः काव्यत्वं पर्याप्तमिति आनन्द-वर्धनः—
  - ' शब्दार्थशरीरं तावस्काव्यम् ।' 'नीरम्तु प्रबन्धो यस्सोपशब्दो महान् कवेः '। यत्रार्थः शब्दो वा, यत्रार्थो वाच्यविशेषः वाचक विशेषश्शब्दो वेति तत्र तत्र उल्लिखन् प्रागभिहितमर्थमिभव्यनक्ति ।

- 8) अर्थप्रतिपादके चमत्कारिणि सात्मिन काव्यत्वमिति आचार्या-भिनवगुप्तपादाः—
  - 'शब्दार्थशरीरं तावःकाव्यम् ' इति यदुक्तं तत्र शरीरम्रहणादेव केनचिदारमना भवितव्यम् । शब्दस्तावच्छरीरभाग एव सिन्न-विशते । सर्वजनसंवेद्यधर्मत्वात् , स्थूलकृशादिवत् । अर्थःपुन-स्सक्लजनसंवेद्यो न भवित । न हार्थमात्रेण काव्यव्यपदेशः लीकिकवैदकवाक्येषु तदभावात् इत्युक्तवन्तः । [ध्व. लो. उ. १.२]
- 9) नियमेन रसामिव्यक्तिप्रयोजकिवभावादिसंयोजनस्वरूपः कविव्यापारः काव्यम् इति राजानकमिहमभद्धः—
  'कविव्यापारे। हि विभावादिसंयोजनात्मा रसामिव्यक्त्यव्यमिचारी काव्यम् उच्यते 'इत्युक्त्वा 'गुणालङ्कारसंस्कृतशब्दार्थमात्रशरीरं न तावत्काव्यम् ' [व्य. वि. १ विमर्शे] इति गुणालङ्कारमात्रयुक्ते काव्यत्वं निषिषेध ।
- 'अनुभाव-विभावानां वर्णना काव्यमुच्यते ' इति काव्यकौतुककारः ।
- 11) ''तददोषी शब्दार्थी सगुणावनलङ्कृती पुनः कापि '' इत्युक्त्वा अदुष्टत्व-सगुणत्व—सालंकारत्वरूपधर्मत्रितयविशिष्टशब्दार्थयुगलं काव्य-मिति मम्मटभट्टः ।

काव्यप्रकाशव्याख्यातृमिश्च बहुधा काव्यरुक्षणमुद्धृतम्—

- क) अदुष्टसगुण-सालङ्कारशब्दार्थयुगलं काव्यमिति केचित्।
- स) रसामिव्सकत्वम् काव्यलक्षणमित्यपरे ।

- ग) '' निर्देष्टःवे सित सगुणःवे सित सालङ्कृतित्वे सित रसामि-व्यञ्जकशब्द।र्थोभयत्वम् '' इत्यंक ।
- घ) '' अदुष्टस्वे सित गुणालङ्कारान्यतरवत्वमेव लक्षणम् , न तु विशिष्टमेकं लक्षणमित्यन्ये ।
- ङ) रसाभिज्यञ्जकशब्दार्थयुगलत्वमेव काव्यलक्षणमिति परे ।
- 12) '' निर्दुष्टत्वे सित गुणाभिज्यञ्जकत्वे सित म्फुटालक्काररसान्यतरवत्वम् '' काज्यलक्षणमिति काच्यप्रदीपकारः ।
- 13) "वाक्यं रसात्मकं काव्यमि "ति साहित्यदर्भणकारो विश्वनाथः ।
- 14) ''रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यम् '' इति पण्डितराजः ।
  एषु कस्य प्रतिष्ठेति विचार्यते—

तत्र तावन्न प्रथमस्य ' मेघदूतादिकाव्यम् ' इति व्यवहारविदूरत्वात् ।

- न द्वितीयस्य-यतो न वन्तुमात्रं कान्यत्र्यपदेशमित, कान्यमेतद-गायताम् ' इति वाल्मीक्यादिसंमतगानकर्मताऽनुपपत्तः।
- न तृतीयस्य-पूर्वोक्तहेतोरेव। अत एव 'काव्यं श्रुतं, अर्थों न ज्ञातः' इत्येवं व्यवहारस्य अनुभवसिद्धत्वेन तदनुरोधाच्छव्दार्थयो व्यसिज्यवृत्तित्वमभ्युपगन्तुं न शक्यम् ।
- न पञ्चमस्य -गुणानां रसोपम्कारकत्वमेव, न पुनः शब्दसंस्कार कत्वम् इति उपगमात्। नाऽपि केवलालंकृतशब्दार्थयोः काव्य-वंर वक्तुं शक्यम्, रस-भावादिकस्य अत्यन्तमस्कृतौ अलंकार्यस्यैवा-

भावात अनुप्रासोपमादिषु केवलेष्वलंकारत्वं वा कथं सम्भवति । उक्तं ष्वनिकृता—

> वाच्यालङ्कारवर्गोऽयं व्यङ्गज्ञाशानुगमे सित । प्रायेणैव परां छायां विभल्लक्ष्ये निरीक्ष्यते ॥ इति [ध्व ३ उद्योते]

नापि पष्टस्य-लौकिकवैदिकवाक्येषु तदर्थेषु वा तत्वस्याप्रसिद्धः।

नापि सप्तमस्य-द्वितीयरुक्षणोक्तदोषस्यात्रापि प्रसक्तेः ।

नापि नवनस्य-प्रथमपक्षोक्तदूषणस्यैवात्राप्युत्थानात् ।

नापि दशमस्य-ज्यभिचारिभावादि(स्थाय्य।दि) वर्णनादाविप अव्या भापत्तेः ' औत्सुक्येन कृतत्वरा ' इत्यादी संचारिणां वर्णनात् ।

नाप्येकादशस्य-श्लोकवाक्यं न काव्यं इति व्यवहारापत्तेः । अब्दार्थयोव्यक्तिज्य काव्यत्वं बर्तते इत्यत्र मानाभावात् ।

नापि द्वादशस्य-गुणाभिज्यञ्जकःवसामानाधिकरण्येन स्फुटालंकार ग्गान्यतरवत्वमित्यस्य असङ्गतःवात् । यत्र गुणाः अभिज्यज्यन्ते तत्र ग्गाः अभिज्यज्यन्त एव । गुणानां रसाज्यभिचारिःवात् । इत्थं सित ग्गाः स्मो नाभिज्यज्यते परन्तु अलङ्कारमात्रं स्फुटम्, तत्र शब्दार्थ-गान्यतरस्य गुणाभिज्यञ्जक वमपि नास्तीति अज्याप्तिः । यथा वा प्रदी-गान्यतस्य गुणाभिज्यञ्जक वमपि नास्तीति अज्याप्तिः । यथा वा प्रदी-

'मध्ये व्योम स्फुरित सुमनोधन्विनश्शाणचक्रम् ' गणव [का. प्र. १ उल्लास] । तेनैवात्र रूपकमात्रसुपगतम् । न तु, गणितिरिति [का. प्र. १९ पु] ।

नापि त्रयोदशस्य---

वाहि वात ! यतः कान्ता तां स्पृष्ट्वः मामिष स्पृश्च । त्विय मे गात्रसंसर्गः चन्द्रे दृष्टिसमागमः ॥

इत्यादौ चन्द्रे सीतामुखसादृश्यादिकमेव केवर्छ (वस्तु) अलंकारो वा प्रतीयत इत्यव्याप्तिस्स्यात् ।

अतश्च — लोकोत्तराह्णादजनकार्थप्रतिपादकश्चाब्दः काव्यमित्येव रमणीयम्। अत एव 'इष्टार्थव्यविच्छिन्ना पदावली शरीरम् ' इति दण्डिना सम्यगिभिहितम् । इदमेव काज्यलक्षणं पण्डितराजस्थाप्यभिमतम् । अत एव 'रमणीयार्थप्रतिपादकशब्दः काव्य 'मिति रसगङ्गाधरेऽभिहितम् इत्यवगन्तव्यम् । प्रकाशकारलक्षणं युक्तमिति नागेशभद्धप्रभृतवस्तु मन्वते । प्रकाशकारोऽपि शब्दार्थयोर्भध्ये शब्दस्यैव प्राधान्यं ध्वनितवान् । अन्यथा 'उष्ट्र-शशकम् ' इत्यादाविव अर्थशब्स्य अजादित्वाददन्तत्वाच्च 'अजाद्यदन्तम् ' [पा.सू. २-२-३३] इति पूर्वनिपातप्रसङ्गः । प्राधान्यविवक्षायां तु अजाद्यदन्तलक्षणं परनिपातं वाधित्वा 'मातापितरो ' इतिवत् 'अभ्यिहतं पूर्व निपति इति ' वार्तिकात् शब्दपदस्य पूर्वनिपातस्साधुभवति ।

ध्वनि गुणीभूतेति । यद्यपि,

' नीरसस्तु प्रबन्धो यस्सोपशब्दो महान् कवेः '

इति [ध्व. उ. ३] यत्र रसादीनामप्रतिपत्तिः न ताद्दक् काव्य-प्रकारोऽस्तीति [ध्व.] ध्वनिकृदुक्तरीत्या काव्यनिमागप्रसक्तिरेव नास्ति । तथाऽपि रसरहितकाव्यनिर्माणपराङ्मुखताप्रतिपत्तये तथोक्तमित्यवगन्तव्यम् । अन्यथा तेनैव—

# यत्र वाच्यातिशायि व्यङ्गचं स ध्वनिः ॥

# तस्वालोकः

वाच्यवाचकचारुत्वहेतूनां विविधात्मनाम् । रसादिपरता यत्र स ध्वनेर्विषयो मतः ॥ [ध्व. ३ व.] इति

प्रकारोऽन्यो गुणीभूतव्यङ्ग्यः काव्यस्य दृश्यते । यत्र व्यङ्ग्यान्वये वाच्यचारुत्वं स्याध्यकर्षवत् ॥ [ध्व. ३ उ.] इति

प्रधानगुणभावाभ्यां व्यङ्गचस्यैवं व्यवस्थिते । काव्ये उमे ततोऽन्यद्यत्तचित्रमभिषीयते ॥ [ध्व. ३ व.]

इति विभागकरणमसङ्गतं स्यादतश्च काव्यं त्रिविधमिति सिद्धमिति भावः ॥

अथ ध्वनिप्रधानि कात्र्यान्यिप पञ्चषाण्येव । तित्रर्मातारश्च द्वित्राः पञ्चषा वा कवयः श्र्यन्ते । अत एव ध्वनिकृता येनास्मिन्नतिविचित्र-कविपरम्परावाहिनि संसारे काल्दिसप्रमृतयो द्वित्राः पञ्चषा वा महाकवय इति गण्यन्ते इत्युक्तं प्रथमोद्योते [ध्व. २९ पु.] ।

त्रिविधे काञ्ये ध्वनिसंज्ञितं काञ्यं लक्षयति — यत्रेति । यत्रकाञ्ये, व्यङ्ग्यं — व्यञ्जनावृत्तिवेद्यम् , वाच्यातिश।यि, इदमुपलक्षणम् लक्ष्यातिशायिनो व्यङ्गयस्यापि । एवं च वाच्यं लक्ष्यं चातिशेते चमत्कारत्वेन, चमत्कारजनकत्वेन वा उत्कृष्यते ताच्छील्येनेति एवंक्षपं भवेत् तदा
सः ध्वनिः । ध्वनति अर्थमिति कर्तृव्युत्पत्या ध्वनिशब्दः शब्दात्मके
काञ्ये वर्तते । वैयाकरणः पदार्थोपस्थित्यनुकूले शब्दे वाक्यार्थानुभवानुकले वाक्ये च स्फोटो वर्तत इति स्फोटामिव्यञ्जकश्याब्दो ध्वनिरित्युक्तः ।

स्थिताः क्षणं पक्ष्मसु ताडिताघराः पयोषरोत्सेधनिपातचूर्णिताः । वलीषु तस्याः स्खलिताः प्रपेदिरे चिरेण नाभि प्रैथमोदिबिन्दवः ॥

# तस्वालोकः

व्यक्तकत्वसाम्यादसामिरपि ध्वनिरति व्यपदिश्यते । अतश्च नायं ध्वनि-रिति व्यवहारः स्वकपोळकल्पित इति ध्वनितं भवति ।

स ध्वनिर्द्विधा— १) विविधितान्यपरवाच्यः २) अविविधित-वाच्यरचेति । आद्यः अमिधाम् छः, द्वितीयो छक्षणाम् छः । अमिधा म् छके ध्वनौ वाच्यं विविधितमिष व्यक्तये पर्यवितितं भवति । अतरचेनं विविधितान्यपरवाच्यमाहुः । छक्षणाम् छके ध्वनौ तु वाच्यमविविधितं भवति, अतस्तं अविविधितवाच्यमित्याचक्षते । पूर्वोक्तंऽमिधाम् छकध्वनौ वाच्यस्य विविधितत्वं आकांक्षायोग्यतावत्वरूपमेव । न पुनः वक्तुमिष्टत्वम् , अविविधितवाच्येऽपि तत्सत्वात् । नापि वाच्यार्थमात्रविश्रान्ततात्पर्यकत्वम्-व्यक्त्यप्रधानत्वेनाऽस्यात्रासंभवात् इति बोध्यम् ॥

एतेन—'किञ्च यदिविक्षितवाच्यः' इत्याद्यपक्रम्य, 'ध्वनेः सामान्यं रूपमुक्तमेव' इत्यन्तेन [ब्य. वि. १४३–१४५ पु] प्रयोग-दुष्टताविभागानुपपत्ती ये ध्वनिकारोपरि व्यक्तिविवेककृता प्रदर्शिते तेऽरूपके वेदितब्ये।

अभिधाम्,रुध्वर्नि विवक्षितान्यपरवाच्यरुक्षणमुदाहरति—स्थिताः . **क्षणमिति** ॥

ईश्वरं वशयितुं वरीतुं वा तपश्चरन्त्याः पार्वत्याः समाध्यवस्थां वर्णयति । प्रथमोद्दिबन्दवः क्षणं तस्याः पक्ष्मसु स्थिताः ततस्ताडि— ताधराः ततः पयोधरोत्सेधनिपातचूर्णिताः तदनु वलीषु स्वलिताः विरेण नाभि प्रपेदिरे इति योजनाक्रमः ।

उदस्य— उदकस्य बिन्दवः—पृषन्ति, प्रथमे—प्रथमं पितताः उद बिन्दवः प्रथमोदिबिन्दवः। अत्र उदकशब्दस्य ''मन्थोदनसक्तु— बिन्दु… [पा. सू. ६-२-६०] इत्यादिना उदादेशः। तस्याः तपश्चरन्त्याः देव्याः, पक्ष्मसु-नेत्रलोमसु 'पक्ष्म सूत्राद्यवये किञ्जरुके नेत्ररोमसु' इति वैजयन्ती। क्षणं किञ्चत्कालं ''क्षणो व्यापारवैकरूये, कालभेदारूपकालयोः। उत्सवे परतन्त्रत्वे मध्यावसरपर्वसु'' इति वैजयन्ती। ततः ताडिताधराः ताडितः अधरः अधरोष्ठो यैः ते प्रतिहत्।धराः इत्यर्थः। ततः पयोधरयोः स्तनयोः, उत्सेषे उपरि, निपातेन-पतनेन चूर्णिताः—विश्वक्रिताः, तदनु, वलीषु कुक्षिरेखासु, स्खलिताः—गलिताः चिरेण-किञ्चिक्तलमतीत्य प्रतिबन्धक बाहुल्यात् न तु शीष्ठं नाभि प्रपेदिरे—प्रविष्टाः इत्यर्थः॥

अत्र उदिबन्दुषु प्राथम्योवत्या बिन्दूनां विरस्ता, तेषामेव बहुत्वोक्त्या अनितिवरस्तं च गम्यते । पक्ष्मस् क्षणं उदिबन्दूनां अवस्थानोक्त्या पक्ष्मणां सान्द्रत्वम् क्षणमित्यनेन मस्णाःचं च गम्यते । तेषाम् अधर ताडनोक्त्या तस्य मार्द्वातिशयो गम्यते । पयोधरपतनेन चूर्णनोक्त्या तयोः काठिन्यं गम्यते । बिन्दूनां पतने कास्रविसम्बात् नाभ्यन्तरगमनं निन्धूढं भवति । नामिप्रवेशेन तस्या निम्नत्वं च गम्यते ।

किंच अत्रोदाहरणे एकेषामेवोदकिविन्दूनां पक्ष्माधरादिकमेण अनेका धारसंश्रयणवर्णनात् पर्यायारुङ्कारः । तल्लक्षणम्—

' पर्यायो यदि पर्यायेणैकस्यानेकसंश्रयः ' इति ।

यद्यपि अत्र जलबिन्दूनां पक्ष्मस्वेव क्षणं स्थितिरुक्ता न पुनरधरादिषु तथापि अनेकवस्तुसंश्रयणस्य अनेकपदार्थसम्बन्धपरत्वेन ताडननिपतनस्खलन-नामिसमाश्रयणानामभिधानाच अनेकाधारसंश्रयणम् अव्याहृतम् ॥

नचात्र एकेषामेवोदिवन्दूनां अनेकेष्वाधारेषु स्थितिकथनाद्विशेषा-लक्कारतापि स्थात्,

'विशेषस्सोऽपि यद्येकं वस्त्वनेकत्र वर्ण्यते ' इति तल्लक्षणानुरोधादिति शङ्कयम् । पर्यायालङ्कारस्यैवात्र वक्तुं युक्तत्वात् । यतश्चात्र एकमाधारं परित्यज्य आधारान्तरसमाश्रयणे कमो विवक्षितः । स चात्र वर्तत इति 'पक्ष्माधारादिपतनक्रमकथनेन ' इस्युपपादयता ग्रन्थकारेणैव स्फुटमभिधानात् ।।

विशेषालंकारे तु पारिशेष्याद्यौगपद्यं सिध्यति । अत एव 'अन्तर्बद्धिः पुरः पश्चात् सर्वदिक्ष्विप सैव मे ' इत्युदाहरणं विशेषप्रमेदस्य दत्तम् । पर्यायस्य तु 'पद्मं मुक्तवा गता चन्द्रं कामिनीवदनोपमा ' इत्युदाहृतं चन्द्रालोके । साभिप्रायविशेषणविन्यासात्परिकर इति मिक्षनाथाद्याः ।

एवं तपस्यन्त्याः देव्याः चिरनिदाघतप्तदेहोपरि प्रप्रथंम जलबिन्दुनि-पातेपि समाधेरविघातोक्त्या---

अत्र तपस्यन्त्या देव्याः देहोपरि निपततां प्रथम वृष्टिबिन्द्नां क्रियास्त्रभाववर्णनेन देव्याः समाध्युचिताव-स्थानाऽभिव्यक्तिद्वारा चिरनिदाघतप्तदेहोपरि निपतनेन सुखपारवश्यसंभ्रमहेतौ प्रथमवृष्टावपि अविहता समाध्य-वस्था व्यज्यते ।।

# तस्वालोकः

' कार्याजनिर्विशेषोक्तिस्सति पुष्कलकारणे '

इति विशेषोक्तिः ध्वन्यते । अयं चांशः प्रन्थकृतैव सूचितो भविष्यति ।

एवं च पर्यायिविशेषोक्तिभ्यामुपस्कृतो व्यङ्गचोऽर्थः प्रतीयत इति प्रतिपादयति — अत्र तपस्यन्त्या इति । अत्र — स्थिताः क्षणिमत्युदाहृतपद्ये तपस्यन्त्याः — तपश्चरन्त्याः, तपश्चाव्दात् 'कर्मणो रोमन्थतपोभ्यां वर्तिचरोः [पा.सू. ३-११७] इति तपश्चरतीत्येषे कयङ् तदन्तात् शतिर, उगितश्चिति ङीप् । न तु कयच् तस्य 'कर्तुः कयङ् सलोपश्च ' इत्यतः पूर्वमेव निवृत्तेः । देव्याः — पार्वत्याः इत्यर्थः । प्रथमवृष्टिबिन्दूनां — प्रथमपतित-वृष्टिबिन्दूनां इत्यर्थः । प्रथमे वृष्टिबिन्द्वः इति विशेषणसमासः 'प्रथम-पतिताः उदिबन्दवः ' इति मध्यमपदलोपी समासो वा । क्रियास्वभाव-वर्णनेन क्षणावस्थानताङनचूर्णीभावस्वलननाभिप्रवेशानां तात्विकानां प्रति-पादनेन समाध्युचितावस्थानाऽभिव्यक्तिद्वारा समाधिः — ध्येयालग्वनप्रत्ययस्य तत्रातीयप्रत्ययान्तरेण अपरामृष्टत्वे सति अर्थमात्रनिर्मासनस्त्रपः, तस्य उचितं अनुगुणं यदवस्थानं नास। प्रन्यतन्यनतादि तदिभिव्यङ्गतद्वारा इत्यर्थः ।

समाधिस्त्रह्मपं च पातञ्जले विभृतिपादे निरूपितम् 'तत्र प्रत्ययेकतानताः

तथाहि--

' नासाग्रन्यस्तनयनः संवृतास्यः सुनिश्रलः । ध्यायीत मनसा देवं उरो विष्टभ्य चाग्रतः ॥'

इति समाधिमतामवस्थामाहुः। तत्रः प६मसु स्थिताः इत्य नेन नासाग्रन्यस्तनयनतारूपमधीनमीलनं व्यज्यते सर्वथी-

## तस्वालोकः

ध्यानम् ' 'तदेवार्थमात्रनिर्मासं स्वरूपशून्यमिव समाधिः ' इति [पा. योम. वि.पा.२.६.सू.] । निदाघो—ग्रीष्मः । सम्भ्रमः अत्यादरो भयं वा तद्धेतौ —तत्कारणे सत्यपि इति यावत् । 'संभ्रमोऽत्यादरे भये, इति वैजल्निती । 'प्रथमवृष्टावपि ' इत्यपिः विरोधं द्योतयति । तपस्यतामुपरि सहसा जल-विन्दुनिपाते समाधिमतां तद्धक्को जायत एव तथापि नास्याः समाधिममः इति तस्याः लोकोचरं स्थैर्यममिन्यज्यते । तद्वारा अप्रतिहता समाध्य—वस्था चेति ।

समाधिमतां अवस्था कीदशी या अत्रत्यैः पदैः अभिन्यज्यते इत्युप-पादयति-तथाहि इत्यारभ्य पतनासम्भवात् तत्यन्तेन । नासाप्रन्यस्त— नयनत्वादयः समाधिमतां बाह्यावस्थानिवशेषाश्चत्वारः । मनसा ध्यानं प्रधान-मवस्थानमान्तरमित्यत्र प्रमाणमपि प्रदर्शयितुमाह —नासाग्रेत्यादिना । तथा च नासाप्रावेक्षणास्यसंवरणोरोविष्टम्भनिश्चलताः पक्ष्मादिप्ववस्थाना दिभिरर्थेरभिन्यज्यन्त इत्युपपादयति—तत्रेति । पक्ष्मसु तेपां स्थितेः कथं नासाप्रन्यस्तनयनताभिन्यञ्चकत्विमत्याशङ्कायां अन्वयन्यतिरेकाभ्यां तद्द्दी करोति—सर्वथेत्यादिना । जलबिन्दूमां अवस्थानं अर्धनिमीलन एव

न्मीलने पक्ष्मणाम् ध्वांग्रत्वेन च तेषु जलिबन्दूनां स्थिल्यसंभवात्। पक्ष्मभयश्च्युतानां तेषां आस्याऽप्रवेशेन अधरोष्टे निपत्य ततश्च्युतिकथनेन संवृतास्यत्वं व्यज्यते, ततश्च्युतानां तेषां स्तनोत्सेधनिपतनादिवर्णनेन तूरोवि ष्टम्भः, अलसवदवनतावस्थाने हि स्तनयोरन्तस्संबुचिताका रतया तदुत्सेधयोस्तेषां पतनं न स्यात्। कथंचित् तयोः पतित्वा बलित्रयं प्राप्तानामपि बलीषु तिर्यगेव गमनं स्थात् न नामिदेशप्राप्तिः। नाभौ च संवृतायां प्रवेशो न स्यात्। पक्ष्माधरादिपतनऋमकथनेन च निश्चलत्वं व्यज्यते। मुखादिचलने सति पक्ष्मपतितानां तेषामधरपयोधरादि ऋमेण पतनासम्भवात्।।

## त<del>र</del>वालोकः

संभवित न तु सर्वथोन्मीलने सर्वथा निमीलने वेति भावः । समाधिमताम् अवस्थानेषु द्वितीयावस्थानप्रकारमुपपादयति—पश्मभ्य इति । विवृता-स्यत्वे तु पश्मभ्यश्च्युतानां तेषं आस्यप्रवेशे सित स्तनोत्सेधे निपातोक्ति-रनुपपन्न। स्यादिति भावः ! तेन च सवृतास्यत्वं व्यज्यते । समाधिमता-मवस्थानेषु चतुर्थम् उरोविष्टम्माभिव्यक्तिप्रकारम् उपपादयति ततश्च्यु तानमिति । असत्युरोविष्टम्भे जलविन्दूनां नामिदेशप्राप्तिने स्यात् । नामिदेशप्रवेशे न च उरोविष्टम्भः अभिव्यक्तो भवतीति भावः ।

उक्तैस्त्रिमिरवस्थानैः निश्चलत्वमभिन्यज्यते । एषामभावे क्रमिकपतनं न भवेदिति भावमाविष्करोति-पक्ष्माधरादीत्यादिना ।

किं च एभिरेव विशेषणैः देव्याः लोकोत्तरं सौन्दर्य-मभिव्यज्यते ।

स्थिताः इत्यनेन पक्ष्मणामविरलतायाः, क्षणिनित्यनेन तेषां मसृणतायाः, पक्ष्मपतनशिथिलवेगैरुदविन्दु-मिस्ताडनोक्त्या अधरसौद्धमार्यस्य, पक्ष्माधरपतनादिभिः शिथिलवेगानां तेषां स्तनोत्सेषे चूर्णीभाववर्णनेन तयोः अतिकाठिन्यस्य, उरोविष्टम्भेऽपि वलीषु तेषां स्वलनोक्त्या वलीनां विस्पष्टतायाः, सर्वविन्द्नां नाभावेव प्रवेशकथनेन नाभेरतिगभीरतायाश्राभिन्यञ्जनात् ॥

#### तत्त्वालोकः

अत्रैव वाच्यस्य विवक्षितत्वे सित गृह।श्रोंऽन्योऽपि व्यज्यत इत्यव तारयति—किंचेति । अयं भावः —पूर्वोक्तप्रकारेण समाध्यवस्थामि-व्यक्त्यनन्तरं उक्तेरेव विशेषणैः कालदेशिक्यादीनःम् आर्थसमाजे सित संहत्य अर्थान्तरव्यञ्जकत्वमस्तीति प्रतिपादियतुम्—'एभिरेव विशेषणैः' इत्यत्र बहुवचनं, सौन्दर्यम् इत्यकवचनं च इति अवगन्तव्यम् ॥

सम्प्रति कियादीनां प्रत्येक विरुक्षणार्थामिन्यञ्जकत्वे सहकारित्वमुप-पाद्य अमिन्यज्यमानार्थानप्युञ्जिखति—स्थिता इत्यनेनेति । पक्ष्मसु जल-बिन्दूनामवस्थानवर्णनरूपिकयावैशिष्ट्यात् पक्ष्मणामिन्नरलतायाः, अवस्थाने क्षणमिति कालवैशिष्ट्यात् पक्ष्मणां मस्रणतायाः, शिथिलवेगैरप्युदिबिन्दुमि-स्ताडनरूपिकयावैशिष्ट्यात् अधरगतसुकुमारतायाः, पक्ष्माधरपतनादिमि-रिशिथलवेगानामपि स्तनोन्नतप्रदेशे चूर्णीभावरूपिकयावैशिष्ट्यात् स्तनयो-

# एवं च वाच्यातिशायि व्यङ्गचमत्रेति ध्वनेरुदाहरणम् ॥

## तस्वालोकः

रतिकाठिन्यस्य, उरसो विष्टम्भे सत्यि तेषामेव जलबिन्दूनां त्रिवलीषु स्खल-नरूपिकयावैशिष्ट्यात् तासां विस्पष्टतायाः, समस्तानामि जलबिन्दूनां नामिप्रवेशरूपिकयावैशिष्ट्यात् नाभेरतिनिमग्रतायाश्चामिव्यक्तिः।

व्यज्यमानेरेमिः पार्वत्याः लोकातीतं सौन्दर्यम् अभिव्यज्यते । लोकातीतसौन्दर्यवतीषु हि पक्ष्मसु नैरन्तर्यस्य, मस्रणतायाः, अधरसुक्रमार-तायाः, स्तनकाठिन्यस्य, निममनाभितायाश्च सामस्त्येनावस्थानं नान्यासामिति सामुद्रिकशास्त्रमर्यादेति बोध्यम् ।

अत्र देव्याः, देहोपरि निपततां जलिबन्दूनां क्रियास्वमावोक्त्या यः स्वभावोक्तिरलङ्कारः, यश्च पर्यायालंकारः, यश्च परिकरालंकारः तैः यश्चमत्कारः तदपेक्षयापि समाध्यवस्थया लोकोत्तरसौन्दर्यमभिव्यज्यते, तसाच्चमत्कारातिशयः इति वाच्यातिशायित्वनिवन्धनस्य ध्वनिकाव्यस्य विवक्षितान्यपरवाच्यलक्षणस्योदाहरणमिदं निगमयति— एवंचेति ।

# उक्तं च ध्वनिकृता —

तत्परावेव शब्दार्थौ यत्र व्यङ्गग्रं प्रति स्थितौ । ध्वनेस्स एव विषयो मन्तव्यस्सङ्करोज्झितः ॥

चारुत्वोत्कर्षतो व्यङ्गग्रप्राधान्यं यदि लक्ष्यते । रसभावादितात्पर्यमाश्रित्य विनिवेशनम् । अरुङ्कृतीनां सर्वासामलङ्कारत्वसाधनम् ॥ इति ।

यथा वा---

निक्शेषच्युतचन्दनं स्तनतटं निर्मृष्टरागोऽधरः नेत्रे दूरमनञ्जने पुलकिता तन्त्री तवेयं तन्तुः । मिष्यावादिनि दूति बान्यवजनस्याज्ञातपीडागमे वापीं स्नातुमितो गतासि न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकम् ॥

#### तस्वालोकः

अभिधामूलध्विन सोदाहरणं प्रदर्शिप काव्यप्रकाशोदाहृते निश्शेष-च्युतेतिपचे तदिभिप्रायाननुगुणरीत्या व्यङ्गचांशम् उपपादितवतः साहित्य-दर्पणकारस्य मतं निरस्य प्रकाशकारोक्तरीत्या व्यङ्गचांशाभिव्यञ्जनमेव युक्तमिति सिद्धान्तयितुं तदीयमुदाहरणान्तरमाह—निश्शेषेति ।

अयि मिध्यावादिनि बान्धवजनस्य अज्ञातपीडागमे दूति त्वम् इतः वापीं स्नातुं गतासि, न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकम्, यतस्तव स्तनतटं निश्रोष—च्युतचन्दनम्, अधरो निर्मृष्टरागः, नेत्रे दूरमनञ्जने, तथा इयं तव तनुः तःत्री पुलकिता वर्तते इत्यन्वयक्रमः।

एषा हि बल्लममानेतुं प्रेषितवतीं दूतीं 'स्त्रियः कामितकामिन्यः ' इति न्यायेन तेनैवोपभुक्तामवगत्य उपालममानायाः विदग्धोत्तमनायिकायाः उक्तिः ।

अयि मिथ्यावादिनि-मदीयवल्लभसमीपमगत्वैव 'मया बहुधा प्रसादि तोऽपि नायातः ' इति मिथ्यावादशीले, दूति नतु सखि मस्प्रतारिणीत्यर्थः । बान्धवजनस्य अज्ञातपीडागमे अज्ञातः अगोचरः पीडायाः व्यथायाः आगमः

प्राप्तिः यया तस्याः संबुद्धिः । अनवगतमदीयव्यसने इति पर्यवसितोऽर्थः । अज्ञातपीडागमे इत्यत्र यद्यपि पीडापदार्थस्य बान्धवजनपदार्थसापेक्षत्वमस्तीति अखण्डगक्त्यकार्थबोधकत्वरूपं सामर्थ्यं नास्तीत्यागमशब्देन समासो नोप-पद्यते । अथापि चैत्रस्य दासभार्या इतिवत् संम्बन्धिशब्देन नित्यसापेक्ष-त्वातसमासः साधुरेव । अत एव वैयाकरणः—

'सम्बन्धिशब्दस्सापेक्षो नित्यं सर्वः समस्यते । स्वार्थवत्सा ध्यपेक्षा च वृत्ताविष न हीयते '॥ इत्याहुः ।

त्वम् इतः-मत्सकाशात् , वाषीं-दीधिकां स्नातं गतासि, म्नानकालात्ययभयात् नदीमदीयिष्ययोरन्तिकमगत्वेव म्नानार्थं गतासि इति वाच्याऽर्थः । तस्य-वल्लभस्य, कीदृशस्य-अधमस्य-परवेदनानिभज्ञस्य नायिकातद्दूतीविभागान-भिज्ञस्य वा अन्तिकम्-सकाशं न पुनर्गतासि नैव गतासि । पुनश्शब्द प्वकारार्थे । उक्तार्थे साधकमाह—निश्शेषेत्यादिना ।

तत्र वक्त्रादिवैशिष्ट्यज्ञानोह्रोधात्पूर्वं वाच्यपक्षे १. यतस्तव स्तनयोः तटं-प्रान्तदेशः निरशेषं निरवशेषितं यथा स्यात्तथा च्युतं-गिलतं चन्दनं यसात्तथाभूतं, न तु उरःस्थलं, नापि स्तनमन्ध्यादि। २. अधरः-अधरोष्ठः निर्मृष्टरागः नितरां अत्यन्तं मृष्टः रागो यस्य तथाभूतः अधरस्योत्तान तया बहुलजलसम्बन्धात् दन्तशोधनसमये अङ्गुल्यादिना अधिकसम्मदीच्च अधर एव ल्वप्तरागो जातः न पुनरुत्तरोष्ठः तस्य न्युब्जतया अङगुल्यादिना धर्षणस्य मान्द्यात् त्वरापारवदयेन सम्यगक्षालनाच । तथा ३. नेत्रे-अधिणी दूरं प्रान्तभाग एव अनञ्जने-अञ्चनरिहते, म्नानकाले नेत्रमुद्रणा-नाम्ये जलसम्पर्कायोगात् । ४. तथा तन्वी-स्वभावकृशा इयं तव ततुः

शरीरं तन्वी कृशा, स्नानाम्परं शैत्याधिक्यात् वापीसमीपस्थितयुवजनसान्निध्य निमित्तकापत्रपापारवश्याद्वा सङ्कुचिता अत एव पुरुकिता सञ्जातरोमविकिया वर्तते इति ।

अत्र उक्तरीत्या वाक्यार्थज्ञानानन्तरं वक्तृबोधियतव्यकाकुवाक्यप्रस्ता वादिवैशिष्ट्यज्ञानसहकारेण अर्थान्तरमिन्यज्यते—तत्र वक्त्री विद्म्धोत्तम-नायिका, बोधियतव्या दूती, वापीं स्नातुं इतो गतासि न पुनस्तस्याधमस्या न्तिकमित्यत्र नञ्काकुः, दूतीं प्रति कोपकालिकी उक्तिरिति प्रस्तावः, इत्येतेषा मुपसजनत्या अधमपदार्थस्यैव प्राधान्येनाभिव्यक्षकत्वमिति विवेकः।

व्यङ्गचपक्षे तु—स्वं मत्सकाशात् वापीं स्नातुं न गतासीति निषेधो व्यज्यते, तथा तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति विधिश्च व्यज्यते । अयमेव हि वाच्याद्यङ्गचस्यातिशयः अधमपदार्थपर्यालोचनाऽवलम्बनेन यत् वापीं स्नातु मितो गतासीति विधी वाच्ये न गतासीति निषेधो व्यज्यते, यच्च न पुनस्तस्या-धमस्यान्तिकमिति निषेधे वाच्ये तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति विधिर्व्यङ्गच-इति । उक्तार्थामिव्यञ्जने सहायकान्युद्धाटयति—निश्रोषेति ।

यतः तव स्तनयोस्तटं निश्शेषच्युतचन्दनं न तु स्तनसन्ध्यादीति, तत्र नायककरपरामशीयोगात् स्तनयोस्तट एव मर्दनाधिक्यादिति भावः। अधरः निर्मृष्टरागः ' उत्तरोष्ठं अन्तर्मुखं नयनान्तमिति मुक्त्वा चुग्बनदशनन स्तरस्थानानी'ति वात्स्यायनीयकामशास्त्रोक्तरीत्या उत्तरोष्ठे चुग्बननिषेधात् अधरोष्ठ एव ताम्बूलरागस्य निश्शेषमृष्टतेति भावः। नेत्रे दूरं प्रान्त एव अनञ्जने कष्णलरहिते न तु अत्यर्थं 'नयनान्तं मुक्त्वा ' इति निषेधात्प्रान्त एव चुग्बनं जातमत एव तत्र अञ्जनलोपः इति भावः। तथा तवेयं तनुः

अत्र वापीं स्नातुं गतासि न तु तत्सकाशं इति वाक्यार्थे स्थिते तत्सकाशमेरवन्तुं गतासीत्यधमपदेन प्राधान्येन व्यज्यते ॥

## तस्वालोकः

पुलकितापि तन्वी कृरोति रतिश्रमाज्जातौ तानवपुलकोद्गमौ प्रत्यक्षवेद्यौ अनप रुपनीय।विति भावः ॥

अत्र साहित्यदर्पणकृता 'तदिनतकगमनस्य विपरीतरुक्षणयावगितः रमणस्य तु दूतीरूपबोद्धव्यवैशिष्ट्यादिमव्यक्तिः'। [सा. द्वि. प] इति रुक्ष्यार्थेन स्वतस्संभिवना वस्तुना तदिनतकमेव रन्तुं गतासीति वस्तु ध्वन्यते। तत्र अधमपदस्य द्योतकत्विमत्युक्तम् [सा. च. प] तद्युक्तमिति मनिस निधाय व्यज्यमानमर्थे निष्कृष्य प्रदर्शयति—अत्रेति। अत्र वापीं स्नातुं गतासि, न तु तस्यान्तिकिमिति अन्वयबोधे जाते वाक्त्रादि-वैरुक्षण्योद्घोधनबरुद्धमपदप्रयोगौचित्यपरिशीरुनात्परं बाधोदयाद्विपरीतार्थी-मिव्यक्तिः व्यञ्जनयेव न पुनर्रुक्षणया। उक्तं च—

'कचिद्धाध्यतया ख्यातिः, कचित्ख्यातस्य बाधनम् । पूर्वत्र रुक्षणेव स्यात् उत्तरत्रामिधेव तु ' इति ॥

एवं च यत्र खलु विधिनिषेधौ उत्पत्स्यमानवेव निषेधविध्योः पर्यवस्यतः तत्रैव लक्षणावसरः। यत्र पुनः प्रकरणादिपर्यालोचनया निषेधविधी अवगम्येते तत्र अमिधेवेति। अभिधापदस्य—अभिधामूल-यक्षनयेत्यर्थः।

किंचात्र साहित्यदर्पणकारोक्तदिशा 'न पुनस्तम्याधमस्यान्तिकम् ' इत्यत्र विपरीतलक्षणया (नञ्पदे) तदन्तिकं गतासीति लक्ष्यत इत्युच्येत तदा स्नातुमिता गतासीत्यस्यः न्वयो नोपपद्येत ।

न च 'म्नातुमितो गतासि ' इत्यत्रापि गमनाभावो रुक्षणयावगम्यत इति वाच्यम् , अप्रमक्तप्रतिषेधापत्तेः ।

यदि तु-तात्पर्यानुपपत्तेः मुख्यार्थवाध इति विपरीतलक्षणोच्येत-तदा 'अम धार्मिक विश्वव्ध ' इत्यादिध्वनिकाराभिमतिषेध।भिन्यक्तिस्थले निषेधस्य लक्ष्यता स्यात् । न चैविमष्टं ध्वनिकारादीनाम् । अत एव 'सह्यर्थो वाच्यसामर्थ्याक्षिप्तं वस्तुमात्रं-अलंकारा रसादयश्चेत्यनेकप्रभेद-प्रभिन्नो दर्शयिष्यते । स हि कदाचिद्वाच्ये विधिक्षपे प्रतिषेधक्षः ' इत्यभिधाय-'अम धार्मिक ' इति पद्यमेव उदाहृतम् [ध्व. प्र. उ] । तथैव लोचनकृता— 'तात्पर्यानुपपत्या विपरीतलक्षणामाशङ्कय अन्वय-विरोध एवं लक्षणावसरः नान्यत्र ' इत्यन्तेन लक्षणाया विषयनिमित्तं व्यवस्थाप्य इत्थमभिद्दितम्—'समयार्थावगमनशक्तिरभिधाशक्तिः । तदन्यथाऽनुपपत्तिसहायार्थावगमनशक्तिः तात्पर्यशक्तिः । मुख्यार्थवाधादिसहकार्य-पक्षार्थप्रतिभासनशक्तिलेक्षणाशक्तिः । तच्छक्तित्रयोपजनितार्थावगमम्हरुजाततस्रतिभापवित्रितप्रतिपृप्रतिभाससहायार्थद्योतनशक्तिः ध्वननव्यापार इति [ध्व. लो. १६+१८ पु] ।

अपरं चात्र—दूत्याः प्रसाद्यकामुकादिसम्भोगस्य प्रत्यक्षादिप्रमाणान्तरेण अवगतौ सत्यां मुख्यार्थबाधोऽिष स्यात् । न चात्र तथा । अपि तु तदिभिहितवाक्यज्ञानजन्यज्ञानमिहम्नैवेति कथमत्र लक्षणा । अत एव प्रकाश कृताऽिष 'साहेन्तीसिह ''उपकृतं बहु 'इत्यादावेव विपरीतलक्षणोपगता ।

# तथाहि--

अधमत्वमपकृष्टत्वं, तच जात्या कर्मणा वा भवति । तत्र जात्या अपकर्षं नोत्तमनायिका नायकस्य वदति । नापि स्वापराधपयवसायिद्तीसम्भोगात्प्राचीनं स्व सोढमेवेति नोद्घाटनाईम् । अन्यथा स्वयं द्ती सम्प्रेषणानुपपत्तः । तदनन्तरं च स्वप्रेपितद्तीसंभोगरूपमेव स्वयं सन्निहितचिद्धेः ज्ञातुं शक्यं हीनकर्म सम्भवतीति तत्पर्यवसायिनाऽधमपदेन तस्यान्तिकमेव रन्तुं गतासीति व्यज्यते ॥

# तस्वालोकः

निश्रोषमिति पद्ये तु बाच्यार्थबोघे जांते बाधावगतिः । नैतावता रुक्षणा अपि तु व्यञ्जनैवार्थान्तरावगमने शक्ता । उक्तं च 'उत्पन्नेऽपि बाक्यार्थ-बोधे भवन्नपि बाधोऽकिचित्कर एव ' इति एतदभिप्रायेणैवाभिधामूरुध्वनि-स्थले निश्रोषेति पद्यमुदाहृतमिति बोध्यम् ।

अधमपदेनेति—बाधानवतारेऽपि अधमपदार्थपर्यालोचनया 'तत्स-काशमेव रंतुं गतासीति ' यथोक्तं व्यङ्गयं प्रतीयते । अधमःवं यदि नायिकयाऽनुह्णिखितं म्याचदा उक्तार्थाभिव्यक्तिंन स्वादित्यंव प्राधान्यमधम पदस्य । तस्मात् 'साहेन्ती ' इत्यादी यदि व्यञ्जना तदा रुक्षणा-मुरुव । तत्रापि सख्यादेः प्रसाद्यकामुकादिसम्भोगः न प्रमाणान्तरेण प्रतिपन्नः तदा न विपरीतरुक्षणा व्यङ्गयार्थप्रतीतिर्वा । अत्र तु न नियमः । प्रतेन अधमपदस्य अधनपदसद्दायानां चन्दनच्युतादिपदानां च व्यञ्जकत्विम-

# निक्शेषच्युतचन्दनं स्तनतटम् इत्यादीनि वाच्यानि सम्भोगचिन्ह्योद्धाटनेन तत्र साहायकमाचरन्ति ॥

# तस्वालोकः

त्येषोऽर्थः अर्थशक्तिमूलः वाक्यप्रकाशो ध्वनिरिति कैश्चिदिमिहितं न युक्तं पदप्रकाश्यध्वनित्वाभिधानस्यैव युक्तत्वादित्यभिप्रायः फलति ।

अधमपदप्राधान्यमुपपादयति तथाहीति । अधमपदार्थमाह अधमत्विमिति । अधमत्वं अपकर्षः स च जात्या कर्मणा वा भवेत् । जात्या अपकर्षं उत्तमनायिका नायकस्य न विकतः । अन्यथा आत्मन उत्तमतैवापसारिता भवेत् । अतश्च दूतीसमक्षमुिल्लितमधमत्वं न जात्यप कर्षरूपम् । किंतु कर्मकृतापकर्षरूपम् । तदिष कर्म दूतीसंभोगाद्भिन्नं न भवितुमईति, तस्य सर्वस्यापि सोदत्वेन प्रकटियतुमनुचितत्वात् । अन्यथा स्वयमेव तदानयनाय दूतीसम्प्रेषणाऽनुपपत्तेः । एवं च वक्तृबोद्धव्यादि-वैशिष्ट्यबलात् उत्तमनायकापराधपर्यवसायि दूतीसंभोगरूपं कर्म अपकर्ष प्रयोजकिमिति नायिकया प्रयुक्तमधमपदमेव तदिनतकमेव रन्तुं गतासीत्यर्थ मिन्यक्षयतीति भावः ।

एतेत न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकमिति निषेधे वाच्ये तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति विधिर्व्यज्यत इति प्रकाशकाराभिप्रायः आविष्कृतो भवति ॥

नन्वेवं तर्हि—निश्रोषेत्यादिविशेषणानां आनर्थक्यं प्रसज्येते अधम-पदेनैवोक्तार्थाभित्यक्तेरित्याशङ्कय तेषां सार्थक्यं प्रतिपादियतुं उपक्रमते—-निश्शेषच्युतेत्यादि । स्तनयोस्तटे निश्शेषं चन्दनच्युतिः, अधरे निर्मृष्ट-

# कथम् ?

' निक्शेषच्युतचन्दनं स्तनतटम् ' इत्यत्र तावत् वापीं स्नातुमितो गतासीति वाच्यार्थमुप्पादयितुम् इहोत्तरीय-कर्षणेन चन्दन च्युतिरित्यन्ययासिद्धिपरिहाराय 'निक्शेष' विशेषणं कृतम् ।

ततश्चन्दनच्युतेः स्नानसाधारण्यव्यावर्तनेन सम्भोग चिह्नोद्घाटनाय तटग्रहणम् । स्नाने हि सर्वत्र चन्दन

# तस्वालोकः

रागता, नेत्रयोः प्रान्तेऽञ्जनलोपः, तनी रोमाञ्चसम्भवेऽिष कार्र्यम् इत्येवं-रूपाणि यानि वाच्यानि वक्त्रादिवैलक्षण्याऽविमर्शदशायां वाच्यार्थ साधारणानि. तान्येव वक्त्रादिवैलक्षण्यविमर्शदशायां सम्भोगचिह्नोद्धाटनेन सम्भोगासाधारण्याविष्करणद्वारा, तत्र व्यज्यमानेऽर्थे साहायकम्-उपोद्धलनम् इत्यर्थः । योपधात् [५-१-१३१] इति वुञ् । सहायताम् इत्यर्थो वा ॥

ननु चन्दनच्यवनादेः स्नानादिनैव सम्भव इति न नियमः । उत्तरीयकर्षणादिनाऽपि तस्संभवादित्यन्यथासिद्धिमपनेतुमाह—कथिमत्या-दिना । अयंभावः—निश्शेषं चन्दनच्युतिरुत्तरीयकर्षणमात्रेण न भवित अपि तु स्नानत इति चन्दनच्युतेः स्नानोपपादकत्वम् अतश्च न प्रकारान्तरेण सिसिद्धः । अत एव तस्यां निश्शेषविशेषणमुपाचमिति ।

तत इति व। च्यार्थोपपत्तिसमनन्तरमित्यर्थः । एवं चात्र 'निश्शेष ग्युतचन्दनौ स्तनौ ' इत्येतावतापि वाच्यार्थोपपत्तौ सत्यां किमर्थं नायिकया

च्युतिस्स्यात् । तव तु स्तनयोः तटे-- उपरिभागे एव दृश्यते, इयमाश्लेषकृतैवेति ॥

तथा 'निमृर्धरागोऽधरः' इत्य ताम्बूलग्रहणबिलम्बात् प्राचीनरागस्य किञ्चिन्मृष्टतेत्यन्यथासिद्धिपरिहाराय 'निर्मृष्ट रागः' इति रागस्य निक्शेषमृष्टतोक्ता ॥

पुनः स्नानसाधारण्यव्यावर्तनेन संभोगचिह्नोद्घाटनाय 'अधर' इति विशिष्य ग्रहणम् । उत्तरोष्टे सरागे अधरोष्टमात्रस्य निर्मृष्टरागता चुम्बनकृतैवेति ॥

# तत्त्वालोकः

तटप्रहणं कृतमिति चेत् इयं चन्दनच्युतिः न वापीम्नानकृता, अपि तु आक्षेषकृतेंवेति प्रकटयितुम् । अत एव स्तनयोरुपरिभाग एव चन्दनच्युतिः न सर्वत्र । स्नाने हि सर्वत्र क्षालनमेव स्थान् न तु स्तनयोस्तटएवेति व्यङ्गचार्थोपपादकःवमस्याः इति भावः ।

ओष्ठे रागापगमस्य न स्नानोपपादकःवं नापि संभोगोपपादकःवम् अन्यथासिद्धःवादिति शङ्कामपनेतुमाह—तथेत्यादिना ।

ताम्बूळचर्वणात्परं कतिपयघटिकाविष ओष्ठयोः रागानुवृत्तिः पश्चात् किंचिद्र(गापगमोनुभवगोचरः न पुनः निश्शेषं तदपगमः । अत्र च निश्शेषं तदपगम इति तस्य रागापगमस्य स्नानोपपादकत्वमस्त्येवेति न स्नानम् अन्तरा तिसद्धिरित्यन्यथासिद्धिपरिहारः ॥

पुनरिति । ओष्ठयोः निरवशेषेण रागापगमोक्तेरेव स्नानोपपत्ती

'नेत्रेद्रमनञ्जने ' इत्यत्र प्रातर्दत्तमञ्जनं काल बिलम्बेन किञ्चिहिल्जप्तिमित्यन्यथासिद्धिपरिहाराय 'द्रम् ' इत्युक्तम् । दुरं-अत्यर्थमित्यापाततोऽर्थः ।

कालतः स्नानेन वा सर्वतोञ्जनलोपःस्यात् , तव तु लोचनयोः कचित्प्रान्त एवानञ्जनत्वम् । इदं तु चुम्बनकृतमेवेति ॥

# तस्वालोकः

अधरोष्ठे रागापगमोक्तिः संभोगविशेषाभिव्यञ्जनार्थम् ।

इत्थंच ताम्बूलचर्वणांत्परं दूत्याः अधर एव रागापगमो दृष्टः न पुन रुत्तरोष्ठ इति इयं निर्मृष्टरागता चुम्बनकृतैवेति व्यङ्गचार्थासाधारण्यम् ।

नन्वेवमिष नेत्रयोरनञ्जनत्वं यदुपात्तं तदिष न स्नानसाधारणं नाषि संमोगगमकम्, अन्यथासिद्धत्वादित्याशंकामपनीय स्नानसाधारण्यं प्रति पादयति—नेत्रे दूरमनञ्जनेत्यादिना । प्रातस्कानानन्तरं लिसमञ्जनं कालापगमात्कि चिल्लुसं भवेत् तव तु नेत्रयोरत्यर्थमञ्जनं ल्रप्तमितीदमनञ्जनत्वं स्नानकृतमिति स्नानसाधारण्यम् । अतश्च कालान्यथासिद्धिनिरासः अत्यर्थमिति अत्यन्तमित्यर्थः 'मृशमत्यन्तमत्यर्थम् ' इति वैजयन्ती ।

अत्र नायिकया प्रयुक्तं दूरपदं आपाततो भृशार्थकमि वक्तृ विशिष्ट्यात् प्रान्तदेशपरम् । एवंचेदमनञ्जनत्वं यन्नेत्रप्रान्ते परिदृश्यते तत् चुम्बनकृतमित्यमिव्यनिक्तं । तदेतदाह—कालत इति । तेनास्यापि विशेषणस्य संभोगासाधारण्यं उपपादितं भवति ॥

"पुलकिता तन्वी तवेयं तनुः" इत्यत्रापाततः 'तन्वी ' इति सहजतानग्रकीर्तनेन पुलकितेति स्नानचिह्नोपन्यासः । पुलकिताऽपि तन्वी वर्तत इति हृदि स्थितोऽन्वयः । तेन च स्नानेन पुलकिता तनुः किंचिदुच्छ्वसिता भवति इयं तुईन तथेति रतिक्लेशजनितावेव तौ तानवपुलकोद्गमाविति मर्मोद्घाटनम् ॥

## तस्वालोकः

एवं चतुर्थमिप विशेषणं स्वाभाविककाश्येसहभावेन पुरुकोद्गमरूपं स्नानोपपादकमिति प्रतिपाद्य गाढं पर्यारोचिते सति तयोस्सम्भो गाऽसाधारण्यमिति प्रतिपादयति—गुरुकितेति ।

एवं च शरीरे कार्श्य स्वभावसिद्धमि पुरुकोद्गमस्य स्नानोपपा दकत्वमापाततः प्रतीयते । तथापि वैरुक्षण्यावगतिदशायां पुरुकोद्गमे सित किश्चिदुच्छ्वसितेन शरीरेण भाव्यम् , न चास्यास्तथा दृश्यते शरीरम् । अतश्च तानवपुरुकोद्गमाविप उभौ संभोगनिबन्धनावेवेति व्यङ्ग्यासाधारण्यं तयोरिति भावः ॥

इत्थं स्नानसाधारण्येनावगतानां विशेषणानां वक्त्रादिवैशिष्ट्योद्घोष्ट समनन्तरं सम्भोगासाधारण्येऽवगते वाच्यार्थप्रतीत्यनुगुणतया 'अयि मिथ्यावादिनि ' इति सम्बोधनमपि 'तदन्तिकमेव रन्तुं गतासि ' इति व्यक्त्यानुगुण्येन स्नातुं तमनुनेतुं वा त्वं न गता, अपि तु तदुपभोगार्थमेव, तथापि ''बहुधा प्रसादितोऽपि नायात '' इति यद्वदिस तदेतन्मिथ्या इत्यर्थे

एवमेभिव क्येरुपस्कृतेनाधमपदेन 'तस्यान्तिकमेव रन्तुं गतासीति 'व्यज्यमाने प्राग्वाच्यार्थतादशायां वापीं स्नातुं गतासीत्येतदनुगुणार्थतयान्वितं, 'मिथ्यावादिनि ' इति सम्बोधनमपि व्यङ्गचानुगुण एवार्थे पर्यवस्यति ॥

ततश्र्ः न्यग्भावितवाच्यमस्यापि व्यङ्गचं वाच्याति शायीति इदमपि ध्वनेरुदाहरणम् ॥

# तस्वालोकः

पर्यवस्यति । प्रधानानुगुण्येन अन्येषां पर्यवसानम्योचितःवादित्याशयेनाह्र-एवमेमिरिति ।

उक्तपद्ये ''वापीं स्नातुमितो गतासि '' इति विधी वाच्ये तदपेक्षया 'वापीं स्नातुं न गतासीति' व्यङ्गग्रस्य 'न पुनस्तस्याधमस्यान्तिनम्' इति निषेघे वाच्ये तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति व्यङ्गग्रस्य च चमत्कार।तिशयाधायकत्वं वक्तृबोद्धव्यादिवैलक्षण्यानुसन्धानवतां सहृदयानां अनुभवगोचरमिति इदमप्युदाहरणमुत्तमकाव्यस्येति निगमयति—तत्रश्चेति । ततश्च —वाच्यार्था-न्विततयाऽवगतानां व्यङ्गग्रार्थीपसर्जनतया अवस्थानतः, न्यग्भावित वाच्यम्—उपसर्जनीकृतवाच्यम् , वाच्यातिशायि—वाच्यार्थिक्षया अधिक-चमस्कारजनकम् इति इदमपि पद्यं, ध्वनेः—ध्वनिकाव्यस्य उदाहरणम् लक्ष्यमित्यर्थः ॥

# उक्तं च ध्वनिकृता—

'यत्रार्थः शब्दो वा तमर्थमुपसर्जनीकृतस्वार्थौ । व्यक्कः काव्यविशेषः स ध्वनिरिति सुरिभिः कथितः ॥ **इति ।** 

पतेन 'न्यग्गावितवाच्यमित्यस्य तिरस्कृतवाच्यम् ' इति केनचित् यत् व्याख्यातं तत् चिन्त्यमेव । काव्यप्रकाश-तद्वचाख्याऽननुगुणत्वात् अनौचित्याच । प्रकाशकारेणहि—प्रथमोल्लासे 'न्यग्गावितवाच्यव्यक्ष्य व्यञ्जनक्षमस्य शब्दार्थयुगलस्ये 'त्युक्त्वा 'निश्शेषेति' पद्यमुदाहृतम् । न्यग्गा वितेति प्रतीकमुपादाय व्याख्यातं विद्याचक्रवर्तिना 'न्याग्गावितवाच्यः उपसर्जनीकृतवाच्यः यो व्यक्षयोऽर्थः तद्धीजननक्षमस्येति [का.प्र.सं२२पु]॥

नात्र वाच्यार्थस्य तिरस्कारः, वाच्यार्थस्यान्वययोग्यतायाः अभाव एव तस्सम्भवात् । अत एव प्रकाशकृता 'उपकृतं बहु तत्र ' इति पद्य अत्यन्तितरस्कृतवाच्यस्योदाहरणतया प्रदिशतम् । भवित चात्र विरोधिन उपकारबाधाद्वाच्यार्थस्यान्वययोग्यताया अभावः । अत एव च विरोधि रुक्षणया उपकारेणापकारः, सौजन्येन दौर्जन्यम्, विधानेनाऽविधानम्, सस्त्येन शात्रवम्, सौस्येन दुःखिता, इत्येवं वैपरीत्यं रुक्ष्यते । विरोधिरुक्षणामूरुं चात्र [उपकृतं बहु] पद्ये सस्त्यादेः प्रसाद्यकामुकादि सम्मोगस्य प्रमाणान्तरेण नायिकाया अवगम एव । न च तथा 'निरशेषेति ' पद्ये, अपि तु नायिकामिहितवाक्यजनितप्रत्ययमाहात्म्यादेवेति न मुख्या र्थान्वयायोग्यता । वाक्यार्थवोधोदयात्परं वक्त्रादिवैशिष्ट्यवराद्वाधे उदितेऽपि न रुक्षणा । अकिचित्करत्वात् । अत एव

'क्रचिद्धाध्यतया ख्यातिः क्रचित्ख्यातस्य बाधनम् । पूर्वत्र लक्षणैव स्यात् उत्तरत्रामिधेव तु॥'

इत्युक्तं संगच्छते । अत एवं च प्रकाशकृता 'अधमपदेन व्यज्यते ' इत्येतावदेवोक्तम् ॥

अत्रेदमण्यवधेयम्— 'निश्होषेति ' पद्ये प्रियविरहरूपेण विभावेन, दूत्यवयवपिरहश्यमानचन्दनच्यवनाद्यवलेकनावगततत्सम्भोगज्ञानाक्षिप्त पश्चाचापेनानुभावेन, स्वाभीष्टासिध्यादिज्ञानजन्येन व्यमिचारिणा अमेषेण च 'अमिव्यज्यमानः दूतीधर्मविरुद्धकार्यकारिण्याः' मिथ्यावादिनीत्याद्यक्षेपजन्यः दीर्घनिश्वासादिकारी 'अकृतज्ञायां त्विय यद् वान्धविया विश्वासः कृतः, यच्च त्वयीव अधमे तस्मिन् मया गाढानुरागः कृतः, एवंविधायां मिय त्वया तेन च या वच्चन। कृता तज्जनितपश्चाचापातिरिकतात्कृतोपि हेतोर्विरहो जात इति विरहहेतुकविप्रलंभव्यभिचारी निर्वेदार्योऽपि भावो ध्वन्यते ॥

यदत्र काव्यप्रकाशोद्योते नागेशभट्टैः ईर्प्याहेतुकविप्रलंभस्म्वारि
निर्वेदभावध्वनिरियुक्तम् । तिम्बन्त्यम् । यत्र गोत्रम्बलनान्यसंभोगादिना
कृतापर घे सित यो विरहः तत्र ईर्ष्याहेतुकविप्रलंभस्य वक्तुमुचितत्वात् ।
अत एव प्रकाशकृता—ईर्प्याहेतुकविप्रलम्भस्य 'सा पन्युःप्रथमापराधसमये '
इर्युवाहृतम् । अत्र तु कारणान्तरतो विरहे जाते पश्चात् द्तीसंभोगज्ञानोत्पन्नः
निर्वेदो ध्वन्यते । न चैतावता ईर्प्याहेतुकत्वं तिन्नवेदस्य, विरहात्प्रागीर्प्यायाः
अनिमव्यक्तेः । प्रत्युत विरहात्परमेव तदिमव्यक्तेश्चेति ॥

यत्त्वतं रसगङ्गाघरकृता—' निश्रोषेति ' पद्य स्तनतटादौ चन्दन-चयवनादीनां सम्भोगाव्यभिचारित्वं यदुपपादितम्, तत् पश्चमोह्यास्रोषे 'निश्रोषे' त्यादौ गमकतया यानि चन्दनच्यवनादीन्युपाचानि तानि कारणान्तरतोऽपि गयन्ति, यतश्चात्रैव स्नानकार्यत्वेन उपाचानीति नोपमोग एव प्रतिबद्धानी-रयनकान्तिकानि ' इति व्यञ्जकानां साधारण्यं प्रतिपादयतां प्रामाणिकानां बन्धस्महासङ्कतं भवतीति,

ति साधारण्यप्रतिपादनावसरे नायिकया नायके अधमत्वं किमर्थमुपन्यस्तमिति चिन्ता न कृता ।

अत एव च संभोगेन यथा तथा उत्तरीयाकर्षणादिनापि चन्दन च्युत्यादिः संभवित इत्यमिप्रायेण साधारण्यं प्रथमतः उपपादितम् । अधमपदार्थपर्याछोचनसमनन्तरं तु असाधारण्यं संभवित । ति व्यङ्ग कानां चन्दनच्यवनादीनां व्यङ्गचेन संभोगेन संबन्धनैयत्यस्य व्याप्ति रूपत्वेन अनुमानानुकूछतेव स्यादिति शङ्कां मनिस निधायेव काव्यप्रकाश-कारः— 'न चात्राधमत्वं प्रमाणप्रतिपन्नमिति कथमनुमान 'मिति शङ्कित वान् । यद्यधमत्वपर्याछोचनसमनन्तरमपि साधारण्यमेव तेषां विशेषणानां स्यात् तदा अनुमानप्रसक्तरेवाभावात् तित्रवारणप्रयासो निष्फछः स्यात् । एवं च अधमपदार्थपर्याछोचनात्प्राक् तेषां साधारण्यज्ञानं तत्प र्याछोचनात्परमसाधारण्यज्ञानं जायते अथापि नायिकाप्रोक्ताधमत्वोछेखस्य कोपकालिकतया अर्थाव्यमिचारित्वानिश्चयेन अनुमानप्रमाणप्रसक्त्यभावात् ।

व्यक्षनया तु संभाव्यमानादिष तादृशाद्र्थात् अर्थान्तरप्रतीतिर्जायत इत्येत्रव तत्तात्पर्यात् । न चैतावता व्यक्ष्यसाधारण्यमेव व्यक्षकस्य भवेदित्याप्रद्यः प्रकाशकृत इति पण्डितराजकल्पना युक्तिमती । तथोपगमे विवक्षितान्यपरवाच्यत्वं गौणं स्यात् । दीक्षितरीत्याश्रयणे तु विशेषणानां वाच्यव्यक्षयोभयसाधारण्ये प्रतीयमानेऽषि पर्यवसाने व्यक्ष्यतात्पर्यकत्वलक्षणं विवक्षितान्यपरवाच्यत्वं मुद्ध्यमुष्कभ्यते । अत प्रव प्रकाशकृता

चतुर्थोह्यासे—अर्थशक्तिम् रूध्विनेषु वस्तुध्विनमुदाहरता आपाततः वाच्य-व्यङ्गचोभयसाधारणाकारेण विशेषणानां अन्वये प्रतीतेऽपि वक्त्राद्यौचित्यविमर्शे कृते व्यङ्गचासाधारण्ये पर्यवसानाऽनुगणतया इदमुदाहरणं प्रदर्शितम्—

सायं स्नानमुपासितं मलयजेनाङ्गं समालेपितं
यातोस्ताचलम्लमम्बरमणिः विस्रब्धमत्रागितः।
आश्चर्यं तव सौकुमार्यमितः क्लान्तासि येनाधुना
नेत्रद्वन्द्वममीलनन्यतिकरं शक्नोति ते नासितुम् ॥ इति ।

अत्र च सायमित्यादीनां त्रयाणां विशेषणानां सौकुमार्यातिशय-पर पुरुषोपभोगसाधारण्यं प्रतीयते । अथापि अधुनापदोपादानवैशिष्ट्यात्-परपुरुषोपभोगासाधारण्यप्रतिपादनपरत्वं तेषां इत्यत्रैव वक्तुस्तात्पर्यमित्यु-न्नयामः ।

यतश्च सायं स्नानमिति पद्ये 'स्नानमुपासितम् ' इत्युक्तौ प्रातः स्नानानन्तरं कार्पान्तरकरणात् क्रम इत्यन्यथासिद्धिपरिहाराय 'सायम् ' इति विशेषितम् । तेन च स्नानोत्तरं इतरकार्याकरणेऽपि अयं क्रमः सौकुमार्यातिशयकृत इति साधारण्यं प्रतीयते । पर्यवसने तु सायं स्नानस्य श्रमिनृतिचात्रफलकत्वेऽपि क्रमः सम्भोगकृत एवेति तत्संभोगासाधारण्यमेव सायंस्नानादीनां ।

एवं मलयजेनाङ्गं समालिप्तमित्यनुक्तवा समालेपितमित्यनेन मलय चन्दनस्य स्वयमङ्गेषु लेपनात् क्लमः इत्यन्यथासिद्धिपरिहारः । तेन चन्दना-नुलेपनप्रयुक्तोऽपि क्लमः नास्तीति अयं सम्भोगजनित प्रवेति शायते ।

तथा—' अस्ताचलमम्बरमणिर्गतः ' इत्यनुक्त्वा अस्ताचलमूलमित्युक्त्या सायमपि उष्णसद्भावात्क्रमः इत्यन्यथासिद्धिपरिशरद्वारा सौकुमार्यातिशय— साधारण्यं प्रत्याच्य संभोगासाधारण्यं अस्य क्रमस्येति ज्ञायते ।

एवं 'अत्रागितः' इत्येतावन्मात्रोक्ती मार्गे त्वरया आगमनात्क्रम इत्यन्यथासिद्धिः संभाव्येत, तत्पिरिहाराय 'विस्रव्धिमिति ' विशेषणम् । तेन मार्गायासप्रयुक्तोऽपि क्लमो नैव, अपि तु सौकुमार्यत इति क्लमस्य साधारण्यम् । पश्चात् अधुनेतिपदस्वारस्यात् संभोगादेव क्लम इति ज्ञायत इति तदसाधारण्ये पर्यवसानं युक्तमेवेति न पुनर्वाच्यम् । इत्थं चैतादृशोदा- हरणद्शनेन प्रकाशकृतोऽपि व्यञ्जकस्य साधारण्यमेव भवेदित्याशय इत्यपि न शक्यं वक्तुम् नापि युक्तं वक्त्राद्योचित्यानुसारात् । एवं सिति कृतः काव्यप्रकाशादिविरोधः ॥

किंच-व्यञ्जनास्थापनपरमाचारेण आनन्दवर्धनेनाऽपि ध्वन्यालोके न व्यञ्जकानां साधारण्यमेव भवेदित्यभिप्रेतम् । प्रत्युत-आसाधारण्येना पीत्याविष्कृतम् । तथाहि-'तद्धि व्यञ्जकत्वं कदाचिल्लिङ्गत्वेन, कदाचिद्व्पान्तरेण शब्दानां वाचकानामवाचकानां च सर्ववादिभिरप्रतिक्षेण्यमित्यसाभियेत आरब्धः ' इत्युक्तत्वात् । इत्थं च व्यञ्जनाया अनुमानापेक्षया व्यापकत्वात् अनुमानस्थाप्यत्रान्तर्भावेण असाधारण्येऽपि बाधकाऽभावात् । व्यञ्जनायाः प्रसतौ व्यञ्जके व्यञ्ज्ञ्यासाधारण्यज्ञानमात्रमप्यलं भवति । अनुमायां तु साध्यत्र्याप्यहेतुमान् पक्ष इति परामर्शनिश्चयोप्यपेक्ष्यते । अत एवानिश्चितेनापि व्यञ्जके व्यञ्ज्ञ्चस्य भूषणमेव न पुन्द्विषणम् । अत एव च साहित्यचूदामणौ अनुमानमपि व्यञ्ज्यव्यञ्जकभाव एवेत्युपनिषत् इत्युक्तम् । सा. च् . २७० पु.] ।

#### तस्वालोक:

वस्तुतस्तु अनुमितिध्वन्योः महदन्तरम् । यतश्च अनुमितिः मस्तिष्क प्रसरणमात्राश्रयिणी, ध्वनिम्तु सहृदयहृद्यसंवादाश्रयिणी । अत एव,

- (१) 'वाच्यवाचकळक्षणमात्रकृतश्रमाणां काव्यतःवार्थभावनाविमुखानां स्वरश्रुत्यादिळक्षणमिव अप्रगीतातां गान्धर्वेळक्षणविदामगोचर-एवासावर्थः ' इति ।
- (२) 'चित्तवृत्तिविशेषा हि रस।दयः, न च तदस्ति वस्तु किञ्चित् यत्र चित्तवृत्तिविशेषमुपजनयति ' इति ।
- (३) 'वैकटिका एव हि रत्नतस्कविदः, सहृदया एव हि काव्यानां रसज्ञा इति कस्यात्र विप्रतिपत्तिः '।

इति च वदता ध्वनिकारेण अयमंशः समर्थितो भवति ।

यथा—रत्नविशेषणां मूल्यनिर्धारणं सामान्यजनैः सामान्याकारेणैव क्रियते विशेषाकारेण तिन्नर्धारणन्तु वैकिटकैरेवेति तथा प्रतिपृत्तिः अर्थज्ञानं सामान्याकारेण सम्पाद्यमाननिष अर्थविशेषम्तरसादीनामनुभवः सहद्यैरेव सम्पःद्यते नान्यैरिति व्यक्तमेव प्रतिपादितम् ।

इत्थं सत्थिप यत् जयन्तभट्टेन न्य।यमञ्जर्याम्—अर्थाप्तेरनुमानान्त-भीवप्रतिपादनप्रासङ्गिकतया आलङ्कारिकाभ्युपगतध्वनिनिराकरणं कुर्वता—

> अथवा नेहशी चर्चा कविमिस्सह शोभते । विद्वांसोऽपि विमुद्धन्ति वाक्यार्थगहनेऽध्विन ॥

दित अनास्यया अभिहितं तत् केवलमस्तिष्कमात्रसह।येन विषयचर्चाः कुर्वता

ता किकाणां शोभते, न पुनः सहृदयसंवादसहकारेण रसास्वादं कुर्वताम् आलङ्कारिकाणाम् ।

> अथवा नेदशी चर्चा तार्किकैस्सह शोभते । क तर्ककर्कशियः क रसास्वादिनो बुधाः ॥ इति ।

एवं च निरुशेषेति पर्चे 'उक्तविशेषणानां पर्यवसानेऽसाधारण्येऽपि व्याप्यताव केंद्रेव करूपेणाऽनुपस्थितत्वाद नुमाना नुकूळत्वं नाम्त्येवेति रसगंगा-धाराद्यमिहितं दूषणमळग्नकमेव, अन्थकृदुपपादितस्यासाधारण्यस्य प्राचीन अन्थकारान नुमतत्वामावात्।

यद्पि — दूषणान्तरममिहितं 'निश्शेषेति पदे विशेषणानां निश्शेष-च्युतचन्दनत्वादीनां संभोगाऽसाधारण्ये प्रतिपादिते तेषां वापीम्नानग्रेशे बाधितत्वेन विशेषिरुक्षणया 'गता' 'न गता' इति शब्दाभ्यां 'न गता' 'गतेति' निवेधविध्योः प्रतीत्या तदन्तिकगमनांशस्य व्यङ्गचता दुरुपपादा । रुक्षणाफरीभृतरमणांशस्य तु परं व्यङ्गचता स्थादिति '।

तदिप चिन्त्यमेव - तथाहि - वाच्यार्थस्य बाधो द्विधा अन्वयबोधात्प्राक् तदनन्तरं चेति । तयोराद्यरीत्या बाधे विपरीतलक्षणायाः प्रसरः । न चात्र पदार्थानां अन्वयबोधसमये विरोधंप्रतीतिलक्षणो बाधः प्रमाणान्तरेण श्रोतुः प्रतीतिमुपगतः येन 'साधयन्ती सिखं ' इत्यादाविव विरुद्धलक्षणा उपयेत । किन्तु नायिकामिहिताधमपदार्थपर्यालोचनसमनन्तरं वक्त्रादिवैशि-ष्ट्यबलात् बाधावतार इति तदानौं न विपरीतलक्षणायाः प्रसरः । अत एव-

'कचित् बाध्यतया स्यातिः, कचित् स्यातस्य बाधनम्। पूर्वत्र लक्षणैव स्याद्वचरत्राभिधैव द्वः।'

इत्यमिहितम् । एवंचान्वयबोधसमनन्तरं जातेऽपि बाधे न विरोधिरुक्षणायाः प्रसरः, अपितु व्यञ्जनाया एव ।

अत एव च काव्यप्रदीपकृता ' उत्पन्नेऽपि वाक्यार्थनोघे बाघोऽिक-श्चित्कर एव । तदभिप्रायेण हि वापीं स्नातुमित्युदाहृतम् । अत एवोक्तम् ' अधमपदेन व्यज्यत इतीति । [का. प्रदी. २६पु]

इत्थं सित वाक्यार्थकोधादनन्तरं प्रसक्तेऽपि बाघे विरोधिलक्षणाया अनवतारस्य आलक्कारिकसम्मतःवे असाधारण्यप्रतिपादनमात्रं कथं वा विरोधिलक्षणामुलं स्थात् ।

किंच-'तस्यान्तिकं न गतासि'इत्यत्र नञ्पदे विपरीतलक्षणाया उपग मेन तदन्तिकगमनस्य लक्ष्यत्वे परिकल्पिते ' म्नातुमितो गतासि ' इत्यम्य अनन्वयापितः । न च 'गतासि' इत्यत्र गता इत्यनेन गमनाभावो लक्षणया-वगम्यते इति वाच्यम् । अप्रसक्तप्रतिषेधापत्तेः । अतश्च नृतं इदं दूषणं साहित्यदर्पणकृदनुसरणनिबन्धनमेव इति साहित्यदर्पणावलोक-कानां व्यक्तमेव ।

यद्प्यत्र-दृष्टान्ततया

' अहो पूर्णं सरो यत्र छठन्तः स्नान्ति मानवाः '

इति उदाहरणमुपन्यस्तम् । तदपि विषमम् ।

निश्रोषेति पद्ये वाच्यार्थबोधादनन्तरं बाधः स्यादपि । 'अहो पूर्ण सरः ' इत्यत्र तु अन्तयबोधात्प्रागेव बाधो जागरूकः । सरः पूर्ण यदि

स्यात्तदा मानवाः कथं छठन्तः स्वातुं शक्नुयुः, छठनं च सरसः अपूर्णस्व एवेति पूर्णशब्देन अपूर्णस्वं विरोधिरुक्षणया प्रतीयत इति स्फुटमेत्रावगतेः।

एवं चात्र निषेधविध्योः विधिनिषेधाभ्यां प्रतीत्युत्पादनं विमर्शकाणाम-हृदयङ्गममेव ।

यञ्चाप्यत्रैव—'अधमत्ववमपकृष्टत्वं तञ्च जात्या कर्मणा वा भवति। तत्र जात्या अपकर्षे नोत्तमनायिका नायकस्य वक्ति ' इत्यादिना सन्दर्भेण 'रमणस्य अर्थापत्तिवेद्यतायाः भवतेव स्फुटमभिधानात्तस्यापि न व्यङ्गचत्व'मिति दूषणमभिहितम्। तदपि चिन्त्यम्। अर्थापत्तेरनुमानसमानशीलायाः प्रकृते उपपादयितुमशक्यत्वात्। तथाहि—

अर्थापितिर्द्धिधा-श्रुतार्थापितिः, दृष्टार्थापितिश्चेति । तत्राद्या तत्र प्रवर्तते यत्र अर्थान्यथानुपपितः वाक्यप्रतिपत्रा तत्र अर्थान्तरपरिकल्पकं वाक्यं कल्प्यते । यथा 'गृहेऽसन् देवदत्तः बिहरस्ता'त्यादौ । तत्र च देवदत्तस्य शतवर्षजीवित्वं सम्प्रतिपत्रात् ज्योतिश्शास्त्रादवगतम् । जीवतो देवदत्तस्य गृहासस्वं बिह्नस्यवं विनाऽनुपपत्रमिति बहि्हसस्वप्रतिपादकं 'बहि्रस्ती'ति वाक्यं 'शब्दी द्याकांक्षा शब्देनैव प्रपूर्यते ' इति न्यायेन परिकल्प्यत इति श्रुतार्थापितिः । श्रुतार्थापत्तिरिति व्यवहारश्च श्रुतस्य-वाक्यादवगतस्या- र्थस्य अर्थान्तरपरिकल्पकं वाक्यमपरिकल्प्य अनुपपन्नत्वात् हेतोः ।

एवं 'पीनो देवदत्तः दिवा न भुङ्कते' इत्यादी देवदत्तवृत्तिःवेन पीनत्व दिवाऽभोजनयोः प्रत्यक्षप्रमाणेनावगतयोः दिवा अभुञ्जानत्वे सति पीनत्व-मनुषपत्रं सत् रात्रिभोजनरूपमर्थं परिकल्पयतीति दृष्टार्थापत्तिः ।

तत्र नायिकाप्रयुक्तेन 'अधमपदेन' दूतीसंभोगव्यतिरिक्तजातिकमीदिना अपकर्षिनिवक्षायाः अनौचित्येन कल्पयितुमशक्यत्वात् अनुपपत्रं सत् दूती—सम्भोगरूपमेवाध उपपादकं परिकल्पनीयमिति 'रन्तुं ' इति पदं परिकल्प्यते इति श्रुतार्थापस्यैन तिसिद्धिरिति रमणांशस्य।ऽपि व्यङ्गग्रत्वं न स्यात् इत्यापाद्यते ।

अत्रोच्यते—' देवदत्तः गृहेनास्ति ' इत्यत्र सर्वसम्प्रतिपन्नात् ज्योति-रशास्त्राहेवदत्तस्य शतवर्षजीवित्वं निश्चितमिति तदनुरोधेन गृहासस्त्वं 'वहिरस्ताति' वाक्यं परिकल्पयतीति युक्तम् । निश्शेषेत्यादिपद्ये तु अधमपदप्रयोक्च्याः कुपितकामिनीत्वेन तत्त्रयुक्तमधपदं न सम्प्रतिपन्नमिति नायकेऽधमत्वं न निश्चितमिति ईदृशमेवाधमत्वमिति वक्तुमशक्यत्वेन तत्सम्भोगप्रतिपादकस्य 'रन्तु'मित्यस्य कल्पयितुमशक्यत्वात् अर्थापत्तिः न प्रभवति । व्यञ्जना तु संशयिवशेषात्मकसंभावनायामपि व्यङ्गग्रमर्थ-ममिव्यनक्त्येव । अत एव—

> भ्रम धार्मिक ? विस्रव्धं स शुनकोऽद्य मारितन्तेन । गोदावरीकच्छकुडङ्गवासिना दप्तसिह्मेन ॥

इत्यत्र वचनजन्यज्ञानस्य तु वक्तुः सम्प्रतिपन्नत्वसन्देहेन अप्रामाण्यशङ्काकरं-कितत्वेन गोदावरीतीरे सिह्मसद्भावरूपहेतोः सन्दिग्धासिद्धत्वेऽिप 'तत्र न अमितव्य'मिति व्यञ्जनया बोधः । न पुनरनुमानेन । तद्वदेव सन्दिग्धेऽर्थे अर्थापत्तेरप्रसरात् । अन्यथा 'अयं स्थाणुर्वा पुरुषो वे'त्यादाविप अर्थापत्तिः प्रसज्येत ।

यथाचात्र देवदत्तविहस्सत्त्वप्रकल्पकज्योतिश्शास्त्रवाक्यवत् कुपितका-मिनीप्रयुक्तवाक्ये प्रमाण्यनिश्चयाऽभावेन अर्थापत्तिसंभवाभावांत्। अत एव व्यक्तिविवेककृतो मतं व्याचक्षाणेन प्रकाञ्चकृता पश्चमोल्लासशेषे

'न चात्राऽधमत्वं प्रमाणप्रतिपन्न'मिति अनुमानार्थापत्तिवेद्यत्वं स्फुटमेव निरा कृतम् । प्रन्थकृता एवमुक्तं तु सम्भावनामात्रादेव न पुनः निश्चयादिति ॥

नन्वत्र बक्त्री प्रामाणिकी भवतु मा वा तत्प्रयुक्तं वाक्यम् उपपाद्यो पपादकभावयोग्यं चेदर्थापत्तिः प्रसरित । अत एव 'न हि वक्तुप्रामाण्य वाक्यप्रामाण्ये उपयुज्यते लौकिकवाक्येषु किंतु कारणदोषबाधकाभावः ' इति अभियुक्तैरभिहितमिति शक्क्यम् ।

सत्यम् — अत्र वक्त्याः अप्रामाणिकत्वेऽपि तत्प्रयुक्तोपपाद्योपपादकयोः व्याप्यापकभावो भवेच्चेत् वाक्यं प्रामाणिकं स्यात् । न चात्र अध-मत्वदूत्युपभोगयोः व्याप्तिः । यत्र यत्र अधमत्वं तत्र तत्र दूतीसंभोग इति व्याप्तेर्वक्तुमशक्यत्वात् । दूतीसम्भोगमन्तराप्यधमत्वस्य दृष्टत्वादिति अर्थेन व्यास्यभावो वाक्याप्रामाण्यमापादयतीति कथमपि नार्थापस्या तिससिद्धः । अन्यथा—

एवंव।दिनि देवषौँ पार्श्वे पितुरधोमुखी । लीलाकमलपत्राणि गणयामास पार्वती ॥

इत्यादी 'एवंवादिनि' इत्यंशमपहाय 'पार्धि पितुरधोमुखी। लीला-कमलपत्रीणि गणयामास ' इति एतावन्मात्रोक्ताविप प्रकरणवलात् अधो-मुखीत्वलीलाकमलपत्रगणने लज्जां गमयत एव। अथापि तयोः बालभावादि-नापि संभवोऽस्तीति तद्यावृत्यश्च लज्जामिध्यक्त्यश्च च 'एवंवादिनि' इत्यमि हितमिति देविकर्तृकोक्तिकालिकाधोमुखत्वविशिष्टपद्मपत्रसंख्यानं लज्जामन्तरः नोपपद्मत इति तादशपद्मपत्रगणने लज्जाख्यं व्यमिचारिभावं कल्पयतीति वक्तुं शक्यत्वे सत्यिप ध्वनिकारादिभिः उक्तोदाहरणे—

# यत्र व्यङ्गचं वाच्यानतिशायि तत् गुणीभूतव्यङ्गचम् ॥ तस्वालोकः

तस्यालाक

अर्थशक्त्युद्भवस्त्वन्यः यत्रार्थस्सम्प्रकाशते ।

यस्तात्पर्येण वस्त्वन्यद्भ्यनक्त्युक्तिं विना स्वतः ॥ (ध्व.उ. २.२२)

इति लक्षयित्वा अर्थशक्तिम् लध्वनित्वं लज्जा स्यव्यभिचारिमावस्येत्युपपादित
मसङ्गतं स्यात् । अत्रश्चेवंविधे विषये अर्थापित्तवेद्यत्वामिधानमाग्रहम् लमेव

जगन्नाथास्येति नाविदितं विदुषाम् ।

यद्पि तेनैव—''निश्शेषच्युतचन्दनःवादीनां दूतीसम्भोगमन्तरा अनुपपद्यमानःवमसाधारण्यकथनेनावेदितं भवति । तथासति वाच्यभूतमधमत्वं-व्यङ्गचदूतीसंभोगज्ञानाधीनमिति गुणीभूतव्यङ्गचत्वप्रसङ्गः'' इति दूषण-मुपाचम्, तदिष न युक्तम्, वङ्गादिवैशिष्टचज्ञानसहायेनाधमपदार्थपर्यालोचने-नैव तेषां सिद्धिरिति न तद्थे व्यज्यमानसंभोगसापेक्षतेति कुतो गुणीभावो व्यङ्गचस्येति बोध्यम् ॥

एतेन, असाधारण्यमुपपादितवत उपरि । प्राचीनप्रन्थिवरोधोद्भावनम् , <sup>2</sup>अनुमानानुकूल्लवापादनम् , <sup>3</sup>विरोधिलक्षणया अन्यथासिद्धिपदर्शनम्, <sup>4</sup>तत्र र्ष्टान्तोपन्यसनम् , <sup>5</sup>अर्थापत्तिवेद्यस्वापादनम् , <sup>6</sup>गुणीभृतव्यङ्गचतापत्तिकथनम् एत्येवं उद्भाविताः षडपि दोषाः निर्मूलिताः इत्यवगन्तव्यम् ॥

इत्थं ध्वनिकाव्यं सोदाहरणं प्रदर्श्य सम्प्रति उद्देशक्रमेण गुणीभूत-

यत्र-काव्ये, व्यङ्ग्यम्-व्यञ्जनावृत्तिवेद्यम् , वाच्यानतिशायि-अमि-

घेयात् छक्ष्याद्वा अतिशयितनमःकारानाधायकम् आगूदः द्यन्यतमं या तत् काव्यं गुणीमृतव्यक्क्यम् मध्यमं काव्यमिति कथितमित्यर्थः । गुणम्—अप्रधानम् अगुणम्—प्रधानम् व्यक्क्यम् गुणभृतं यत्र तद्भुणीभृतव्यक्क्यम् । तेन व्यक्क्यस्य प्राधान्यं स्वाभाविकम् , औगिधिको गुणभावः इति च्विप्रत्ययेन स्चितं भवति ।

नतु—वाच्यानितशायिन्यङ्ग्चकत्वम् अधमकान्येऽप्यस्तीत्यतिन्याप्ति-रिति वाच्यम् । इष्टापत्तेः । उपधेयसङ्करेऽप्युपाधेरसाङ्क्येणादोपादिति केचिःसमाद्धते । अन्ये तु अगूदस्वाद्यन्यतमस्वमेव वाच्यानितशायित्वा-मिलाचक्षते ।

# ध्वनिकारम्तु--

प्रकारोऽन्यो गुणीम्तन्यङ्गग्नः कान्यस्य दृश्यते । यत्र व्यङ्गग्रान्यये वाच्यचारुखं स्यात्प्रकर्षवत् ॥ [ध्व.३.३५]

इत्यलक्षयत् । व्यवृणोच्च 'तत्र वस्तुमात्रस्य व्यङ्गग्रस्य तिरम्कृतवाच्येभ्यः शब्देभ्यः प्रतीयमानस्य कदाचिद्वाच्यस्त्यवाक्यार्थापेक्षया गुणमावे सित गुणीभूतव्यङ्गग्रता । अतिरम्कृतवाच्येभ्योऽपि शब्देभ्यः प्रतीयमानस्य व्यङ्गग्रस्य कदाचिद्वाच्यप्राधान्येन चारु वापेक्षया गुणीमावे सित गुणीभूत-व्यङ्गग्रता । तस्येव स्वयमुक्त्या प्रकाशीकृत वेन गुणमावः । रसादिह्रप-व्यङ्गग्रस्य गुणीमावे रसवदलङ्गारो दर्शितः ' इति तृती रोग्रोते । एवं च प्रन्थकृतोऽपि अगूदःवाद्यन्यतमस्यमेव वाच्यानितिशायिःवहृषं गुणीभृतत्यङ्गग्रतं विवक्षितिमिति 'गच्छाम्यच्युत ' इत्युदःहरणप्रदशनतो ज्ञायते ! तच्च प्रकाशकृता गुणीभूतःयङ्गग्रकाव्यलक्षणप्रभेदप्रदर्शनावस्तरे प्रकाशितम् ।

गच्छाम्यच्युत दर्शनेन भवतः किं तृष्ठिरूत्पद्यते किन्त्वेवं विजनस्थयोहतजनः संभावयत्यन्यथा । इत्यामन्त्रणभिङ्गस्चितवृथावस्थानखेदालसाम् आस्ष्रिष्यन् पुलकोत्कराश्चिततन्तु(नः) गोपीं हरिः पातु वः ॥

# तस्वालोकः

गुणीभूतव्यङ्ग्यता चाष्ट्रधा सम्भवति (१) सहृद्यासहृद्यवेद्यावेत (२) स्वनैरपेक्ष्यण सिद्धो यो वाच्यार्थस्तदुपकारःवेन (३) सापेक्षवाच्यार्थो पस्कारत्वेन, (४) सहृद्यानामप्यतिदुः स्ववेद्यव्यङ्ग्यकरवेन, (५) वाच्यापेक्षया व्यङ्ग्ययोधान्यसन्देहेन, (६) वाच्यव्यङ्ग्ययोस्समप्राधान्येन (७) काकाक्षितःवेन, (८) वाच्यापेक्षया निकर्षगत्वेनेति । एषु तृतीय-प्रकारं गुणीभूतत्र्यङ्गयमुदाहरति—गच्छामीति ।

भक्तःनामनुरक्तःनामनुमहान्न च्यवस इति, धैर्यान्न च्यवस इति वा, अन्य-विषये परित्यक्तहृदयकाठिन्योऽपि महिषयेऽपरित्यक्तहृदयकाठिनहृदय इति वा अच्युत इति सोल्छुण्ठनोक्तिः । इत्थं च मदवस्थानं व्यथंमेव यतो भवतो दूरतो दशनेन—दर्शनमात्रेणेति सावधारणोक्तिः । 'अति बाधके सर्वे वाक्यं सावधारणम् ' इति न्याय त् । तृतिः—अ कांक्षाशान्तिः उ पद्यते किम् ? उ पन्नत्यतो न गच्छामि, यावज्जीवं पश्यन्त्या अपि न कश्चिद्रलंभावः अतो न गच्छामीति । यद्वा गच्छामीति काकुप्रश्वः । तेन दर्शनमात्रेण तृप्ति-रुत्यन्नेति न गच्छामि । तर्हि कृतो गच्छसीत्यत्राह—किन्त्वेवमिति । किन्तु प्रस्पुत एवं विजनस्थयं रेकान्तदेशं प्राप्तयं स्ततोरावयोविंपये, इतजनो दोष-प्रक्षणमात्रप्रवगोऽयं जनः, अन्यथा सम्भावयति वस्तुस्थितिमनवगम्येव रत्यथे गताविति संभावयेत्—ऊहेत् , इति उक्तप्रकारेण यन्नायिकायः आमन्त्रणम्

अन्यत्र गमनार्थमभ्यनुज्ञा प्रार्थना तस्याः या भिक्षः अभिव्यञ्जनवैचित्री तया सूचितं यद्वृथावस्थानमुपभोगमन्तरेण विफलावस्थानं तन्मूलो यः रवेदः दैन्यं च ताभ्याम् अलसाम् - मन्दाम् , गोपीं – गोपकुमारीम् , आलिज्ञन् , पुलकोत्क-राश्चिततनुः रोमाञ्चनिकरकरम्बितदेहः, हरिः – पापापनोदको वासुदेवः वः — युष्मान् पातु – संरक्षतु ।

नन्वत्र — 'गोपीम्' इत्यस्य कथं गोपकुमारीमित्यर्थे साधुता ? यतः अपत्यार्थे विवक्षायामणि वृद्धौ अण्णन्तलक्षणेन ङीपा भाव्यम् 'कैकेयि कामाः फलितास्तवे'तिवत् गौपी इति, न पुनर्गोपीति ।

उच्यते—यद्यपि या स्वयं गाः न पाति तस्यां दम्पतिभावरहितायां गोपकन्यायां च 'गोपी' इत्यादि शब्दः न मुख्यः । अथापि 'देवकीपूर्व-सन्ध्यायाम्' इति व्यासप्रयोगे 'प्राक्केकयीतः भरतस्ततोऽभृत्' इत्यादि भट्टिप्रयोगे च प्रामाण्यमुपगम्य दाम्पत्यस्येव जन्यजनकभावादेरपि पुंयोग-रूपताऽस्स्येवेत्यकामेनाप्यक्षीकार्यत्वात् गौणप्रयोगः अभ्युपेयत इति गोपकन्यायां गोपीत्यादिशब्दः पार्वत्यां 'नारायणी 'शब्दवत् साधुरेव । एवं चत्र 'पुंयोगादाख्यायाम्' [पा.सू. ३-१-४८] इति ङीष् । अत एव मट्टोजि दीक्षितेः उक्तसूत्रे 'या पुमाख्या पुंयोगात् क्षियां वर्तते ' इत्येतावदेव विवृतं न पुनरीदृश एव पुंयोग इति ।

अत एव वैयाकरणसिद्धान्तलघुमञ्जूषायां नागेशभट्टैः— गोषीत्यादौ प्रक्रियादशायां गोपेति प्रातिपदिकस्य गोपःवारोपेण तम्ब्रीबोधक-त्वानुमानं 'पुंयोगादाख्यायाम्' इति शास्त्रतः इत्युपपादितं संगच्छते। एवं च गोपालनरहितायां गोप्यां गोपशब्दस्य वृत्तौ दम्पतिभाव एव निमित्तमिति वदतः कुञ्जिकाकारस्योक्तिश्चन्त्यैव।।

अत्र अच्युततृष्त्यादिपदेभ्यः अस्त्रितित्वसंभोगमात्रतृष्त्यादीनां व्यज्यमानतेति तेषामेव कविनिबद्धवक्तृवाक्यानां वृथावस्थानेत्यादि कवि-वाक्यार्थनिष्पादकत्वेन वाच्यसिध्यङ्गत्वम् । 'व्यङ्गयेन येन विना वाच्यं न सिध्यति तद्वाच्यसिद्धयङ्गम् ' इति ह्युच्यते । एवं च रिरंसारुक्षणं वस्तु व्यज्यमानं वृथावस्थानादिरुक्षणवाच्यसिद्धावुषकारकम् । अतश्चात्र गुणीभूतव्यङ्गयता ।

किंवात्र आशीं व्यञ्जनालभ्य एवार्थः तृतीयपादेन कविनैवाविष्कृत इति विवृतोक्त्यलङ्कारे।ऽपीति प्रन्थकृदाशयः । अत एव कुवलायनन्दे 'विवृतोक्तिः श्लिष्टगुप्तम् ' इति लक्षणघटकं श्लिष्टपदमुपलक्षणतया नीत्वा अर्थशक्तिम् लतया लभ्यमपि वम्तु कविनाऽऽविष्कृतं चेद्विवृतोक्तितां न त्यज तीति सूचितं प्रन्थकृतेव ।

एवमादी च ध्वनिःवं निराकृतं ध्वनिकारेणैव — तद्यथा तृतीयोद्योते — 'अतिरम्कृतव! च्येभ्योऽपि शब्देभ्यः प्रतीयमानस्य व्यङ्गचस्य कदाचिद्वाच्यप्राधन्येन काव्यचारुत्वापेक्षया गुणीभावे सति गुणीमूतव्यङ्गचते'ति तम्येव स्वयमुक्त्या प्रकाशीकृतत्वेन गुणभावः ' इति च यदुक्तं तदुभयमस्मिन् उदाहरणे सङ्गलितमिति ध्वन्यते । उक्तं च तेनैव प्रथमोद्योते —

व्यङ्गग्रस्य यत्राप्रधान्यं वाच्यमात्रानुयायिनः । समासोक्त्यादयस्तत्र वाच्यालंकृतयः स्फुटाः ॥

व्यङ्गग्रस्य प्रतिभामात्रे वाच्यार्थानुगमेऽपि वा । न ध्वनिर्यत्र वा तस्य प्राधान्यं न प्रतीयते ॥ (ध्व. १३) इति

अत्र 'गच्छास्यच्युत' इत्याद्यामन्त्रणेन त्वया रन्तुं एतावत्यालं स्थितम् , तन्न लब्धम् इति व्यङ्गधम् । तत्तु 'इत्यामन्त्रणभङ्गिस्चितदृथात्रस्थानस्वेदालसाम्' इत्येतद्वच्यस्य सिद्धं करोतीति तदङ्गत्वान् वाच्याति-शायि । अतो गुणीभृतवनङ्गधमिदम् ।

यथावा---

प्रहरविरतौ मध्ये वाह्यस्ततोऽपि परेऽथ (परेण) वा किम्रत सकले याते वाह्वि त्रिय त्विमहै

# तस्वालोकः

शब्दार्थशक्तयाक्षिप्तोऽपि व्यङ्गचोऽर्थः कविना पुनः । यत्राविष्क्रियते स्वोक्तया सान्यैगालङ्कृतिर्ध्वने ॥

इति च। 'तदेतसर्व मनसि निधायाह-अत्रेति । हे प्रिय! त्वं प्रहरिवरती, अहः मध्ये, अथवा ततेऽपि १रे, उत सकले अहि याते, इह एप्यसि? इति सवाष्पगसज्जलैः आलापैः दिनशतप्राप्यं देशं यियासतः प्रियस्य गुमनं बाला हरतीत्यन्वयः ।

अनेकदिनप्राप्यं देशं जिगमिषोः प्रियस्य प्रस्थानं मुग्धा निषेधति—
प्रहरेति । हे प्रिय-प्रेमशालिन् प्रहरिवरती-प्रथमयामावसाने इह
मत्समीपम् एप्यसि किम् १ अथवा अहः—दिवसस्य मःये आगमिष्यसि १
अथवा ततोऽपि परे तृतीययामावसाने आगमिष्यसि १ अत्र अपिशब्दः
हे निष्करण मध्याह्वात् परं बहिः स्थातं न युजः ते इत्यमिसन्धिमाविष्करोति ।
प्वं पर्यनुयोगे कृतेऽपि यदा नायकः मौनेनैवास्त तदा प्रिया पुनः
पर्यदुयुङ्के— कि भृतेति । स्वले अहि याते स्विस्किव

# इति दिनशतपाप्यं देशं त्रियस्य यियासती हरति गमनं बालालापैः सबाप्यगलजलैं।।

अत्र सकलमहः परमावधिः, ततः परं प्राणान् धारियतं न शक्तोमि इति व्यङ्गयं प्रियगमननिवारण रूपस्य वाच्यस्य सिद्धिं करोतीति तदङ्गः वाद्वाच्यानतिशायि । अत इदमपि गुणीभृतव्यङ्गयम् ।

# तस्वालोकः

दिवसेऽतिकान्ते वा इह एष्यसि ! इति । एतावता पर्यनुयोगेनोक्तिरूप-संहता । ते । सुग्धायाः मर्मम्पिशिनी विरहासिहण्णुता व्यव्यते । अत एव रात्री व्यतीतायाम् , उदिते वा सूर्ये आगिमिष्ट सि इति न पृष्टम् । इत्थं सवाष्पगतज्ज्ञेः—भविष्यद्विरहदुः खानुचिन्द्रनसमुल्पन्नाश्रुधारासिमिश्रेः आछापैः सम्बोधनपुरस्कृतवचोभिः दिनशतप्राप्यम् अनेकदिनगन्तव्यं देशं प्रति यियासतः जिगमिषोः प्रियस्य गमनं वाला सुग्धा हरति—निषेधतीति यावत् ।

अत्रत्यैः नायिकायाः वचोिमः इदं न्यक्तं भवति — हे प्रिय मां विश्वाय यत्र कचन गन्तुमिण्छिति चे तैवानुचिता, यद्यवद्यं गन्तन्यं तदा गम्यता परन्तु एकयामावसान एवाऽगन्तन्यम्, यदि विलम्बो भविता विर्धि जितीययामे वा अवद्यमागन्तन्यम्, अथापि यदि कार्यवद्यात् निलम्भो भवेत , तृतीययाममतीत्य न स्थातन्यम् । अतःपरमि स्थातन्यं भेगदोषं दिवसमतीत्य कथमपि आगमनं युज्यते ततः परमनागते स्विप क्षण-

मात्रमप्यहं न जीविष्यामीति हढं निश्चीयताम् ' इत्यमिप्रायाविष्करणद्वारा विरहाऽसहिष्णुतात्मको विप्रलंभोऽपि व्यज्यते ।

अत्र व्यज्यमानोऽर्थः वाच्यार्थं नातिशेते । अथ च वाच्यमर्थे निष्पा-दयतीति वाच्यसिद्ध्यङ्गत्वरूपगुणीभूतव्यङ्गचतेन्युपपाद्यति—अत्र सकलेति ।

अत्र 'ततोऽपि परेण वा' इति पाठान्तरम् , प्रहरविरतौ इत्यादि— सप्तम्यन्तप्रायपदानामन्तरा तृतीयान्तपाठे सति प्रक्रमभङ्गदोषावहतया परिहृतम् ।

यद्वा—भविष्यत्प्रवासहेतुकविप्रलम्भामिन्यञ्जनतत्परस्य कवेः प्रक्रम भक्तः कामिनीनां मदविह्नलतेव न दोषाय भवति, प्रत्युत स्पृहणीय एव भवति । उक्तं च प्राचीनैः—

> पदिविह्नलता कापि स्पृहणीया भवति रसकवीन्द्राणम् । घनजघनस्तनमण्डलभारालसकामिनीनां च ॥ इति ।

अत्र च भविष्यस्प्रवासहेतुकविप्ररुग्मः 'सक्रुमहः परमाविषः' इत्यादिरूपं वस्तु च अभिज्यज्यते । तयोर्मध्ये समस्तवाक्यावगतं विभावादिकमादाय ध्वनित्वम् । आन्तरालिकं व्यङ्गध्यमादाय गुपीभृतव्यङ्गधतेति ध्वनिगुणीभृतव्यङ्गध्योः सांकर्यम् । 'उपध्यसंकरेप्युपाधेरसांकर्यादिति ' न्यायात् । अत एव ध्वनिकृता—ध्वनिगुणीभृतव्यङ्गध्योः स्वप्रभेदादिभिः सह संस्रष्टिः संकरो वा सर्वत्र सम्भवति तथापि 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ति ' इति न्यायेन यत्र यत्कृतश्चमत्कारः प्रथमं म्फुरति तत्र तेन व्यपदेश 'इत्युक्तम् । अत्र तु व्यज्यमानेन वस्तुना सिद्धस्य वाच्यस्य पुर-स्पृतिकःचमत्कारः जनकत्विमित्वेवात्र गुणीभृतव्यङ्गधताऽभिहितेति बोध्यम् ।

इत्थं च — नायिकादेविभावस्य, सवाष्पालापादेरनुभावस्य, चिन्ता-ऽऽवेगादेश्च व्यभिचारिणः संयोगात् भविष्यत्प्रवासहेतुकविप्रलंभो ध्वन्यते । तस्य च 'सकलमहः परमाविषः ततः परं प्राणान् धारियतुं न शक्नोमी'ति व्यज्यमानोऽर्थः परिपोषकः । ध्वन्यमानार्थपरिपोषकव्यङ्गच —वाच्ययोर्भध्ये वाच्यार्थसिद्धरान्तरालिकं व्यङ्गचमर्थं विना नैव भवतीति, अनितशायिच वाच्यादिति हेतुभ्यां गुणीभूतव्यङ्गचता । न चैतावता पूर्वोक्तविभावादि-व्यज्यमानप्रवासहेतुकविप्रलंभस्य प्रन्थकृता सर्पमारो दण्डनिवारणं वा कृतम् इत्यपि बोध्यम् ।

यत्तं चित्रमीमांसाखण्डने जगन्नाथेन — 'यतु प्रहरिवरतो ' इत्यत्र सकलमहः परमाविधः ततः परं प्राणान् धारियतुं न शक्नोमीति व्यङ्गयं प्रियगमनिवारणरूपवाच्यसिध्यङ्गमिति मध्यमकाव्योदाहृतिप्रसङ्गिनगदितम् तिचन्त्यम् । सबाष्पगलज्जलानां प्रहरिवरतावित्याद्याला-पानामेव प्रियगमनिवारणरूपवाच्यसिध्यङ्गतया व्यङ्गयस्य गुणीभावाभावात् ' इति ।

तिचन्त्यम् — सबाष्पगलज्जलानामालापानां 'प्रहरविरती' इत्यादीनां न नियमेन गमननिवारणाऽसाधारणकारणत्वम् , गमननिवारणोद्देशं विनाऽपि ताहशालापस्य दृष्टेः । तथाहि परस्परक्षेहशालिन्योभिगिन्योरेकस्यां पतिगृहं प्रस्थितायां सत्यामपि ताहशालापानामनुभवगोचरत्वेऽपि न तेषामत्रेव इष्टन्त्र्यक्तिगमननिवारणोपयोगित्वम् , किंतु बहुतिथसन्निधानपरित्यागासिहण्णुता-प्रदर्शनमात्रोपयोगित्वं इति व्यभिचारदर्शनात् । अतथ्य वक्तृबोद्धव्य-वेष्ठक्षण्यवलात् अभिव्यज्यमानस्यव 'स्वरूक्षम्हः प्रमावधिः ततः परं प्राणान्

धारयितुं न शक्नोमि' इत्यस्य प्रकृतिप्रियगमनिनारणोपयोगि वमिति व्यक्तचस्य वाच्यसिद्धग्रङ्गत्वोपपादनं युक्तिमत् ।

यद्पि -- आंलापैरिति करणतृतीयेत्यभिहितम्, तन्न युज्यते । " प्रकल्पहः परमायितः । ततः परं प्राणान् धारयितुं न शक्तामि " इत्येवंविधादेव भावात् बाह्याः तादृशा आलापाः क्रियन्ते प्रेमिभिरिति उक्तम्येव व्यक्ष्यस्य प्रियगमनिवारणरूपफलायोगन्यविद्यन्तकारणस्वात् । प्रं च तादृशालापानां हेतुःवमेवेति हेतुनृतीयेव न करणे तृतीयेत्यपि बोध्यम् । इत्यं च तादृशालापानाम् अनुमितौ परामशस्येव व्यापारमात्रत्वमिति हेतौ तृतीयोपपद्यते ।

मर्मप्रकाशकारस्यु—'अस्तु वा' इति प्रन्थावतरणप्रसङ्गेन सवाष्पगरुज्जल-तदुक्तालापानां गमनोत्तरिक्तरकालाविध्यतिनिवारकतयाऽष्यु-पपद्यत इस्युक्तन्यङ्गचसहितानामेव तेषां गमनिवारक विमत्याह ।

यदिष रसगङ्गाधरे—' अन्तु वा...ध्वनित्वं को निवारयेत् ' इत्यन्तेन उक्तं तदिष दत्तोत्तरम् । यतोऽत्र ध्वन्यमानविवरुग्धनः रिपोपकतया व्यज्यमानमर्थमात्रमादाय गुणीभूनव्यङ्गचत्वमुपप दितं न पुनरेतत्परिपोप्यः भविष्यग्प्रवासहे को विवरुग्भो निराकृतः तन्येष्टत्वात् ।

अन्यथा— 'तेषां गोषध्विकाससहदां राधारहम्सःक्षिणःम् ' इति पद्ये विकाससहदां गधारहस्याक्षिणा 'मित्यनयोः गुणीभूतः यङ्गायावं ध्वनि-काराभिमतं न सिध्ये । एवं च तत्र यथा ध्वनिसत्वेऽपि 'जाने' इत्यने-नोष्प्रेक्ष्यमणानन्तधर्मव्यञ्जकापेक्षय।ऽपि वाच्यग्येव रमणस्य प्राधान्येन चमत्कार हेतुःवमिति गुणीभूतः यङ्गायज्ञा तथात्राऽपि समुद्रायावगतविभावाद्यभि यज्य-मानभदिष्य प्रशासहरू विश्वस्य ध्यने स्वरंदेऽपि आन्तराविकायद्वासि स्वरं

वाच्यस्य पर्यनुयोगस्यैव चमत्कारहेतुःवेन गुणीभूतत्र्यङ्ग्यतोपादनम-प्पटयदीक्षितैः ऋतं युक्ततरमेव ॥

परन्तु—एवमादौ शंकाह्यं समुदेति । आन्तरालिकं व्यङ्गय-मादाय गुणीम्तन्वमिति मध्यमकाव्यन्वम् , वाक्यार्थांम्तं विप्रलम्भादिक-मादाय उत्तरकात्यत्वमिति एकत्र मध्यमोत्तमकाव्यत्वन्यवहार इत्येका, व्यङ्गयस्य गुणप्रधानभाव इत्यपरा चेति ।

अन्योराद्यशंकाया इदमुत्तरम्—उपधेयसंकरेऽप्युपघेरशंकर्यादिति । तथाचाभ्युपगतमेवालंकारिकमूर्धन्यै:-तथाहि—

> ' मुप्तिङ्वचनसम्बन्धेस्तथा कारकशक्तिमिः । कृत्तद्भितसमासेश्च द्योःयोऽलक्ष्यक्रमः कचित् ॥ [ध्व-३-१६]

इत्यनेन सुबादिभिरभित्यक्तस्य अनुम्वानोपमायङ्गास्य अठक्ष्यक्रमो रसादिद्योत्यः। एवं च सुबाद्यभित्यक्तानामभिप्रायविशेषणानां यथाम्वं विभावाद्यात्मताद्वाराः रताद्यभित्यञ्जकत्वमिति ध्वनिगुणीभूतव्यः चयोरशाङ्गि-भावने संकर इष्ट एव । तद्यथा—

> न्यकःरो ह्ययमेव मे यद्रयः तत्राप्यसौ तापसः सोऽप्यत्रैव निहन्ति राक्षत्रकुलं जीवत्यहो रावणः । चिक्-धिक् शक्रजितं प्रबोधितवता किं कृम्भ मणेन वा स्वर्गश्रामिटकाविद्धण्ठनवृथोच्छूनैः किमेभिनुजैः॥

इत्यत्र समस्तवाक्यव्यक्त्वम्य वीररसध्यनेः स्तिङादिकद्यक्रवकाशितैः गुणीभूतव्यक्त्येः उपकारकैः सद्द अङ्गाङ्गिमावने संवरः। तथाहि-

', में यदरयः '' इत्यत्र षष्ठी अरिमिस्सह वध्यघातकभावसम्बन्धं बोधयित, अरिशब्दत्परं श्रूयमाणं वहुवचनम् , अयमेव इत्यत्र एवकारश्च सम्भ्य तिरस्कारान्तरासंभवद्वारा रावणे पराक्रमातिरेकं लोकत्रयातीतविक्रमेणात्मना सह एकस्य वध्यघातकभावानो चित्यम् इत्थं सित कि पुनर्बहूनामिति चावगम-यति ।

तथा "तत्राप्यसौ तापसः" इत्यत्र अण्प्रत्ययः, अपीत्यव्ययम्, "असौ " इति सर्वनाम च अतिशक्तिशालिनो नृपतेः पर्यवस्थातृत्वे कथं-- चिदभ्युपगम्यत्वस्य, तपोमात्रसाधनस्य युद्धानभिज्ञतया शोचनीयत्वमेव न पुनर्युद्धामिज्ञराक्षसजनपरिपन्थित्वानौचित्यस्य, प्रत्युत नराणां राक्षसाशनम्बा-दत्यन्तानौचित्यस्य च व्यञ्जकम् ।

एवं "निहन्ति जीवति " इत्युभयत्र 'नि' इत्युपसर्गस्य 'जीव' धातोः 'अत्र' इत्यधिकरणशक्तेः, 'राक्षसञ्जलम्' इति कर्मत्वशक्तेः 'अहो' इत्यव्ययस्य, राज्णः इति सुबन्तस्य च, मदिष्ठितदेशे यदि रामः तिष्ठेत्, अत्र स्थितोऽपि यदि तूर्णीं भवेत् , तूर्णीमनवस्थानेऽपि यदि न हन्यात् , कथं चिदेकस्य कस्यचिद्धननेऽपि राक्षसकुलमेव यदि सम्प्रत्येव न हन्यात् , राक्षसहननं भवदपि लोकत्रयातीतिविक्षमस्य मम रावणस्य प्राणाः यदि नष्टाः भवेयुः तदा एतत् कथमपि संघटेत, न तु अन्यथा, तस्मात् तदपेश्चया विश्वविख्यातिविक्रमस्य मम सर्विमिदं प्रतीपं जातिमत्यद्भुतमेवेदम् ' इत्यादिव्यञ्जकत्वम् ।

तथा धिक् धिक् इत्यन्ययस्य, शक्त इति प्रकृति-प्रत्यययोः, जित इति क्तप्रत्यय-निवयोः, प्रबोधितवता इत्यत्र प्रेत्युपसर्गस्य, प्रेरणार्थक

## तस्वालोक:

णिनः, क्तवतुप्रस्ययस, ग्रामिटका इत्यत्र टिकचलद्धितस्य, स्वर्गग्रामटिका इति समासस्य, स्वर्गे ग्रामिटकात्वरूपणस्य, ग्रुजैः इति बहुवचनस्य
च शक्रजेतर्यपि मेचनादे विजयालाभप्रयुक्तगर्हणीयतमत्वामित्र्यञ्जकत्वम् ।
शक्नोतीति शक्र इति व्युत्पत्त्या शक्रे दुर्जयत्वामित्र्यञ्जकत्वम् । तथा
शक्रं जितवान् इति शक्रजित् इति किपः, शक्रविजयस्य कृतपूर्वतामित्र्यञ्जकत्वम् । तेन रामस्य मनुष्यस्य विजये सौकर्याभिज्यञ्जकत्वम् ।

एवं णिचः, क्तवतोः, उपसर्गस्य च कुम्भकर्णजागरणे जयक्रपफल-विशेषाकांक्षया अधिकायासस्य, प्रबोधस्य प्राक्कालिकत्वेन सिद्धतायाः, कुम्भकर्णनिद्वाराहित्यस्य, ततश्च क्षुद्रतापसिवजेयत्वस्य, किं शब्देन क्षुद्रता-पसस्याप्यजयात् सर्वनेष्फल्यस्य, तेन निन्धतातिरेकस्य स्वर्गे प्रामिटकारवा-रोपेण सुजयत्वस्य, विल्लुण्डनेति ज्युपसर्गेण लुण्डनज्याप्तेः, तद्द्वारा स्वर्गस्य स्तम्भमात्राविशिष्टतायाः, भुजः इति बहुवचनेन उच्छूनतया च भुजानामेक-तमेनाऽपि रामविजयप्राप्तरावश्यकत्वे सत्यपि परस्परसहचरे रिप तद्प्राप्त्या पृथायुद्धकण्ड्रतिवहनाच्च भुजानां भारायमाण्यवस्य च प्रतीत्या रावणे निन्धतातिशयस्य, समस्तवाक्येन निन्दाधिक्यप्रतीतिपूर्वकं पुनर्युद्धोत्साहामि-त्यक्तिद्वारा वीररसो ध्वन्यते।

एवं चात्र 'न्यकार' इस्वादीनां पदानां व्यङ्गचिविशिष्टवाच्यप्रतिपाद-करविमिति गुणीभूतव्यङ्गचरवे सस्यपि अखण्डश्लोकप्रतीतं वीररसं व्यङ्गचमादाय ध्वनित्वम् आलङ्कारिकसंमतमेव । अत एव ध्वनिकृता उक्तपेच 'एवंस्थिते च 'न्यकारो ह्ययमेव मे' इस्वादिश्लोके निर्दिष्टानां व्यङ्गचिविशिष्टवाच्य प्रतिपादकरवेऽपि एतद्वाक्यार्थीभूतरसापेक्षया व्यङ्गकत्वमुक्तम् [ध्व. उ. ३. २९५]। तेन च सङ्कीर्णकाव्यतात्रेत्युक्तं भवति ।

# यदम्यङ्गयमपि चारु, तत् चित्रम् ।

## तस्वालोकः

एतावतापि सध्यमोत्तमकाव्यत्वव्यवहारप्रमङ्गो न दूरीकृत इति चेत् उच्यते सम्बद्धतः काव्यं ध्वनिः स्पृणीमूतव्यक्ष्यम् चित्रमि येवमेत्र विभागः कृतः न पुनः प्रकाशकारादिवत् । यतश्च गुणीमावो व्यक्ष्यस्य यत्र भवति तत्र मध्यमकाव्यतऽपि स्यात् न पुनर्मध्यमकाव्यतैवेति व्यमिचारम् आर्छकारिकसम्यविरोधाच । यथाचे दःहत [प्रहरविरतौ] पद्ये गुणीमूतव्यङ्गवावे सत्यपि गुणीमूतव्यङ्गवारिपुष्टं वाक्यार्थीभूतं विप्रस्थम् शृक्षारमादाय ध्वनित्वेनोत्तमताया वक्तुमुचित्रवात् ।

किंच-एवमादौ विप्रलम्भादिरसतात्पर्यपर्यादोचनेन पुनर्ध्वनिरूपताया एव सम्पत्तेः । उक्तं च ध्वनिकृतः—तृतीयोद्योते ---

> प्रकारोऽयं गुणीभूतन्यक्क्योऽपि ध्वनिरूपताम् । धत्ते रसादितास्पर्यपर्यास्रोचनया पुनः ॥ [ध्व. उ २-४०] इति ।

यत्र तु परं वाच्यस्य रसादितःपरता नास्ति तत्र गुणीभूतःय व ग्रेतेव समुदायधर्मः । 'प्रहरविरतीं' इत्यत्र तु गुणीभूतःयङ्गतेवेति न वक्तुं शक्यं विप्रलम्भस्य सहृदयहृदयवेदात्वात् परं तु आन्तरालिकं व्यङ्गग्रमादाय वाच्यसिद्धिरित्येतावतात्रादाहृतमिति दिक् ।

एवं ध्वनि-गुणीभूतव्यक्शास्यकाव्यप्रभेदौ उदाहत्य सम्प्रति चित्रास्यं तृतीयं काव्यप्रभेदं उक्षयति यदव्यक्षचिर्मित ।

# तस्वाकोकः

अल्पः अस्फुटः व्यक्ष्यः यस्मिन् तत् अत्यङ्गयमिति बहुनीहिः । '' अनुदरा कन्या '' इतिवत् अव्यङ्गयःवं व्यङ्गयगताल्पत्वे पर्यवस्पति । अत एव प्रकाशकारेण —अव्यङ्गयमित्यस्य ''स्फुटवतीयमानार्थरहितम् '' इति विद्वतम् ।

यद्वः कवितात्पर्यविषयीभूतन्य श्वारः हित्यमे शन्य क्रवपदेन विवक्षितम् । उक्तं च ध्वनिकृता —

रसभावादिविषयविबक्षाविरहे सित । अरुंकारनिबन्धो यस्स चित्रविषयो मतः ॥ [ध्व. उ. ३] इति ।

एवं च 'स्वच्छन्दोच्चल 'दिति प्रकाशोदहृतपद्ये मन्दाकिनीविषयिण्याः रतेरभित्र्यक्ताविष तत्र कवेस्ताल्पर्ये नास्तीति चित्रता । नापि अस्फुटास्य-गुणीभूतव्यक्रवप्रभेदेऽतिव्याप्तिः । अत एव च—अलंकारसुधानिधौ—

अनुल्वणस्वाद्यङ्गयानामन्य द्वयं चित्रमीरितम् । व्यक्षयस्यात्यन्तविच्छेदः कान्ये कुत्राऽपि नेप्यते ॥ इत्युक्तम् ।

एतेन दीक्षितस्य ध्वनिकारानुय। यित्वं सुःयक्तमुपपादितम् । ध्वनिकृतापि — 'यस्मद्वस्तुसंस्पर्शिता का यस्य नोपपद्यते । वस्तु च सर्वमेव
जगद्गतं अवश्यं कस्यचिद्रमस्य अङ्गत्वं प्रतिगद्यते । अन्ततो विभावत्वेन ।
तस्मान्नास्यव तद्वस्तु यस्मवीत्मना रसतात्पर्यवतः कवेः तदिच्छया तदिमिनतरसता न धत्ते । तथोपनिवध्यमानं वा न चारुत्वातिशय पुष्णातीत्युक्तम् ।
५वं च अव्यश्यमित्यस्य कवितात्पर्यविषयव्यश्चरदितमिति पर्यवसितोऽर्थः ।

चार-गुण लङ्कारमात्रसंबन्धनिबन्धनचमत्क रजनकम्, गुणामिल्यञ्जक भणीलङ्कारमात्रनिबन्धनचमत्कारजनकं वा इत्यर्थः । प्राथमिकं चारुतं

# तत् त्रिविधम् — शब्दचित्रम् , अर्थचित्रम् , उभयचित्रमिति ॥

# तस्वालोकः

"गुणस्य शब्दार्थनिष्ठतेति" वदतां वामनादीनामनुरोधेन । द्वैतीयकं तु "गुणानां रससमवायित्वमिति" वदतां ध्वनिकारादीनामनुरोधेन । असिश्च मते गुणानां रससमवायित्वे गुणोत्कर्षेण रसोत्कर्षवश्यभावात् अव्यक्त्वात्वासंभवात् इदमेव मतं युक्तम् । अत एत ध्वनिकृता यसादवम्तु संस्पर्शिते त्यायुक्तम् संगच्छते ।

तत् काव्यं, चित्रम्-चित्रवत् वास्तविकरूपहीनमिष प्रतिकृतिरूपं चित्रमिभधीयते । उक्तं च ध्वनिकारेण- व्यक्तवार्थस्य प्राधान्ये ध्वनि-संज्ञितः काव्यप्रकारः, गुणभावे तु गुणीभूतव्यक्तवता, ततोऽन्यत् रसभावा-दितारपर्यहीनं व्यक्तवार्थविशेषप्रकाशनशक्तिशून्यं केवलवाच्यवाचक वैचित्र्या-श्रयेणोपनिवद्धम् आलेख्यप्रस्यं यत् आभासते तिचित्रम् तत्र मुख्यं काव्यं काव्यानुकारो ह्यसी 'इति ।

इत्थं चित्रकाव्यस्य स्वरूपमिभधाय, आलक्कारिकेषु शब्दालक्कारैक तात्पर्यशालिनाम् अर्थालंकारैकतात्पर्यशालिनां च मतं न तावत्समीचीनम् , एतदुभयमिन्नस्य उभयचित्रस्यापि लक्ष्ये दर्शनात् इत्यमिप्रायेण तत् त्रेधा विभजते—तत् त्रिविधमिति । अयं विभागः मम्मटस्यापि संमतः ।

यत्र वाचकवैचित्र्यमात्रप्रकाशकयमकादिशञ्दारुंकारनिवन्धने निय-मेन यत्नान्तरमापतित तत् समानानुपूर्वीकसमानार्थकशञ्दविशेषान्वेषणादि क्षेशनिर्मेयमिति तच्चित्रमिति व्यवहियते ।

# त<del>स्</del>वालोकः

शब्दिचत्रखलेषु यद्यपि अर्थवत एव शब्दस्य कान्यत्वम्, न द्व शब्दमात्रस्य । अन्यथा मर्देलशब्दादाविष कान्यत्वप्रसङ्गात् । अथापि शब्दालंकारमात्रनिबन्धनचारुतातिशयविशेषवत्वेसित शब्दस्य प्राधान्यात् शब्दिचत्रतेति बोध्यम् ।

एवं यत्र वाच्यवैचिज्यमात्रप्रकाशकरूपकाद्यर्थालंकारनिवन्धनानु-गुणार्थविशेषान्वेषणकलेशनिर्मेयत्वं तत्र अर्थचित्रता ।

यद्यप्यर्थिचत्रस्थले शब्दानुपस्थापितस्यार्थस्य चमत्कारजनकत्वा-भावेन शब्दमुखप्रेक्षितृत्वं विद्यते, अथापि अर्थालंकारमात्रनिवन्धनचारता-तिशयविशेषवत्वे अर्थस्य प्राधान्याद्रथिचित्रतेति बोध्यम् । अत प्व भामहेनोक्तम्—

' शब्दामिधेयालंकारभेदादिष्टं द्वयं तु नः '[भा.का. १-१५] इति ।

यत्र शब्दार्थचित्रयोर्द्धयोरिष समं प्राधान्यं तत्रापि तृतीयः प्रकारः विनिगमनाविरहात् उभयचित्राख्योऽप्यवश्यमाश्रयणीय इत्याह — उभय-चित्रमितीति ।

ननु ध्वनिकारेण तदनुयायिना प्रकाशकृता वा उभयचित्रं न लक्षितमिति कथमिदमाश्रयितुं युज्यते ?

# सत्यम्-अथापि

' चित्रं शब्दार्थभेदेन द्विविधं च व्यवस्थितम् ' (ध्व.२.४२) इति अनुक्तसमुच्चायकं चकारं प्रयुक्तानेन ध्वनिकृता चित्रकाव्यस्य सृतीयोऽपि प्रभेदस्संभवतीति सूचितो भवति ।

# यदिप प्रकाशकृता-

SZ.

' शब्दचित्रं वाच्यचित्रमन्यक्कर्यं त्ववरं स्मृतम् '

इत्यमिहितम् । तदिष द्वैविध्यकथनं न्यूनताव्यवच्छेदकमेव न पुनरिषकं व्यवच्छेदकमिव । ततिश्च शब्दार्थिचित्रयोद्वयोरिष प्राधान्ये उभयचित्रमिति त्रिधा विभागः उपपद्यत एव । अत एव च प्रकाशकृता प्रथमोछासे चित्रद्वैविध्ये प्रदर्शितेऽिष षष्ठोछासे चित्रभेदप्रयोजकमनुभाष्य प्राधान्या-प्राधान्याभ्यां शब्दार्थिचित्रयोव्यवस्थायाः दिक् प्रदर्शिता । उक्तदिशा शब्दार्थालंकारयोः तुलाधृतवच्चमत्कारजनक वेऽवगते तुल्यप्राधान्यगुणीम्तव-व्यक्रचस्येव अतिरिक्ततायाः उपगमे न किमिष बाधकमिति भावः । इत्थं च चित्रकाव्यं त्रिविधमिति सिद्धम् ।

यद्वा मद्दोद्घटमतेन एवं विभागः, तेन ह्युक्तम्—

' शब्दार्थवर्ग्यलंकाराः वाक्य एकत्र मासिनः ॥ ' इति ।

विवृतं चेःथं भट्टेन्दुराजेन लघुवृत्तौ-यत्रैकस्मिन् वाक्ये शब्द वर्तिनोऽर्थवर्तिनश्च अलंकाराः संसर्गमुपयान्ति तत्र शब्दार्थालंकार इति । य एबोभयलक्कार इति भट्टेन्दुराजेन विवृतस्स एव सर्वस्वकृता उभयसंसृष्टिरिति परिगणितः । उदाहृतञ्च उभयसंसृष्टिर्यथा—

आनन्दमन्थरपुरन्दरमुक्तमार्ल्यं मौस्रो हठेन निहितं महिषासुरस्य । पादाम्बुजं भवतु वो(ते) विजयाय मञ्जु-मञ्जीरशिञ्जितमनोहरमम्बिकायाः ॥

# शब्दचित्रं यथा-

नवपलाशपलाशवनं पुरः
स्फुटपरागपरागतपङ्कजम् ।
मृदुलतान्तलतान्तमलोकयत्
स सुर्भि सुर्भि सुमनोभरैः ॥

## तस्वालोकः

अत्रोपमानुपासयोः संसृष्टिरिति । अथाऽपि सर्वस्वकृता अलंकारा-न्तरताभ्युपगतैव, 'यथा बाह्यालंकाराणां सौवर्णमणिमयप्रभृतीनां पृथक् चारुत्वद्देतुःवेऽपि संघटनाकृतं चारुत्वान्तरं जायते, तद्वःप्रकृतालंकाराणामपि संयोजने चारुत्वान्तरमुपलभ्यते तेनालंकारान्तरता 'इति । एवं च संसृष्टेः पृथगलंकारःवे उभयचित्रमिति व्यपदेशभेदमात्रं विशेष इति दिक् ॥

तत्राद्यमुदाहरति—शब्दिचित्रं यथेति । माघे इन्द्रप्रस्थाद्रैवतक गिरिमासादितवता कृष्णेन अवलोक्यमानं वनरामणीयकं कविर्वर्णयति— नवपलाशेति ।

सः ततः नवपालश-पलाशवनम् , स्फुटपराग-परागतपङ्कजम् , गृद्लतान्त-लतान्तं सुमनोभरैः सुरभिं सुरमिम् अलोकयदिति अन्वयः ।

सः श्रीकृष्णः ततः इन्द्रप्रस्थाद्वैवतकपर्वतसमीपमासाद्य सेनानिवेशा गन्तरम् पुरः अग्रे परिदृश्यमानम् । 'पुरतस्तु पुरोऽप्रतः ' इति वैजयन्ती । पुर इत्यन्ययम् । नवपलाशानि—नृतनिकशुकपत्रघटितानि पलाशवनानि— । क्षाक्रास्यवनपण्डानि यस्मिन् तं वसन्तसमयमित्यर्थः । अत्र च बहुवीहिपूर्वपदो

## तत्त्वालोकः

बहुत्रीहिः । 'पलाशः किंशुके पत्रे पलाशम् ' इति विश्वप्रकाशकोशः । स्फुटानि-विकचानि परागैः पुष्परजोिमः परागतानि-व्याप्तानि च पङ्कजािनि — कमलािन यस्मिन् स्तम् , स्फुटपरागपरागतपङ्कजम् । तथा मृदुलाः — कोमलाः अत एव तान्ताः — आतपसमये किञ्चित् क्वान्ताः लतान्ताः — पलवाः यस्मिन्तम् मृदुलतान्तलतान्तम् , सुमनोभरैः पुष्पसमृध्या, सुरिमम् सुगन्धिम् सुरिभि — वसंन्तसमयम् अलोकयत् — ददर्श ज्ञातवानिति यावत् । 'सुरिमः वाच्यवस्मीम्ये सुगन्धी स्नात्वर्गी गिव । पुमाञ्चेत्रे वसन्ते च 'इति वैजयन्ती ।

अत्र---

'सत्यर्थे पृथगर्थायाः स्वरव्यञ्जनसंहतेः । क्रमेण तेनैवावृत्तिं यमकं विनिगद्यते ।।

इत्युक्तरीत्या पलाशः पलाशेति, सार्थकपदावृत्तियमकं शब्दचित्रम्, तथा मृदुळ-तान्त-लतान्तेति, पराग-परागतेति निरर्थकपदावृत्तिरूपं उभयविधं तदमेव यमकं प्राधान्येनोपनिवद्धं किवना । आद्यन्तयोस्तेनैव निर्वाहात् ॥

अत्र कृष्णकर्तृकलोकोत्तरवसन्तसमयसमासादितवनरामणीयकावलोकन-जन्मा चित्तविकासरूपोऽद्भुतस्थायी विस्मयम्सन्निष कविविवक्षानुपारूढत्वात् परिदुर्वल इति अनेन प्रकारेण नीरसःवं (अव्यङ्गग्यःवं) परिकल्प्य शब्द चित्रतेति भावः। अत एव ध्वनिकृता—'यदा रसभावादि विवक्षाशून्यः कविः शब्दालंकारमर्थालंकारं वोपनिवध्नाति तदा तद्विव क्षापेक्षया रसादिशून्यता अर्थस्य परिकल्प्यते। विवक्षोपारूढ एव हि शब्दानामर्थः इस्युक्तम् [ध्व.तृ.उ. २२१ पु]।

# अर्थचित्रं यथा —

स च्छिन्नमूलः क्षतजेन रेणुः तस्योपरिष्टात्पवनाबधूतः । अङ्गारशेषस्य हुताश्चनस्य पूर्वोत्थितो धूम इवावभासे ॥

# तस्वालोक:

शन्दित्रमुदाहृत्य अर्थितिमुदाहरति—अर्थितित्रमिति । रघुवंशे इन्दुमतीमुदू अयोध्यां प्रस्थितस्य राज्ञोऽजस्य शत्रुमिस्सह सङ्ग्राम वर्णिनमिदम् । सः रेणुः क्षतजेन छिन्नमूरुः उपरिष्टात् पवनावधूतः सन् अङ्गारशेषस्य हुताशनस्य पूर्वोत्थितो धूम इव आवभासे इत्यन्वयः ।

सः—रेणुः सा धूलिः क्षतजेन-शस्त्रक्षताश्च-द्विप-वीरजन्मना रुधिरेण, छिन्नमूळः—त्याजितमूळसंबन्धः, युद्धभूमेः रजोनयरवात् अवर्षाच द्ववस्तुसंसर्गमात्रेणैव निबद्ध इति भावः। तस्व रक्तस्य, उपिष्टात् ऊर्ध्वभागे, पवनावधूतः—वाताऽऽक्रियतः, सः रेणुः, अङ्गारशेषस्य-अधि दम्धदारुणि अवशिष्टस्य, हुताशनस्य—अग्नेः सकाशात् पूर्व उत्थितः भूम इव आबमासे—दिदीपे। अङ्गारशब्दः अर्धदम्धे, अग्निश्चरे भ दारुखण्डे प्रयुज्यते। तद्यथा 'ज्वलदङ्गारसन्त्रिभम् ' तप्ताङ्गारसमः पुगान् '' 'अङ्गारे शतधौतेऽपि मालिन्यं नैव गच्छति ' इत्यादि प्रयोगदर्शनात्। अत्र तु अङ्गारशब्दः पूर्वेत्थितः पूमसंबन्धविवक्षा गुगार्गण अर्धदम्बकाष्ठवाचक इति ज्ञायते। अन्यथा तद्विशेपणोपादान-गमर्थकं स्थात्।

## तस्वालोकः

अत्र प्रकृतो रेणुः अप्रकृतघूमृष्टचिच्छिन्नमूलःव, पवनावधूतःव, रक्त-धूसरवर्णमिश्रितःवह्रपधर्मसंबन्धेन निमित्तेन अप्रकृतघूमह्रपःवेन संभावित इःसु पाचिवषया स्वह्रपोत्प्रेक्षेति केचित्।

अर्थान्तरातिशयानाधायकत्वे सति स्वतश्चमत्कारिणी उपमेति दीक्षितानामाशयः। अत एव उपमासिद्धान्ते इदमेव पद्यमुदाहृत्य स्ववैचित्र्यमात्र विश्रान्तोपमा उपपादिता।

तेन च 'विनिर्गतं मानदमाःममन्दिरात् ' इति यत् अर्थचित्रमुदाहृतं प्रकाशकृता — तन्न समीचीनम् , तन्न हयग्रीवाख्यासुरप्रभावातिशयस्य प्रतीत्या तःकृतचमत्कारस्य पूरःस्फूर्तिकतया चित्रमान्त्रोदाहरणताया वक्तुम् अशक्यत्वदिति भावः ।

यद्वा — प्रकाशोदाहृतपद्ये हयमीवप्रभावातिशयस्य प्रतीतौ सत्यामिष भयानकव्यमिचारिणो भयस्य स्वशब्देनोपादानात् मुख्यार्थहतिरिति अमि प्रेरयैव प्रकाशकृता चित्रोदाहरणत्वेन उपन्यस्तम् । उक्तं च प्रकाशकृता—

' व्यमिचारि रसस्थायिभावानां शब्दवाच्यता '

[आ.प्र.उ.८.३०] इति ।

इश्यं च अपकृष्टन्यक्रयक्तवेनाधमत्वमित्यदोषादिति परे । एवं च संदिग्धमिदमुदाहरणमित्यभिप्रायेणेवोदाहरणान्तरप्रदर्शनादरो प्रन्थकृत इति स्तमेदेन विभावनीयम् ॥

उभयचित्रं यथा

वराहः कल्याणं वितरतु स वः कल्पविरमे विनिर्धुन्वकौदन्वतद्गदकमुर्वीमुदबहत् । खुराघातत्रुट्यत्दुलशिखरिक्टप्रविछठ-च्छिलाकोटिस्फुटघटितमाङ्गल्यपटहः ॥

# तस्वालोकः

शब्द्चित्रार्थिचित्रयोः प्रत्येकमुदाहरणं प्रद्र्ये उभयचित्रमुदाहरति उभयचित्रमिति ।

सः वराहः वः कल्याणं मङ्गलं वितरतु । कः स वराह इत्या शंकायामाह—यः कल्पविरम इति । यः आदिवराहः कल्पविरमे ब्रह्मणः प्रथमपरार्धावसाने द्वितीयपरार्धस्योपक्रमे, सनकसनन्दनाचैः परमयोगिभिः अभिष्ठतः, वराहरूपं आस्थाय, औदन्वतं सामुद्रमुदकम्, विनिर्धुन्वन् क्षोमयन्, उर्वी—भूमिम्, उदवहत्—उज्जहार उदुवाह वा, यश्चेव खुराणां— शफानामाघातेन कुट्टनेन, त्र्युट्यतां विशीर्यमाणानां कुल्पर्वतःवेन प्रसिद्धानां हिमवदादीनाम्,

'हिमवान् निषधो विन्ध्यः माल्यवान् पारियात्रिकः । गन्धमादनमन्ये च हेमकूटादयो नगाः ॥ '

इ।युदाहृताः कुरुपर्वताः । तेषां कूटेषु-शिखरेषु

' मायानिश्चलयुन्त्रेषु कैतवानृतराशिषु । अयोवने शैलश्कें सीराङ्गे कूटमस्त्रियाम् ॥ ' इत्यमरः ।

तदेवं त्रिविधे ध्वनिगुणीभूतव्यङ्गचयोः प्रपश्चः अन्यत्रासामिः कृतः॥

# तस्वालोकः

प्रविलुठताम् इतस्तत उपावृत्तानां दृषद्यभागानाम्, स्फोटेन-विशरणेन स्फुटं-व्यक्तं घटितः सम्पादितः माङ्गल्यपटदः—जयसूचक ध्वनियुक्तः, अस्य वराह इत्यनेनान्त्रयः। इयमत्र पौराणिकी कथा—

चतुर्मुखस्य प्रथमपरार्धस्यादौ मत्स्य कूर्मात्मकं वपुरास्थितो भगवान् विष्णुः तस्यैव द्वितीयपरार्द्धस्यादौ सनकादिवन्दितः वराहरूपमास्थाय महार्णवनिममाम् उर्वीम् उद्धधारेति ।

> 'तोयान्तस्थां महीं ज्ञास्वा जगस्येकार्णवीकृते । उज्जहार क्षिति क्षिप्रं न्यस्तवांश्च महाम्भसि ॥ इति विष्णुपुराणे

' उद्धतासि वराहेण कृष्णेन शतबाहुनेति ' श्रुतौ च दृइयते ।

लोके यथा नियुद्धादिषु लब्धविजयानां जयसूनकः पटहध्वनिः तथात्रापि भूग्युद्धरणेन लब्धविजयस्य भगवत आदिवराहस्य इतस्तत उपावृत्तिलास्फोटनमेव जयसूनकमिति शिलास्फोटेप्वेव मङ्गलवाद्यध्वनेः अध्यवसायात् अतिशयोक्तिः रूपकं वा अर्थालंकारः । 'एकस्य वा व्यञ्ज नस्य द्विः बहुकृत्वो वा सादृश्ये वृत्त्यनुप्रासः ' इत्युक्त्यनुरोधेन वृत्त्यनुप्रासः शब्दालंकारः । चमत्कारस्तु उभयथेति उभयचित्रोदाहरणमिति बोद्ध्यम् ॥

इत्थं प्रन्थारम्भप्रकरणं त्रिविधकाव्यस्वरूपोदाहरणप्रदर्शनपूर्वकम् उपसंहरति— तदेवमिति ।

शब्दिचत्रस्य प्रायो नीरसत्वात् नात्यन्तं तदाद्रियन्ते कवयः, न वा तत्र विचारणीयमतीवोपलभ्यत इति शब्दिचत्रांशमपहाय अर्थचित्रमीमांसा प्रसन्नविस्तीणी प्रस्तूयते ॥

## तस्वालोकः

एवं उक्तरीत्या, त्रिविधे ध्वनिगुणीम् तन्यङ्गयचित्रभेदेन मिन्ने कान्ये व्वनिगुणीम् तन्यङ्गङ्गयोः, ध्वनेः—

'यत्रार्थः शब्दो वा तमर्थमुपसर्जनीकृतस्वार्थो । व्यङ्क्तः काव्यविशेषः स ध्वनिरिति स्र्रिभः कथितः ॥ '

इति ध्वनिकारोक्तरीत्या यः गुणीकृतवाच्यवाचकविशेषश्चमत्कारी व्यक्क्योऽर्थः तस्य, तथा औपाधिकमप्रधानभावमनुभवतो (गुणीभूत)ज्यक्क्यस्य चेत्यर्थः । प्रपञ्चः विस्तरः अन्यत्र प्रन्थान्तरे कृतः विवेचितश्चिति भावः । वृत्तिवार्तिक प्रन्थे निरूपितो भवेदिः यूह्मम् । यतश्च दीक्षितप्रणीतेषु तत्रवे व्यक्ष नायाः विषयो विवेचितः । सोऽपि भागः नोपलब्ध इति ज्ञायते । एतेनै-तदुक्तं भवति — अभिधामूल-लक्षणामूलध्वनिप्रपञ्चः, अगृदादिगुणीभूत व्यक्रयप्रश्चश्च प्रन्थान्तरे कृतः इत्यनेन तद्विस्तरस्य अत्र आवश्यकता नास्तीति ।

नन्वेवं तर्हि चित्रत्वस्य शब्दार्थोभयसाधारणतया शब्दचित्रमीमांसा प्रथमं कर्तव्या तां परित्यज्य अर्थचित्राणां मीमांसनं करिष्यत इति तस्प-रित्यागपूर्वकमर्थचित्राणां प्रपश्चने च हेतुमुपादत्ते — शब्दचित्रस्येति ।

# तस्वालोकः

शब्दचित्रस्य—शब्दलङ्कारस्य यमकादेः, प्रायः—भूयसा, नीरस त्वात्—रसानुपस्कारकःवात्, कवयः—लोकोत्तरचमःकारवर्णनानिपुणाः, तत्— दुष्करयमकादिकम् अत्यन्तम्—अतीव, नाद्रियन्ते—न पुरस्कुर्वन्ति इत्यर्थः । अयं भावः—प्रायः दुष्करशब्दभङ्गश्चेषादीनां निबन्धने रसामिव्यत्त्यनुकूल-यनापेक्षया विलक्षणप्रयत्ननिष्पाद्यःवेन रसबन्धानुकूलमौनित्यं परिहीयते । अतश्चेषां रसाङ्गभावो न घटते, अत एव नीरसःवम्, अत एव च रसास्वाद लालसाः शब्दालंकारं न पुरस्कुर्वन्तीति ।

उक्तं च आनन्दवर्धनाचार्यैः द्वितीयोद्योते —

'यमकादिनिबन्धे तु पृथग्यलोऽस्य जायते । शक्तस्यापि रसेऽङ्गःवं तस्मादेषां न विद्यते ॥ [ध्व.उ २-१६] इति ।

ननु-

' उभयमेव वदन्ति मनीषिणः समयवर्षितया कृतकर्मणाम् । बलनिषूदनमर्थपितं च तं श्रमनुदं मनुदण्डधरान्वयम् ॥ '

इत्यादि महाकविकालिदासादिमधितकाव्यसण्डेषु राजकुमारगतवीरो चितरीत्येव यम्यत इति कृतो नीरसःवं शब्दचित्रस्य इत्याशक्क्यतेचेद त्रोत्तरमाह—प्राय इति । एतेन रसं बद्धुमध्यवसितस्य कवेः प्रति-भानवतः निरूप्यमाणदुर्घटनानामपि अलंकाराणां अहंपूर्विकया परापतने तेषां रसाङ्गस्वमिष्यते । अत एव तेषां विरलता ।

चिन्त्येऽत्र चित्रवर्गे प्रदर्श्ययोः लक्ष्यलक्षणयोः । प्राचीनानामेव क्लोकाः प्रायेण लिख्यन्ते ॥

इति श्रीमदद्वैतविद्याचार्यश्रीमद्भरद्वाजकुलजलिकीस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसूनोः श्रीमदप्पय्यदीक्षितस्य कृती चित्रमीशीसायां प्रन्थारम्भप्रकरणम्

# तस्वाञोकः

उक्तं च ध्वनिकृता द्वितीयोद्योते —

रसाक्षिप्ततयः यस्य बन्धः शक्यिकयो भवेत् । अपृथग्यत्ननिर्वत्यः सोऽलंकारो ध्वनौ मदः ॥ [ध्व.२-२६] इति

किश्च शब्दचित्रेषु विचारणीयाऽभावादिष तत्परित्याग इत्याह—न वा तत्रेति । उपोद्धातसङ्गतिं प्रदर्शयितं चिन्त्येऽत्रेति । अर्थाछङ्कारजाते चिन्तनीये सित, प्रदर्शयोः—प्रदर्शयितुं आवश्यकयोः इत्यर्थः । प्रपूर्वादृष्टशेः 'ऋदुपधाच्च ' [पा.सू. ३-१-११०] इति सामान्यतो विहितः क्यप् 'कृत्याश्च ' [पा.सू. ३-३-१७१] इत्यावश्यकार्थे पर्यवस्यति । छक्ष्यम्—इतरार्छकारमिन्नतयाऽनुमेयम् , रुक्षणम्—इतरार्छकारभेदानुमापकोऽ-साधारणधर्मः तयोरित्यर्थः । प्राचीनानामेव—भामहादीनामेव श्लोकाः—पद्यानि रिष्ट्यन्ते—विन्यस्यस्ते । असित बाधके विचारविषयाणामर्छकाररुक्षणानि उदाहरणानि च पुरातनार्छकारिकप्रदर्शितान्येव प्रदर्श्यन्ते । सित बाधके

# तत्त्वालोकः

तानि परित्यज्य अभिनवानि प्रदर्शन्त इति भावः । एतेन स्वस्य प्राचीनारुंकारिकानतिषृत्तिःवं ध्वनितं भवति ।

इतिशब्दः प्रकरणपरिसमाप्ति द्योतयति । 'इति हेतुप्रकरण-प्रकारादि समाप्तिषु 'इत्यमरः । प्रकरणं नाम प्रन्थभागः । तदुक्तम्— 'शास्त्रकदेशसम्बद्धं शास्त्रकार्थान्तरे स्थितम् । आहुः प्रकरणं नाम ' इति । एवं च—शास्त्रकदेशप्रतिपाद्यविषयवैशद्यसम्पादकः सुरुभः अनितसंक्षे पविस्तरः प्रन्थभागः प्रकरणम् ' इत्युक्तं भवति ।

इति श्रीमदित्रकुलिलिकश्रीरामिश्रवंश्येन शोभाञ्जनप्रामा(नुगोहल्य)
भिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दनाचार्यविदुषस्तनूजेन सीताम्बा
गर्भसंभवेन श्रोमन्महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशालायां सरस्वतीप्रासादाख्याम्
अलङ्कारशास्त्रप्राध्यापकेन न्यायालङ्कारव्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगार्यशर्मणा
विरचिते चित्रमीमांसाव्याख्याने तस्वालोकाख्ये
प्रन्थारम्भप्रकरणं समासम्

# उपमाप्रकरणम्

तत्त्वालोकः

# उपमालङ्कारः

नीलालकावृतमुर्तं नीळालिङ्गितवक्षसम् । नीजनीमृतसङ्काशं भने नीलाम्बरानुजम् ॥

उपमामिषकृत्य निरुक्तकारेण यास्केन 'अथात उपमा (नाम) यदेतत् । तत्सहशमिति गार्ग्यः । तदासां कर्म ज्यायसा वा गुणेन प्रस्थाततमेन वा कनीयांसं वाऽप्रस्थातं उपमिमीते, अथापि कनीयसा ज्यायांसम् ' [निरु. 111२३] इस्यभिहितम् ।

# तथा नाट्यशास्त्रकृता भरतश्वनिना-

यत्किञ्चित्काच्यबन्धेषु साद्दरयेनोपनीयते । उपमा नाम सा ज्ञेया वर्णाकृतिगुणाश्रया । [नाट्य अ.१६-स्रो ४१] इत्युक्तम् ।

# अलङ्कारशेखरकृताऽपि---

अलंकारिशरोरतं सर्वस्वं काव्यसम्पदाम् । उपमा कविवंशस्य मातैवेति मतिर्मम ॥

इत्युक्तत्वाच उपमैव सर्वेरप्यालङ्कारिकैः अथीलङ्कारेषु प्रथममुपादीयते अलङ्कारश्च पुरुषादीनां लोकसिद्धहारकेयूरादिवत् अङ्गिनो रसस्य चारुख

# उपमैका शैळ्षी सम्प्राप्ता चित्रभूमिकाभेदाच् । रख्जयति काव्यरङ्गे नृत्यन्ती तद्विदां चेतः ।

# तस्वालोकः

मावहित । इत्थं सत्येव उपमादेः अलंकारव्यपदेशो यथार्थः । उक्तं च ध्वनिकृता—

> रसमावादितात्पर्यमाश्रित्य विनिवेशनम् । अलंकृतीनां सर्वासाम् , अलंकारत्वसाधनम् । [ध्व. उ. ३] इति ।

यत्र तु परं स्फुटन्यङ्गचार्थर।हित्यम् , तत्रापि दिन्यविमानप्रतिष्ठित-कनकमयप्रतिमापितहारकेयूरकटकादिवत् अलंकारत्वं भवतीति ज्ञेयम् ।

तेषु चारुंकारेषु उपमा अनेकारुंकारसाधारणी सहदयान् आनन्दयती त्याह—उपमैकेति ।

एकः—अलंकारान्तरनिरपेक्षस्वस्तपा, उपमा—उपमेति व्यवहृताः शैल्र्षा नर्तकीव नैकविधालंकारसाधारणी इत्यर्थः । चित्रभूमिकाभेदान्—चित्राः रिसकानामाश्चर्यजननीः याः भूमिकाः—वेषपरिग्रहाः तद्भेदान्—तदवान्तर-प्रभेदान् सम्प्राप्ता—अभ्युपेता सती, काव्यमेव रकं—रक्रभूमिः वेषभूषाद्या-लम्बनपूर्वकं सहृदयामिमुख्यजनकः स्थानविशेषः तिभान् नाट्यमण्डपे इत्यर्थः । नृष्यन्ती अर्थगतचमत्कारातिशयम् आविष्कुर्वन्ती, तिहृदाम् सहृदयानां चेतः स्वान्तम् , रङ्गयति—आह्वादयति इत्यर्थः ॥

नटी यथा नानाविधान् वेषान् परिगृद्ध रक्कभूमिमवतीर्यं नर्तनं कुर्वती सामाजिकान् रख्जयति तथा इयमप्युपमा काव्यासमनो रसादेः उपस्कारिका सती

" चन्द्र इव मुखम् " इति साद्यवर्णनं तावदुपमा । सैव उक्तिभङ्गीभेदेन अनेकालङ्कारभावं भजते । तथाहि— ' चन्द्र इव मुखम्, मुखमिव चन्द्रः ' इत्युपमेयोपमा ।

# तस्वालोकः

रूपकदीपकाद्यलंकारभङ्गीं प्रतिपाद्य तत्त्वदलंकारस्वरूपनिष्पादयित्री अलंकार-तत्विवदां मनांसि रञ्जयति इति भावः ।

इह मूमिकाभेदशब्देन अतिशयोक्त्युदाहरणे नीलोत्पलशब्दवत् साध्यवसानलक्षणया तत्तदलंकारनिर्वाहकरूपभेदो लक्ष्यः।

उपमाया अनेकालंकारभावम् उपपादियतुम् उपमास्वरूपं सोदाहरणं प्रदर्शयति—चन्द्र इवेति । '' चमत्कारप्रयोजकं वर्ण्यमानं सादृश्यम् '' उपमा इति तत्परिष्कारः । यथा 'चन्द्र इव मुलम् ' इत्यत्र अधिकगुणवत्त्रया संभाव्यमानेनोपमानेन चन्द्रेण तद्येक्षया निकृष्टगुणवत्त्रया संभाव्यमाने उपमेये मुखे सादृश्यं परिकल्प्यत इत्युपमा । इयमेवोपमा उक्तिवैचित्र्यवलादनेकालंकार भावं भजते । तदेतदाह —सैवेति । चारुतरप्रकारान्तराश्रयणेन उपमेव नानालंकारव्यपदेशभाग्भवतीत्वर्थः । अस्या एव अनेकालंकाररूपतामुप्पादियतुम् उक्तिभेदं प्रदर्शयति—तथाहीति ।

चन्द्र इवेति । अत्र चन्द्रप्रतियोगिकसादृश्यं मुखे, मुखप्रतियोगिक-सादृश्यं चन्द्रे च प्रतिपाद्यते । तच्च वाक्यभेदेन । तथा सादृश्य-क्रिंगमिप तृतीयसदृशनिषेधार्थम् । "तृतीयसदृशव्यवच्छेद्फलकं परस्परं क्रिंगानं सादृश्यम् " उपमेयोपमा इति तल्लक्षणम् ।

- ' मुखं मुखमिव' इत्यनन्वयः ।
- ' मुखमिव चन्द्रः ' इति प्रतीपम् ।
- 'चन्द्रं दृष्ट्वा ग्रुखं सारामि ' इति सारणम् ।
- ' मुखमेव चन्द्रः ' इति रूपकम् ।
- ' मुखचन्द्रेण तापक्शाम्यति ' इति परिणामः ।

## तस्वालोकः

मुखिमिति । अत्र मुखप्रितियोगिकं मुखानुयोगिकं साह्रयं वर्ण्यते । तेन च सहशान्तरं निषिद्धं भवति । " एकोपमानोपमेयकं सहशान्तरव्यव-च्छेदफलकं वर्ण्यमानं साह्रयम् " अनन्वयः ।

मुखमिवेति । अत्र उपमाविरुद्धतया सुखप्रतियोगिकं सादृश्यं वर्ण्यते । तेन च उपमानितरस्कारः फलति । "उपमानितरस्कारफलकं वर्ण्यमानं सादृश्यम् " प्रतीपम् ।

चन्द्रमिति । मुलसदशचनद्रदर्शनान्मुलस्मरणं वर्ण्यते । ''सादृश्य मूलकवस्त्वन्तरस्मरणं '' समरणम् ।

मुखमेबेति । अत्र मुखे चन्द्राभेदो वर्ण्यते । " उपमेये उपमाना-भेदताद्रूप्यान्यतरफलकं वर्ण्यमानं सादृश्यं " रूपकम् इति सामान्यलक्षणम् ।

मुख्यन्द्रेणेति । अत्र मुखे चन्द्राऽभेदे वर्ण्यमानेऽपि तस्य द्रापोपशामकःवं नास्तीति चन्द्रः मुखात्मना परिणमति । "साद्ययम् छकं प्रकृतकार्योपयोगि यदुपमाने उपमेयतादारम्यं " तत् परिणामः ।

'किमिदं मुखम् उताहो चन्द्रः' इति सन्देहः । 'चन्द्र इति चकोराः त्वन्मुखमनुधावन्ति' इति भ्रन्तिमान् । 'चन्द्र इति चकोराः कमलमिति चञ्चरीकाः त्वन्मुखमनु धावन्ती'ति उल्लेखः

'चन्द्रोऽयं न मुखमिति अपह्नवः।

# तत्त्वलोकः

**किमिदमिति - उप**मेये मुखे उत्कर्षप्रतिपादनाय अप्रकृतचन्द्रतादात्म्यं सन्दिह्यते । उपमेयोत्कर्षफलकः सादृश्यप्रयोज्यः प्रकृतेऽप्रकृतिविधेयकस्संशयः सन्देहालंकारः ।

चन्द्र इतीति । अत्र नायिकमुखे चन्द्रत्वप्रकारकं ज्ञानं सादृश्याति-शयमूलतया जायत इति भ्रान्तिमान् । उपमेयोत्कर्षफलकसादृश्यातिशय-प्रयोज्योपमानाऽभेदज्ञानं भ्रान्तिमानलंकारः ।

चन्द्र इति चकोरा इति । अत्र चकोरचञ्चरीकाणां एकस्मिन्नेव मुखे चन्द्रत्वकमलत्वरूपभिन्नभिन्नधर्मप्रकारकज्ञानमनुरागप्रयोजकिमिति एकधर्मिकानेकसमवेतभिन्नभिन्नप्रकारकज्ञानविषयत्वस्य वर्ण्यमानत्वादुङ्गेखालं-कारः। एकपदार्थनिष्ठैकानेकवृत्यनेकप्रकारकज्ञानविषयत्वम् उङ्गेखालंकारः।

चन्द्रोऽयमिति । अत्र मुखे उत्कर्षप्रतीतिमवगमयितुं मुखे मुखत्वं निषिध्य चन्द्रत्वमारोप्यते । सादृश्यातिशयनिमित्तकः प्रकृतनिषेधविशिष्टा-प्रकृतारोपः अपह्नवालंकारः ।

'नूनं चन्द्रः' इत्युत्रेक्षा । 'चन्द्रोऽयम्' इत्यतिशयोक्तिः । 'मुखेन चन्द्रकामले निर्जिते' इति तुल्ययोगिता । 'निशि चन्द्रः त्वन्मुखं च ह्रष्यती'ति दीपकम् ।

# तत्त्वलोक:

नूनिमिति । अत्र मुखे उत्कर्षं प्रतिपादियतुं अप्रकृतचन्द्रगताह्ना-दकत्वादिधर्मसंबन्धं निमित्तीकृत्य चन्द्रतादात्म्यं संभाव्यते । अन्यधर्मसंबन्धप्रयुक्तं प्रकृतेऽप्रकृततादात्म्यसंभावनम् उत्प्रेक्षालक्षणम् ।

चन्द्रोऽयमिति । अत्र मुखमनुपादायैव तद्धर्मिकाहार्यनिश्चयविषयीभूता उपमानाभेदप्रतीतिरध्यवसीयत इत्यतिशयोक्तिः । अनुपात्त-विषयधर्मिकाहार्यनिश्चयविषयीभूतं विषय्यभेदताद्रूप्यान्यतरत् रूपकातिशयोक्तिः ।

मुखेनेति । अत्र मुखे उत्कर्षं प्रतिपादियर्तुं तत्कर्तृकचन्द्रकमलो-भयकर्मकजयरूपस्यैकस्य धर्मस्यान्वयात् तुल्ययोगिता । गम्यसादृश्यिनिमत्त-कैकानेकान्यतरमात्रसम्बद्धैकचमत्कारिधर्मवत्वं तुल्ययोगिता ।

निशीति । निशारूपाधिकरणावच्छेदेन प्रकृताप्रकृतयोः मुखचन्द्रयोः हर्षरूपैकधर्माभिसंबन्धात् दीपकमलंकारः । गम्यसाम्यनिमित्तक प्रकृताप्रकृतोभयान्वय्येकसाधारणधर्मवत्वं दीपकम् ।

# 'त्वन्मुख एवाहं रज्यामि चन्द्रे एव चकोरो रज्यते' इति प्रतिवस्तूपमा ।

'दिवि चन्द्रः भुवि त्वन्मुखम्' इति दृष्टान्तः । 'मुखं चन्द्रश्रियं बिभर्ति' इति निदर्शना । 'निष्कलङ्कं मुखं चन्द्रादतिरिच्यते' इति व्यतिरेकः ।

# तत्त्वलोकः

त्वन्मुख इति । अत्र द्वयोर्वाक्ययोरेकवाक्यतासंपादनाय एक एव धर्मः वस्तुप्रतिवस्तुभावेन निर्दिष्ट इति प्रतिवस्तूपमा । तह्नक्षणं च सादृश्यपर्यवसायि वाक्यद्वयोपात्तैकधर्मवत्वम् ।

दिवीति । सादृश्यप्रतिपत्तये बिम्ब-प्रतिबिम्बभावापन्नधर्मद्वयं निर्दिश्यत इति दृष्टान्तालंकारः । तह्नक्षणं च - गम्यसाम्यनिमित्तक बिम्बप्रतिबिम्ब-भावापन्नधर्मद्वयवत्वम् ।

मुखमिति - अत्र चान्द्रमस्याः श्रियः धारणं मुखे नोपपद्यत इत्यन्वयानुपपित्तमूलकतया उपमानधर्मस्य उपमेये आरोपः क्रियते । उपमेयवाक्यार्थे उपमानवाक्यार्थेक्यारोपः निदर्शना ।

निष्कलंकिमिति । अत्र सकलंकचन्द्राविधक उत्कर्षः निष्कलंके मुखे वर्ण्यते इति आधिक्यम् उपमानादुपमेयस्येति व्यतिरेकः । तल्लक्षणं च -उपमेयोत्कर्षोपमेयापकर्षतदनुभयान्यतमप्रतीतिपर्यवसायिभेदवर्णनिमिति ।

'मुखं नेत्राङ्करुचिरं स्मितज्योत्स्त्रोपशोभितम्' इति समासोक्तिः । 'अब्जेन सदृशं बक्त्रं हरिणाहितशक्तिना' इति श्लेषः । 'त्वन्मुखेन समं चन्द्रो निशासु ह्रष्यति' इति सहोक्तिः । 'मुखस्य पुरतश्चन्द्रो निष्प्रभः' इति अप्रस्तुतप्रशंसा ।

# तत्त्वलोकः

मुखं नेत्रेति । अत्र रुचिरनेत्रस्मिताभ्याम् उपशोभिते मुख्ने वर्ण्यमाने अङ्कज्योत्स्नारूपविशेषणमात्रसाम्यात् अप्रकृतयामिनीनाथवृत्तांतः प्रतीयत इति समासोक्तिः । विशेषणमात्रसाम्यगम्याप्रस्तुतवृत्तान्तत्वम् समासोक्तिलक्षणम् ।

अब्जेनेति । अत्र अब्जेन हरिणाहितशक्तिनेत्यादौ अब्जहरि पदाभ्यां कमलचन्द्रयोः हरिण-सूर्ययोश्च प्रतीतेः श्लेषः । तेन प्रतीतयोः कमलचन्द्रयोः मुखस्य चोपमा अवगम्यते । सादृश्यप्रयोजकनानाधर्मावच्छिन्न शक्तिनिरूपकतावच्छेदकधर्मवच्छब्दिवन्यासः इति श्लेषलक्षणम् ।

त्वन्मुखेनेति । अत्र उपमेयसाहित्येनोपमाने हर्षरूपधर्मसंबन्धः अभिधीयते इति सहोक्तिः । यद्यपि उपमेयस्य प्राधान्यं उपमानस्य अप्राधान्यं यथा भवेत् तथा उदाहर्तव्यम् । तथापि आर्थं प्राधान्यं मुखस्यास्त्येवेति न दोषः । एवं च गुण-प्रधानभावावच्छित्रयोर्रथयोः चमत्कारजनकः सहार्थसंबन्धः सहोक्तिलक्षणम् ।

मुखस्येति । अत्र अप्रकृतस्य चन्द्रस्य नायिकामुखसंमुखं शोभाराहित्यस्य प्रकृतनायिकामुखसौन्दर्यातिशयपर्यवसितत्वेन अप्रस्तुतप्रशंसा । प्रस्तुत

एवमुक्तानेकालंकारविवर्तवती इयमुपमा ।। तदिदं विश्वं चित्रं ब्रह्मज्ञानादिवोपमाज्ञानात् । ज्ञातं भवतीत्यादौ निरूप्यते निखिलभेदसहिता सा ॥

# तत्त्वलोकः

वृत्तान्तावगतिपर्यवसाय्यप्रस्तुतवृत्तान्तवर्णनम् इति अप्रस्तुतप्रशंसालक्षणम् । एवं च एषु उदाहरणेषु सादृश्यप्रतीतिं विना चमत्कार एव नोपजायत इति अवधेयम् ।

एवं चोपमासमाश्रयणेन अनेकालंकाराणां प्रतिष्ठा इति प्रकृतमुपसंहरित-एविमिति । एवम् - उक्तरीत्या, इयम्-उपमा, उक्ताः अनेके ये अलंकाराः तदात्मकाः ये विवर्ताः अन्यथात्वं गताः तद्वती - तदिषष्ठानभूता । 'अत-त्वतोऽन्यथाभावो विवर्तः' इति भामतीव्याख्यायां कल्पतरौ । अनेकालंकाराणाम् उपमाविवर्तत्वोक्तिरद्वैतवासनया ।

वस्तुतस्तु एतत्प्रकरणोपक्रमोक्तरीत्या, सर्वालङ्काराणां सादृश्यप्राणत्वात् तदनवगमे इतरालङ्काराणां प्रसर एव न संभवतीत्येतावन्मात्रमत्र विविक्षतं प्राचामित्यवधेयम् ।

अद्वैतनये तु अविद्याद्वितयसचिवस्य ब्रह्मणो विवर्तरूपं चराचरात्मकिमदं प्रपञ्चजातिमत्युपम्यते । अतश्च ब्रह्मणि ज्ञाते तिद्ववर्तभूतस्य निखिल प्रपंचस्य ज्ञानिमव उपमास्वरूपे ज्ञाते तिद्ववर्तभूतानामर्थालंकाराणां ज्ञानं भवतीति भावः । तदेतदाचष्टे - तिददिमिति ।

# उपमापूर्वपक्ष:

# अस्यास्तावदेवं लक्षणमाहु:।

# उपमानोपमोयत्वयोग्ययोर्ग्थयोर्द्वयोः । हृद्यं साधर्म्यमुपमेत्युच्यते काव्यवेदिमिः ।।

# तत्त्वलोक:

तदिदं - प्रत्यक्षं विश्वं चराचरात्मकं जगत्, चित्रं परश्शतनामरूप-विभागास्पदतया अद्भुतं ब्रह्मज्ञानात् यथा ज्ञातं भवति तथा इदं चित्रं सहृदयहृदयावर्जकं अर्थालंकारजातम्, उपमाज्ञानात् ज्ञातं भवति । इति निखिलभेदसिहता-समस्तप्रभेदयुक्ता, सा उपमा आदौ - प्रथमतः निरूप्यते परमतिनराकरणपूर्वकं उपमालंकारसिद्धान्तलक्षणम् उच्यते मयेति शेषः ॥

दूष्यं हि पक्षं प्रथममनूद्य तद्दूषणपुरस्सरं सिद्धान्ताभिधानं युक्तमिति मत्वा आदौ चिरन्तनालंकारिकोक्तमुपमालक्षणमवतारयित - अस्यास्तावदिति । वस्तुयाथात्म्यजिज्ञासवस्सर्वे लक्षणमुखेनैव तद्याथात्म्यमवबुध्यन्ते । लोकेऽपि व्यवहारानुगुणेन लक्षणेन सुशिक्षिताः पण्डिताः पामराश्च विप्रतिपन्नेषु लक्षणानुसारेणैव वस्तुनस्तत्वं निर्णयन्तीति विदितचरमेतच् । अत एवाभियुक्ताः पाहुः -

'मानाधीना मेयसिद्धिः मानसिद्धिश्च लक्षणा'दिति ॥

तेषां चाभिमतं लक्षणं किमित्याह - उपमानेति । उपमानं च उपमेयं च उपमानोपमेये, तयोर्भावः उपमानोपमेयत्वं, तद्योग्ययोः तत्वेनाभ्युपेतुमर्हयोरित्यर्थः, तदर्हता च सादृश्यप्रतियोग्यनुयोगिताश्रयत्वमेव, अत्र 'द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणस्य प्रत्येकमन्वयः' इति न्यायेन त्वप्रत्यार्थस्योपमाने उपमेये च अन्वयः ।

कविसमयप्रसिद्ध्यनुरोधेनोपमेयत्वयोग्ययोरेव साधर्म्यम् उपमा, न त्वतथाभूतयो: ।

# तत्त्वलोकः

एतादृशयोरर्थयोः वस्तुनोः, हृद्यं-हृदयस्य प्रियमित्यर्थे 'हृदयस्य प्रियः' (पा.सू.४-४४-९) इति हृदयशब्दात् 'यत्' प्रत्ययः । हृदयस्य हृद्रोखयदण्लासेषु' (पा.सू.६-३-५०) इति हृदयशब्दस्य हृदादेशश्च । तथा च हृद्यमित्यस्य चमत्कारजनकमित्यर्थः । साधम्यम् समानेन धर्मण सम्बन्धः, यद्वा - साधारणधर्मप्रतियोकस्सम्बन्धः । 'उपमा' इति, काव्यवेदिभिः- सहृदयेरित्यर्थः । 'वैकिटका एव हि रत्नतत्विवदः सहृदया एव हि काव्यानां रसज्ञाः' इति हि अभियुक्तैः उच्यते । तथा च चमत्कारजनकसाधारणधर्मप्रतियोगिकः उपमानोपमेयोभयानुऽयोगिकस्संबन्धः उपमेति लक्षणं फलिति ।

यथा - 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र आह्वादकत्वरूपचमत्कारजनकसाधा रणधर्मप्रतियोगिकः चन्द्रमुखोभयानुयोगिकस्सादृश्यात्मकस्संबन्धो ज्ञायत इति लक्षणसमन्वयः।

'लक्षणघटकदलानां अतिव्याप्त्यादिवारकतया सार्थकत्विम'त्युक्त्यनुसारेण गोग्यपदोपादानमितव्याप्तिवारकमित्याह - किवसमयेति । काव्यं कर्तुं विचारियतुं च ये जानिन्त ते कवयः तेषां समयः सङ्केतः किवसमयः, तिस्मन् या प्रसिद्धिः-पारम्पर्येण व्यवहारः तदनुसारेण यः उपमानत्वयोग्यः गक्ष उपमेयत्वयोग्यः तयोरेव यत् साधर्म्यं समानधर्मसंसर्गः स एवोपमेति । गाग्यतान्तोपादानात्तदभाववतोः न उपमेत्यभिष्ठेत्याह - नित्विति ।

# अत एव 'कुमुदिमव प्रसन्नं मुखम्' इत्यादि नोपमा । तथाभूतयोरिप वस्तुत्व द्रव्यत्वादिकृतमहद्यं साधर्मं

# तत्त्वलोकः

अयं भाव: - योग्यता नाम एकस्मिन् अपरवस्तुसंबन्धार्हता सा चात्र सादृश्यप्रतियोग्यनुयोगित्वरूपा, तादृशधर्मीविशिष्टयोः साधर्म्यं साधारणधर्मसंबन्धः उपमा । यद्वा - इदमनेन सदृशम् इत्येवरूपाबाधितव्यवहारविषययोः कविपरम्पराप्रसिद्धयोः यत् साधर्म्यं समानधर्मप्रतियोगिकः सम्बन्धः, सा उपमेति पर्यवस्यति ॥

तेन 'यत्र उपमानोपमेयभावयोग्यतास्ति तत्र 'पितेव पुत्रस्सुगुणस्सुरूपः' इत्यादौ कार्यकारणयोरिप उपमा अस्त्येवेति भावः । यत्र 'आयुः घृत'मित्यादौ उपमानोपमेययोग्यता नास्ति तत्र नोपमा, किन्तु हेत्वलङ्कारविशेषः ।

किंच - यत्र कार्यकारणभाव एव सम्बन्धतामनुभवित तत्र 'आयुर्घृत'-मित्यादौ इयं न भवित । किन्तु कार्यकारणभावमुपगतयोः केनचित्समानधर्मेण सम्बन्धे विवक्षिते इयं भवत्येवेति बोध्यम् ॥

तद्योग्यताऽभाववत्स्थलं प्रदर्शयित - अत एवेति । यद्यपि कुमुदे मुखे च आह्वादकरत्वं समानमनुभूयते, अथापि मुखनिष्ठसादृश्यप्रतियोगित्वेन कुमुदम्, कुमुदानुयोगिकसादृश्याश्रयत्वेन मुखं च न कविसमयसिद्धमिति कुमुदमुखयोः नोपमानोपमेयभावः ॥

उपमानोपमेयत्वयोग्ययोरिप अचमत्कारिणं धर्ममादाय नोपमेत्याह-तथाभूतयोरपीति । तथाभूतयोरिप कविसम्प्रदायसिद्धयोरिप वस्तुनोः

# न तथा, किन्तु हृद्यमेव कान्तिमत्वादिकम्। तत्त्वलोकः

वर्तमानम्, अहद्यं चमत्काराऽजनकं वस्तुत्वद्रव्यत्वादिकृतं वस्तुद्वय साधारणं यत् साधर्यं - समानेन धर्मेण सम्बन्धः सः, न तथा-नोपमाव्यपदेश भाक् । अत एव साधर्म्यं हृद्यमिति विशोषितमित्यभिसन्धिः ॥

अत्र उपमादीनामलङ्कारणां काव्यशोभाकरत्वम् । काव्यशोभातिशयंहे तुत्विमिति पक्षद्वयम् । तयोराद्यं दण्डिनः अभिमतम् । उक्तं च काव्यादर्शे -दण्डिना - द्वितीयपरिच्छेदोपऋमे -

'काव्यशोभाकरान् धर्मानलंकारान् प्रचक्षते । (का० २-१़) इति ।

द्वितीयं तु आचार्यदण्डिन अभिमतं अनिभनन्दतेव वामनेन स्वकीये काव्यालंकारसूत्रे तृतीयेऽधिकरणे -

'काव्यशोभायाः कर्तारो धर्माः गुणाः । तदितशयहेतवस्त्वलंकाराः' (वा.का०.सू.३.प्र०अ.१-२-सू) इति लक्षितम् ।

# मम्मटस्तु -

ये रसास्याङ्गिनो धर्माः शौर्यादय इवात्मनः । उत्कर्षहेतवस्ते स्युरचलस्थितयो गुणाः । उपस्कुर्वन्ति तं सन्तं येऽङ्गद्वारेण जातुचित् । हारादिवदलंकारास्तेऽनुप्रासोपमादयः ॥ (का. प्र. )

इत्यिभिधाय गुणानां समवायवृत्या काव्यात्मभूतरसोपस्कारत्वम्, अलंकारणां । संयोगवृत्त्या काव्यशरीरभूतशब्दार्थोपस्कारकत्विमिति अभिप्रैति ।

# सर्वोऽपि ह्यलंकारः कविसमयप्रसिद्ध्यनुरोधेन हद्यतया काव्यशोभाकर एव अलंकारतां भजते ।।

# तत्त्वलोकः

ग्रन्थकृतस्तु अलंकाराणां दण्ड्यादिवत्काव्यशोभाकरत्वम् । गुणानां तु तदितशयाधायकत्वं चेष्टम् । तदेतदाह - सर्वोऽपीतिं । अपिरवधारणे । अलंकारसामान्यमेवेत्यर्थः । काव्यशोभाकर एव - रसात्मनः काव्यस्य सौन्दर्यजनक एवेत्यर्थः । तेन काव्यशोभातिशयाधायकत्वं गुणानामेवेति फलित । तथा च अनियमेन रसोपस्कारकत्वम्, रसावृत्तित्वे सित रसोपस्कारकत्वम्, रसावृत्तित्वे सित रसव्यभिचारित्वम् इति लक्षणित्रतयमलंकाराणाम् ।

एतेनैतदुक्तं भवित - काव्यात्मभूतरसानुगुण्येन योजितस्य शब्दार्थयुगेलस्य स्वतो मनोज्ञस्यापि कान्तामुखस्य कटककुण्डलनासामौक्तिकताटङ्काद्यभावे, न सुशोभिता तथा निरलंकृतस्य तस्येति तच्छोभाधायकत्वमलंकाराणामिति ।

उक्तं च -

'रूपकादिरलंकारस्तस्यान्यैर्बहुधोदितः । न कान्तमपि निर्भूषं विभाति वनितामुखम् ॥' इति ।

वाल्मीकिनाप्यादिकविना - सूर्यविरहितामुत्तरां दिशमवलोक्य अभिहितम् -

'विहीनतिलकेव स्त्री नोत्तरा दिक् प्रकाशते ॥' इति ।

इत्थं शोभाकराणामेवार्थविशोषाणां उपमादीनामलंकारता, अन्यथा तु न

अतः 'गोसदृशो गवयः' इति नोपमा । 'गौर्वाहीकः' इति न रूपकम् । 'स्थाणुर्वा पुरुषो वे'ति न सन्देहः । 'इदं रजतम्' इति न भ्रान्तिमान् । 'नायं सर्पः' इति नाप ह्नुतिः । 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्के' इति न पर्यायोक्तम् । 'पर्वतो वह्निमान्' इति नानुमानम् ।'स देवदत्त' इति न स्मरणम् । 'तस्थस्थिमिपांतान्तंतामः इति' न यथासंख्यम् । 'पुत्रेण सह आगतः पिता' इति न सहोक्तिः । 'श्रेतो धावति' इति न श्लेषः । इत्याद्यूह्यम् ।।

अत्रेदं विचार्यते - 'द्वयोः' इति विशेषणम् इह किमर्थम् ? स्वस्य स्वेनैव साधर्म्यवर्णनात्मकस्यानन्वयस्य

# तत्त्वलोकः

इति प्रत्युदाहरणमुखेन प्रदर्शयित - अत इति । प्रथमे गोगव्ययोः प्रतीतस्य सादृश्यस्य, द्वितीये गोवाहीकयोः अभेदस्य, तृतीये स्थाणुर्वा पुरुषों वेति सन्देहस्य, चतुर्थो शुक्तौ रजतभ्रमस्य, पञ्चमेरज्जौ नायं सर्प इति निषेधस्य, षष्ठे देवदत्तः रात्रौ भुङ्ते इति भङ्गचन्तरस्य, सप्तमे साध्यसाधनभावस्य, अष्टमे स्मृतेः, नवमे क्रमिकान्वयस्य, दशमे साहित्यस्य, एकादशे विनाभावस्य, इत्येतेषाम् उपमादिप्रयोजकत्वेऽपि चमत्कारित्वाभावात् तत्त्वलंकारोपयोगित्वं नास्तीति भावः ॥

व्युदासार्थिमिति चेत्, एवमिप उपमानस्योपमेयत्वकल्पनात्मके प्रतीपे, द्वयोः पर्यायेण उपमेयत्वकल्पनात्मिकायाम् उपमेयोपमायां चातिव्याप्तिः ।।

# तत्त्वलोक:

पूर्वोक्तलक्षणे द्वयोरिति अर्थिवशेषणमुपात्तं तत् किमर्थम् ? यदि 'उष्णोऽग्निः' इतिवत् स्वभावकीर्तनार्थं' तदा - इदं लक्षणे घटकं न भवेत् । लक्षणघटकदलानां सम्भवमात्रेण सार्थक्यानुपगमात् । किन्तु सम्भवव्यभिचारयोः सतोः तदुपगमात् । उक्तं च -

'सम्भवव्यभिचाराभ्यां स्याद्विशेषणमर्थवत्' इति ।

अत एव 'नीलोत्पलम्' इत्यादौ विशेषणसार्थक्यम् । यत स्तत्र उत्पलविशेषणस्य नैल्यस्य उत्पले संभवः । रक्तोत्पलादौ नैल्यस्य व्यभिचारश्चेति रक्तोत्पलव्यावर्तकतया नीलोत्पले सम्भवाच्च सार्थक्यम् । अत एव हि तयोः विशेषणविशेष्यभावो घटते । अव्याववर्तकस्य अतिव्याप्तस्य वा अंशस्य लक्षणे उपादानं कथं घटते इति प्रश्नाशयः ।

यद्यपि - 'मुखं चन्द्र इव' इत्यत्र द्वयोरित्यंशस्य संभवः । 'मुखं मुखमिव' इति अनन्वये व्यभिचारश्चेति तद्विशेषणस्य सार्थक्यं सम्भवतीति कैमर्थ्यापादनं न युक्तमिति चेत्तथाऽपि प्रतीपे उपमेयोपमायां च अतिव्याप्ति र्दुवरित्याह - स्वस्य स्वेनेति । 'गगनं गगनाकारम्' इत्यादौ गगनत्वा विच्छिन्नप्रतियोगिताकसादृश्ये गगनत्वाविच्छिन्नानुयोगिताकत्वमस्तीति तत्राति व्याप्तिवारणाय द्वयोरिति अर्थविशेषणं सार्थकमिति चेत् अन्यत्राव्याप्तिः इत्याह - एवमपीत्यादिना । एवमपि-अनन्वयव्युदासफलकत्वे सत्यपीत्यर्थः ।

तयोः सादृश्यवर्णनसत्वादुपमात्वेन संग्राह्यत्वे तथै वानन्वयोऽपि संग्राह्यः स्यादिति व्यर्थं द्वयोरितिः दम्।

# तत्त्वलोकः

एवंचालक्ष्यत्वाभिमते सर्वत्र अतिव्याप्तिपरिहारः विशेषणस्य आवश्यकः । अस्य तु क्रचिदेव परिहारो दृश्यत इति सर्वात्मना न साफल्यिमति भावः ॥

व्यभिचाराभावमेवोपपादयित - उपमानेत्यादिना । ''मुखिमव चन्द्रः'' इति प्रतीपोदाहरणे, 'धर्मीऽर्थं इव अर्थो धर्म इवे'ति उपमेयोपमोदाहरणे च द्वयोरेवोपमा परिकल्प्यत इत्यतिव्याप्तिः प्रसज्यत इति परिहाराभावः ।

न च - 'मुखमिव चन्द्रः' इति प्रतीपेऽतिव्याप्तिः । यतोऽत्र उपमानोपमेयत्वयोग्ययोरित्युच्यते । तत्र च मुखस्य न उपमानत्वयोग्यता, चन्द्रस्य न उपमेयत्वयोग्यतेति वाच्यम् ।

यतश्च न्यूनगुणस्योत्कर्षप्रतिपादनायैव ह्यलंकारच्छायानुसरणम् , प्रतीपेऽपि लोकप्रसिद्धवैपरीत्येन उपमापरिकल्पनम् उपमेयोत्कर्षायैव भवतीति मुखचन्द्रयोरुपमानोपमेयत्वार्हताऽस्त्येव । अत एव तदुपादानं कुमुदिमिव मुखिमत्यादिव्यावर्तनफलकत्वेन इति प्रागुपपादितम् । एवमुपमेयोपमायामिप द्वितीयवाक्ये प्राथमिकवाक्योपात्तोपमानस्य उपमेयत्वाभिधानमन्यसदृशनिषेधार्थमिति उपमेयतार्हताऽस्त्येवेत्युभयत्रातिव्याप्तिस्तदवस्थैवेति भावः ॥

यदि तु - प्रतीपे वैपीत्यकल्पनम्, अन्यसदृशनिषेधश्च नोपमा बहिर्भावं गाधियतुमलम्, अपि तु तिद्वशेषत्वसाधकमेवेति तयोर्लक्षणस्य व्यापनम् इग्टिमिवेति चेत् सादृश्यं वर्ण्यमानमनन्वयेऽप्यविशिष्टिमिति तस्याऽपि गणाह्यत्वमेवेति 'द्वयोः' इति विशेषणमनुपादेयमेवेत्याह - तयोरिति ॥

# तत्त्वलोकः

अयं भाव: - प्रतीपोपमोयोपमयोः यथा उपमानोपमेययोर्भेदः वास्तव स्तथा भेदाऽभावेऽपि 'यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाशः' इति विषयवाक्यमादाय शरीरकशङ्करभाष्ये - आकाशस्य एकत्वेन श्रूयमाणः उपमानोपमेयभावो न संभवतीत्याशङ्कच बाह्याकाशहृदयाकाशयोर्भेदमारोप्य पूर्वपक्षानुरोधेन उपमानोपमेयभावस्समर्थितः । सिद्धान्तेऽपि आगतिका हि इयं गितः यत्काल्पनिकभेदाश्रयणम् इत्युक्तम् शंकराचार्यैः । तद्वचाख्यानसमये च भामत्यां वाचस्पतिमश्रैः (दहराधिकरणे)

> तेन तस्योपमेयत्वं रामरावणयुद्धवत् । अगत्यां भेदमारोप्य, गतौ सत्यां न युज्यते ॥ इत्युक्तम् ।

एवं च 'गगनं गगनाकारं' इत्यत्र भेदारोपेणोपमेतिपक्षे द्वयो स्सादृश्यम् अविशिष्टमिति तयोरिव अयमपि संग्राह्य एवेति ॥

वस्तुतस्तु - वास्तवो भेदो यत्र तत्रोपमा, यत्र वा काल्पनिको भेदः तत्राऽपि अन्यसदृशनिषेधविवक्षायामुपमैव । परं तु अन्यसदृशनिषेधविवक्षायां अनन्वय इति तत्र न द्वयोस्सादृश्यमिति नातिव्याप्तिः । तदर्थमेव द्वयोरिति पदं सार्थकम् । अत एव अनन्वये ग्रन्थकृताप्यग्रे काल्पनिकभेदो निराक्रियत इति द्वयोरिति विशोषणवैयऽर्थ्योपपादनं न क्षोदक्षमिति प्रतिभाति ।।

एतह्रक्षणघटकस्य द्वयोरितिविशेषणस्य वैयर्थ्योपपादनेनैव काव्यप्रकाशो-क्तलक्षणघटकं भेदग्रहणमपि प्रतीपाद्यतिव्यापकत्वाद्वचर्थमिति न पुर्नवक्तव्य

'एतेन साधर्म्यपमा भेदे' (का.प्र.उ.१०.१२५) इति काव्यप्रकाशोक्तलक्षणेऽनन्वयव्युदासाय कृतं भेदग्रहणमपि प्रत्युक्तम् ॥

# तत्त्वलोकः

मित्याह - एतेनेति । काव्यप्रकाशकृता 'साधर्म्यमुपमा भेदे' इति सूत्रितम् । अस्यायमर्थः - उपमानोपमेययोः भेदप्रतीतौ यस्समानधर्मसम्बन्धस्स उपमेति । अत्र साधर्म्यपदम् ''आयुर्घुत''मित्यादिकार्यकारणभावप्रतीतिस्थले, ''मुखं चन्द्रं मन्ये'' इत्याद्युत्प्रेक्षासु चातिव्याप्तिवारणाय । एवं च साधर्म्यग्रहणादुपमानोप मेययोराक्षेपः । 'नितम्बिनी सैव नितम्बिनीव' इत्यत्रापि साधर्म्य संभवात् अतिव्याप्तिः तद्वारणाय भेदग्रहणम् । अनन्वये च एकस्यैवोपमनोपमेयभावः न पुनिभिन्नयोरिति नातिव्याप्तिः इति विद्याचन्नवर्तिनः काव्य प्रकाशव्याख्यातुराशयः ।।

यदि तु संभवत्साधर्म्यं, किल्पितसाधर्म्यं चेति साधर्म्यं द्विविधं, तत्रानन्वये साधर्म्यं किल्पितमिति तद्वारणाय भेदग्रहणप्रयुक्तिः घटत इति शङ्कचते तदा वैषम्यं प्रसज्यते ।

तथाहि - स्वस्य स्वेन साधर्म्यासंभवात् अनन्वयस्य व्यवच्छेदः कृतः । न पुनः प्रतीपोपमेयोपमयोः । यतः प्रतीपोपमेयोपमयोः व्यवच्छेदः न कृतस्तस्मात् ज्ञायते तयोस्संग्राह्यत्विमिति ।

एतेनेदमुक्तं भवति - प्रतीपेऽप्रकृतानुयोगिकत्वम् , उपमेयोपमायां पकृताऽप्रकृतविषयोपमाद्वयरूपत्विमिति नालंकारान्तरत्वतिमिति योः संग्रा मान्यामिति । अत एव अनन्वयो व्युदस्तः, न पुनः प्रतीपविशेषोपमेयोपमे

न हि संभवत्साधर्म्यवर्णन एवोपमात्वम् । येन स्वस्य स्वेन साधर्म्यासंभवादनन्वयस्य व्यवछेद्यत्वम् इतरयोः सङ्गग्राह्यत्वं स्यात् । तथात्वे

'हंसीव धवला कीर्ति: स्वर्गङ्गामवगाहते' इत्यादी कविकल्पितसाधर्म्योपमायां अनुपमात्वप्रसङ्गात् ।।

## तत्त्वलोकः

इति । यद्येवं तदा काल्पनिकं भेदमादाय अनन्वयोऽपि संग्राह्यः न पुन र्व्युदस्य इति वैषम्यमिति । तदेतन्मनसि निधायाह - न हीति ।

ननु संभवत्साधर्म्ययोरेवोपमेति प्रकाशकाराभिप्रायः कथमवगतः ? इति चेदुच्यते । 'राकायाम् अकलङ्कं चेत्' इत्यादो 'उभौ यदि व्योम्नि' इतिवत् कल्पितो पमात्वे संभवत्यिप 'यद्यर्थोक्तौ च कल्पनम्' इति अतिशयोक्तिविशेषतोपगमात् संभवत्साधर्म्ययोरुपमा, असंभवत्साधर्म्ययोः अतिशयोक्तिप्रभृतीति ।

साधर्म्यसंभव एवोपमेत्युपगमे यत्रालंकारत्वप्रसिक्तनिस्ति तत्रोपमा-प्रतीतावप्यनुपमात्वं प्रसज्यत इत्यव्याप्तिमुद्धावयित - तथात्वेति । उक्तोदा हरणे उपमाने धावल्यसद्धावेऽपि उपमेये तत्सम्भवो नास्ति । अथापि कविसमयानुरोधेन क्वचित्सत्यासत्यगवेषणस्य परित्यागः आलंकारिकसंमतः । अतोऽत्र उपमात्विमष्यते । न चात्रान्यमलंकारमुपलभामहे । अतश्च संभवत्साधर्म्य एवोपमेति विषयविभागध्वननमयुक्तम् । अत एव काव्यादर्शकारेण दिण्डना -

# तत्त्वलोकः

चन्द्रबिम्बादिव विषं चन्दर्नादिव चानलः । परुषा वागितो वक्त्रादित्यसंम्भावितोपमा ॥ [का.द.२.३९] इत्युपमा लक्षिता उदाहृता च ।

# न चैवं सति -

'निपेतुरास्यादिव तस्य दीप्ताः शरा धनुर्मण्डलमध्यभाजः । जाज्वल्यमाना इव वारिधाराः दिनार्धभाजः परिवेषिणोऽर्कात् ॥

इति भामहीयेऽसम्भवोदाहरणेऽतिव्याप्तः । तत्रापि तथा कल्पयितुं शक्यत्वादित्यसंभवस्य अदोषता प्रसज्येत इति वाच्यम् । युक्त्यनिबद्धस्यापि असंभवात् दोषतैव । उक्तोदाहरणे च अम्बुधाराणां ज्वलनम्, विवस्वतः सकाशात् पतनं च कल्पितमपि संभवदिव नानुभूयते । नैवमत्र, किन्तु प्रकृतस्य राज्ञः वक्तात् परुषवाचः असंभवं द्रढयन्नेव असंभावितमेवोपमानं कविः कल्पयति सम इति बाधकं न किमपि ॥

किंच काव्यप्रकाशोक्तलक्षणस्य -

''मुखेन निष्कलंकेन न समस्तव चन्द्रमाः'' इति व्यतिरेकोदाहरणे निषेध्यत्वेन साधर्म्यप्रतीतेः अतिव्याप्तिः । तथा 'ढुंढुंकृत्वा मरिष्यसि' इति तदुदाहृतलुप्तधर्मोपमानोपमायां अतिव्याप्तिः । तत्र गाधर्म्यानुयोगिनिषेधेन स:दृश्यस्यापि निषिद्धप्रायत्वात् ॥

किंच, सत्यामप्युपमानोपमेयत्वयोग्यतायां, सत्यपि हृद्यत्वे लिङ्गचचनभेदादिदुष्टायामुपमायाम्

'हं सीव धवलश्चन्द्रः सरां सीवामलं नभः' इत्यादिरूपायामतिव्याप्तिः ।

#### तत्त्वालोक:

वस्तुतो विचार्यमाणे - लक्षणे उपमानोपमेयत्वयोग्ययोरित्यर्थविशेषणो पादानादेव प्रतीपोपमेयोपमयोः व्यावृत्तिर्भवति, प्रतीपे उपमेयत्वयोग्यस्य उपमानत्वं परिकित्पतम् । उपमेयोपमायामिप द्वितीये वाक्ये उपमेयत्वयोग्यस्यैव उपमानत्वं परिकित्पतिमिति तद्धटकयोः किवसमयसिद्धोपमानत्वयोग्यता नास्त्येवेति अतिव्याप्तेरभावात् अनन्वयव्युदासार्थं प्रकाशकृता कृतं भेदग्रहणं युक्तमित्युभ्युपेयम् ।

सत्यम् ; अथापि अहमेव गुरुः सुदारुणानामिति
हालहल मा स्म तात दृप्यः ।
ननु सन्ति भवादृशानि भूयो
भवनेऽस्मिन् वचनानि दुर्जनानाम् ॥

इत्यादि प्रतीपविशेषे उपमेयत्वयोग्येष्वेव दुर्जनवचस्सु साधर्म्यं वर्ण्यत इति अतिव्याप्तिरिति तद्योग्यतोपादानेनाऽपि न निस्तार इति विभावनीयम् ।

पुनरिप सिंहावलोकनन्यायेन 'उपमानोपमेयत्वयोग्ययो'रिति लक्षणघटकस्य अस्यैव विशोषणस्य उपमाभासेषु उपमाध्वनौ चातिव्याप्तिरित्याह - किंचेति । हंसीवेति ।

# उदाहरिष्यमाणे चोपमाध्वनावतिव्याप्तिः ॥

# तत्त्वालोकः

'हंसीव धवलश्चन्द्रः, सरांसीवामलं नभः। भर्तृभक्तो भटः श्वेव, खद्योतो भाति भानुवत्।।' इति दिण्डिना काव्यादर्शे (काव्यादर्शे २-५५) यथाक्रमम् उपमानानां लिङ्गभेदः, न्यूनत्वं, अधिकत्वं च सहदयानां वैरस्यावहिमत्यभिप्रायेण प्रत्युदाहृतम्। एषु कस्यापि वस्तुनः उपमानार्हता नास्तीति न वक्तुं युज्यते। अथापि लिङ्गभेदादिदुष्टत्वादुपमाभासत्विमित एवमादौ अतिव्याप्तिः।।

वस्तुतस्तु - 'जाति-प्रमाण-धर्मन्यूनता उपमानस्य हीनत्वम् । एतेनाधिकत्वं व्याख्यातम्' इति काव्यालंकारसूत्रे वामनोक्तिदशा (का.सू.१०-११) दुष्टत्वे उपमानत्वयोग्यतासत्वेऽपि अहृद्यत्वादुपमानत्वमेव तादृशेषु न निष्पद्यते । अतश्च लक्षणम् नातिव्याप्तमिति वक्तुमप्यलम् ॥

# उदाहरिष्यमाणे चेति ।।

'किरित प्रकरं गवां प्रकामं
सुमनस्स्वच्छतरं निधौ कलानाम्।
कितिचित्कलयन्ति यत्प्रबोधं
कितिचिन्नेति स तत्स्वभाव एव ॥'
इत्यत्र चन्द्रे किरणजालं साधारण्येन प्रसारयत्यिप कानिचित्पुष्पाणि विकसन्ति,
नान्यानीत्येव विशेषो यथा तत्तत्पुष्पस्वभावकृत एव, न पुनश्चन्द्रकृतिकरणप्रसरणविशेषकृतः तथा सर्वेष्विप शिष्येषु एकरूपतया गुरौ प्रवचनं

निह सोऽप्यलंकारः, अलंकार्यत्वात् । ब्राह्मण - श्रमणन्यायेन तत्र अलंकारध्वनिव्यपदेश इति सिद्धान्तात् ।।

#### तत्त्वलोकः

कुर्वत्यपि केचित् प्रगल्भन्ते नान्ये इत्येष विशेषः तत्तच्छिष्याधीतविषयधारण सामर्थ्यतदभावरूपांशकृतः, शिष्याणां गुरौ प्रतिपत्तितारतम्येन वेति उपमाध्वन्यते । न चात्रोपमाया अलंकारता, ध्वन्यमानत्वेन अलंकार्यत्वात् । न चैतद्द्वारकं विशेषणं प्राचीनैर्लक्षणेऽनुप्रवेशितम् ॥

न च ध्वन्यमानेषु एतादृशेषु अलंकारत्विमष्टम्, तथासित - 'यत्र शब्दशक्त्या साक्षादलंकारं वाच्यं सत्प्रितभासते स सर्वोऽिप वाच्यालंकारस्य विषयः । यत्र तु शब्दार्थशक्तिभ्यामन्यतरया वा आक्षिप्तं वाच्यव्यतिरिक्तं यङ्गचमेवालंकाररूपं प्रतिभासते स ध्वनेर्विषयः ।' इति वाच्यप्रतीयमानयोरलंकारयोः विषयविभागप्रदर्शनं यत् आनन्दवर्धनाचार्यैः कृतं तदप्रयोजकं स्यात् । उक्तं च - 'व्यज्यन्ते वस्तुमात्रेण यदालंकृतयस्तदा । धवं ध्वन्यङ्गता तासाम्' इति व्यज्यमानानामिप अलंकारादीनां ध्वनित्विमिति । तेन च ध्वन्यमानतादशायाम् उपमादीनां अलंकार्यत्वम् इत्युक्तं भवति । एवं चोक्तलक्षणम् उपमाध्वनावितव्याप्तिमिति भावः ।।

न चैवंतर्हि - ध्वन्यमानेषु उपमादिषु 'उमालंकारो ध्वन्यते, रूपकालंकारो ध्वन्यते' इति व्यवहारात् उपमादिध्वनिषु अलंकारतैवास्तु व्यवहारानु-सारित्वह्रक्षणप्रणयनस्येति शंक्यम्, तादृशव्यवहारस्य अन्यथोपपादितत्वात् एवमादौ नालंकारतेत्याह - निह सोऽपीति । अयं भावः - यत्र ''उपमा ध्वन्यते'' ''रूपकं ध्वन्यते'' तत्र वस्तुतः उपमालंकारो ध्वन्यते रूपकालंकारो ध्वन्यते इति

#### तत्त्वलोकः

ध्वनित्वसामानाधिकरण्येन अलंकारस्यापि ध्वनित्वाभिधानं न घटते विरोधात् । विरोधश्च सहानवस्थानलक्षणः । आत्मत्वकटकत्वादिवत् । ध्वनित्वं नियमेन व्यज्यमानेष्वेव, अलंकारत्वं च वाच्यवाचकेष्वेवेति नियमस्य दृष्टत्वात् ।

किंतु व्यज्यमानोपमारूपकादौ अलंकारध्विनव्यपदेशः श्रमणे भूतपूर्वं ब्राह्मण्यमनुसंस्मृत्य यथा ''ब्राह्मण्श्रमण'' इति व्यपदेशः तथात्रापि व्यज्यमान-तादशायाम् अलंकारत्वाऽभावेऽपि तस्यैवार्थस्य वाच्यतादशायां अलंकारता आसीदित्येतावता तद्यपदेशः । दृष्टान्तेऽपि श्रमणत्वावस्थायां न ब्राह्मण्यम् । ततः पूर्वमेव ब्राह्मण्यस्य निवृत्तेः । दार्ष्टीन्तिकेऽपि तथाव्यपदेशस्योपपत्तेः सामानाधिकरण्यं नानुपपत्रं भवतीति अभिनवगुप्तपादादीनां मतमनुसृत्य तद्यपदेशोपपत्तिः प्रदर्शिता । उक्तं च लोचनकृता - यः पूर्वं क्रापि वाक्यार्थेऽलंकारभावमुपमादिरूपतयान्वभूत् । इदानीं तु अनलंकाररूप एव अन्यत्रगुणीभावाभावात् अपूर्वप्रत्यभिज्ञानबलादलंकारध्वनिरिति व्यपदिश्यते । ब्राह्मणश्रमणन्यायेन तद्रूपताभावेन तूपलक्षितं वस्तुमात्रमुच्यते (ध्व.लो.) इति । अमुमेवाभिप्रायं काव्यप्रकाशकारोऽपि - 'निरूपादानसंभारम्' इति शब्दशक्तिमूलालंकारध्वनिमुदाहृत्य 'अत्र व्यतिरेकस्य अलंकार्यस्यापि ब्राह्मणश्रमणन्यायेन अलंकारता' (का.प्र.) इत्याह ।

वस्तुतस्तु - वाच्यतादशायां यस्यार्थस्य अभिव्यक्तौ उपमाद्यलंकार व्यपदेशस्तस्यैवार्थस्याभिव्यज्यमानत्वे सादृश्यमूलकस्तदलंकारध्वनिव्यपदेशः।

रसगङ्गाधरकृतस्तु - उपमाध्विनिनिरूपणप्रसङ्गे 'एषैव च यदा सकलेन वाक्येन प्राधान्येन ध्वन्यते तदा परिहतालंकारभावा ध्वनिव्यपेशहेतुः।

यदि च दुष्टादुष्टालंकार्यालंकारसाधारणोपमासामान्यलक्षणमिति नोक्तातिव्याप्तिः, तदा 'उपमानोपमेयत्वयोग्ययो'रिति ''हृद्यमि''ति च व्यर्थम् । कविसमयसिद्धचभावादिदुष्टोपमाया अपि संत्राह्यत्वात् ॥

#### तत्त्वलोकः

अस्यां च अलंकारव्यपदेशः कदाप्यलंकारभावमप्राप्तेषु मञ्जूषादिगतेषु कटकादिषु अलंकुर्वाणगतधर्ममात्रसंस्पर्शनिबन्धनः' इत्याहुः (रस.पु.२४५) ।

एवं च एकत्र उपमाद्यलंकारभावमुपगतस्यैवार्थस्य अन्यत्र प्राधान्यमनुभवितुं अशक्यत्वात् ब्राह्मणश्रमणन्यायस्य नैवंविधस्थलेषु प्रसक्तिः। अपि तु यत्र धर्मी अभित्रस्सन् अवस्थान्तरमापद्यते तादृशस्थलेषु अयं न्यायः प्रसजित । एवंविधेषु तु स्वरूपयोग्यतासद्भावात् सादृश्याद्वा तद्यपदेशः उपपद्यते । विशेषस्तु उत्तरत्र अलंकारभूतोपमालक्षणव्याख्यावसरे वक्ष्यते । एतेन उपमाध्वनावितव्याप्तिः प्रसज्यत एवेति भावः ।

यदि तु उक्तं लक्षणं दुष्टालंकार्यालंकारसाधारण्येन कृतमित्युच्यते तदा 'उपमानोपमेयत्वयोग्ययोरिति' हृद्यमित्यनयोरुपादानं व्यर्थं स्यात् इत्याह-यदि चेति ।

न च - दुष्टादुष्टालंकारसाधारण्येनोपमालक्षितेत्यभ्युपगमेऽपि न तयोः वैयर्थ्यम् । 'तरलं लोचनयुगलं कुवलयमचलं किमेतयोस्साम्यम्' इत्यादि व्यतिरेके निषेधप्रतियोगितया प्रतीते साधर्म्येऽतिव्याप्तिवारणाय 'उपमानो पमेयत्वयोग्ययोर्द्वयोः हृद्यं पर्यवसितं साधर्म्यमुपमे'ति परिष्कियते । तथा सित

यतु विद्यानाथेन लक्षणमुक्तम् -स्वतिसद्धेन भिन्ने सम्मतेन च धर्मतः । साम्यमन्येन वर्ण्यस्य वाच्य चेदेकदोपमा ॥ (प्र.रु.)इति ।

#### तत्तवालोक:

दुष्टोपमाव्यावृत्तिर्भविष्यतीति कथं तयोः वैयर्थ्यम् ?, उच्यते व्यतिरेकेऽति व्याप्तिर्नैव भवति, यतस्तत्र 'व्यतिरेक एव कवेस्तात्पर्यं न पुनस्साधर्म्यं' इति नच वक्तुं शक्यम् । यं कंचिद्धर्ममुपादाय सादृश्ये सत्येव धर्मान्तरप्रयुक्त - सादृश्यभावस्यैव व्यतिरेके विवक्षितत्वेनातिव्याप्तेरवारणात्, अतश्च ''हृद्यमि''ति साधर्म्यविशेषणमुपादेयमेवेति वाच्यम् ।

तथा सित - उक्तिविशेषणेनैव निषेधपर्यवसायिनोऽनन्वयघटकसाधर्म्यस्यापि व्यावृत्तिसिद्ध्या अनन्वयवारणाय कृतं 'द्वयो'रितिविशेषणम्, प्रकाशकारीयलक्षणे भेदग्रहणं च व्यर्थमेवेति तयोर्लक्षणं दुष्टमेव ।

किंच - वाच्यालंकारस्वरूपकथनावसरे तद्विरुद्धतया दुष्टव्यङ्गचसाधारण्येन उपमासामान्यलक्षणप्रणयनस्यानुचितत्वाचेति दिक् ।

इत्यं प्राचीनानां लक्षणे द्वे अपि अव्यापके अतिव्यापके चेति प्रतिपाद्य सम्प्रति विद्यानाथोक्तमुपमालक्षणम् खण्डियतुं तदीयं लक्षणमनूद्य तद्धटकदलानि तन्मतानुसारेण सार्थकयित - यतु इत्यादिना ।

वर्ण्यस्य, स्वतिस्सिद्धेन भिन्नेन सम्मतेन च अन्येन धर्मतस्साम्यम् एकदा वाच्यं चेत् उपमा इति योजना ।

# अत्र 'स्वतिस्सिद्धेन' इत्युत्प्रेक्षाव्यावृत्तिः । तत्रोपमानस्य कविकल्पितत्वेन लोकसिद्धित्वाभावात् ॥

#### तत्त्वलोकः

वर्ण्यस्य - उपमेयस्य, स्वतिस्सिद्धेन-लोकानुभवगोचरेण, किवमितिविकासानुिल्लिखितेन, भिन्नेन-वर्ण्यादन्येन उपमानेनेत्यर्थः, संमतेन -किवसमयप्रसिद्धेन लिङ्गभेदािददोषरिहतेन, अन्येन-अवर्ण्येनोपमानादिना धर्मतः-गुणिक्रययोरन्यतरेण, एकदा - एकवाक्यतया, साम्यं-सादृश्यं वाच्यं चेत् -शब्दशिक्तप्रतिपाद्यं यदि, तदा उपमा - तन्नाम्नी उपमालंकृतिरित्युच्यते इति कारिकार्थः । 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र मुखस्य लोकसिद्धेन, मुखिद्धिन्नेन, किवसम्मतेन चन्द्रेण आह्लादकरत्वरूपधर्मनिबन्धनं सादृश्यं प्रतीयत इति लक्षणसमन्वयः ।

लक्षणधटकदलप्रयोजनं प्रदर्शयित - अत्रेति । तद्यथा -कीर्तिः काकतिवीररुद्रनृपतेः सिंहासनाध्यासिनः प्राचां भूमिभुजां यशः पिदधती कोटिन्दुतुल्यद्युतिः । रक्षादिक्षणराजलाभजनितामन्दप्रमोदोत्थिता त्रैलोक्याट्टहसप्रभेव ककुभां प्रान्तेषु विद्योतते ॥ इति ।

अस्यामुत्रेक्षायां कीर्तौ अट्टहास्त्रभातादात्म्यं संभाव्यते । संभाव्यमानायाश्च कविमतिविकासकित्पतत्त्वमेव न लोकिसिद्धत्विमिति अतिव्याप्तेर्नावकाशः । अत्र स्वतिस्सिद्धेनेत्यनुपादाने तु अतिव्याप्तिस्यादिति भावः ॥

'भिन्नेन' इत्यनन्वयव्यावृत्तिः । 'सम्मतेन' इति सर्विविधदुष्टोपमाव्यावृत्तिः । किवसमयप्रसिद्यभावेन लिङ्गवचनभेदादिना वा यद्यदसम्मतम्, तस्य सर्वस्यापि सम्मतपदेन व्यावर्तनात् ।

#### तत्त्वलोकः

भिन्नेनेति पदव्यावर्त्यमाह - भिन्नेनेति । तद्यथा -सन्तु लोके सुवर्णीद-रत्नाकर-सुधाकराः । तथापि वीररुद्रोऽयं वीररुद्र इव स्वयम् ॥

अस्मिन् अनन्वये उपमानोपमेयोर्भेदो नास्ति । परं तु वर्ण्यस्य वीररुद्रस्य तैनैव साम्यं वाच्यमिति नातिव्याप्तिरिति भावः ॥

सम्मतेनेति पदव्यावर्त्यमाह - सम्मतेनेति । तद्यथा -

हंसीव धवलश्चन्द्रः, सरांसीवामलं नभः। भर्तृभक्तो भटः श्वेव, खद्योतो भाति भानुवत्।।

इत्यादौ लिङ्गभेद-वचनभेदन्यूनताधिक्यानां सहृदयोद्वेजकतया दूषकत्वं न्यायसम्मतिमित एवंविधेष्वतिव्याप्तिवारणाय, 'कुमुदिमव मुखम्' इत्यादौ कविसम्मत्यभावेनातिव्याप्तिवारणाय च सम्मतेनेति विशेषणिमिति भावः।

अत्र सम्मतेनेत्यनेन यत्र लिङ्गवचनभेदहीनताधिक्यानां न सहदयोद्वेजकत्वं नेषाम् संग्राह्यत्वमेवेति फलित ॥

अत एव **भामह:** स्वकीये काव्यालंकारे **मेधाविनाम्ना** आलंकारिकेणोदितान् -

> 'हीनताऽसंभवो लिङ्गवचोभेदो विपर्ययः। उपमानाधिकत्वं च तेनासदृशतापि च। त एते उपमादोषास्सप्त मेधाविनोद्धृताः॥ इत्यनूद्य, 'स मारुताकम्पितपीतवासाः

> > विभ्रत्सलीलं शशिभासमब्जम्।

यदुप्रवीरः प्रगृहीतशार्ङ्गः

सेन्द्रायुधो मेघ इवाबभासे ॥'

अत्र उपमेये यदुवीरे वासश्शंखश्चाप इति त्रीणि विशेषणान्युपात्तानि, उपमाने मेघे शार्ङ्गसदृशं शक्रधनुर्मात्रमुपात्तम्, न पुनर्वासश्शंखसदृशे इति हीनंत्वदोष इति मेधाविनः अभिप्रायं निराचष्टे स्म -

> सर्वं सर्वेण सारूप्यं नास्ति भावस्य कस्यचित् । यथोपपत्ति कृतिभिः उपमासु प्रयुज्यते ॥ इत्यनेन ।

अन्यथा 'मुखं चन्द्र इव' इत्यादवापि न्यूनतैव प्रसज्येत । तदपि **भामहेन** अभिहितम् -

> अखण्डमण्डलः क्रेन्दुः क्र कान्ताननमद्युति । यत्किञ्चित् कान्तिसामान्याच्छिशिनैवोपमीयते ॥ किंच काव्यानि नेयानि लक्षणेन महात्मनाम् । दृष्टं वा सर्वसारूप्यं राजिमत्रे यथोदितम् ॥

इति । उदाहतं च -

सूर्यांशुसम्मीलितलोचनेषु दीनेषु घर्मानिलनिर्मदेषु ।

साध्वः स्वगेहेष्विव भर्तृहीनाः

केकाः विनेशुः शिखिनां मुखेषु ॥

इति । अत्र यद्यपि उपमेये मुखे लोचनसम्मीलन-दैन्यनिर्मदत्वानां धर्माणामाधिक्यं प्रतीयते । उपमाने गेहे तु धर्माणां तादृशानामुपादानं नास्ति । न चैतावता उपमाने धर्मकृतन्यूनतेत्यनुपमात्वं वक्तुं युक्तम् ।

अमुमेवाभिप्रायं परिपुष्णतेव दण्डिना -

न लिङ्गवचने भिन्ने न हीनाधिकते अपि । उपमादूषणायालं यत्रोद्वेगो न धीमताम् ॥ इत्युक्त्वा, स्त्रीव गच्छित षण्डोऽयं वक्त्येषा स्त्री पुमानिव । प्राणा इव प्रियोऽयं मे विद्या धनिमवार्जिता ॥ भवानिव महीपाल देवराजो विराजते । अलं अंशुमतः कक्ष्यामारोढुं तेजसा नृपः ॥ इत्युदाहृत्य,

इत्येवामादौ सौभाग्यं न जहात्येव जातुतिक् ॥ (का.व्या २.५१-५४) इति निगमितम् । परन्तु यत्र धीमतामुद्वेगो जायते तादृशः परिहर्तव्यः इत्यपि तेनैव दिण्डना उक्तम् -

> 'अस्त्येव कचिदुद्वेगः प्रयोगे वाग्विदां यथा । ''हंसीव धवलश्चन्द्रः''। ''ईदृशं वर्ज्यते सिद्धिरिति'' ॥

एवं च संमतेनेति विशेषणमसंमतव्यावर्तकं संग्राह्यसंग्राहकं चेत्युक्तं भवति । अत एव उपमानिरूपणान्ते दोषाणामपवादाः ग्रन्थकृतापि प्रदर्शयिष्यन्ते इति बोध्यम् ॥

'धर्मतः' इति श्लेषव्यावृत्तिः । श्लेषे हि - 'सकलकलं पुरमेतञ्जातं सम्प्रति सुधांशुबिम्बिमव' इत्यादौ शब्दसाम्यिमवशब्देनोच्यते, न गुणिक्रयारूपधर्मसाम्यम् ।

'अन्येन वर्ण्यस्य' इत्यनेन प्रतीपव्यावृत्तिः । तत्र वर्ण्येन प्रकृतेन सहाप्रकृतस्य सादृश्यवर्णनात् ।

#### तत्त्वलोकः

धर्मतः इति विशेषणात् श्लेग्ट्यावृत्तिरित्याह - धर्मत इति । श्लेषे हि 'सकलकलं पुरम्' इत्यादौ पुरे चन्द्रबिम्बसाम्यं किवनोपिनबद्धम् । उपमालंकार इति प्रकाशकारः, श्लेषालंकार इति सर्वस्वकारः । तयोः सर्वस्वकारसिद्धान्तश्रद्धालुना विद्यानाथेन - शब्दसाम्यमात्रे श्लेषः, गुणिक्रयासाम्ये उपमेति उपमाश्लेषयोर्विषयविभागं प्रदर्शितवतो रुय्यकस्य अनुरोधेन उपमाप्रतिभोत्पत्तिः श्लेष एवायं नोपमेति मत्वा धर्मत इति विशेषणात् न श्लेषेऽतिव्याप्तिरिति भावः आविष्कृतः । एवं च ''सकलकलं पुरिम''त्युदाहरणे पुरे कलकलध्वनिमत्त्वम् चन्द्रबिंबे सकलकलापरिपूर्णतेति धर्मसाम्यं न भवति इति नात्रोपमा, शब्दसाम्यमात्रप्रतीतेः श्लेष एवेति ॥

'अन्येन वर्ण्यस्य' इति दलनिवेशात् तद्विपरीते प्रतीपे नातिव्यप्तिः इत्याह-अन्येनेति ।

तद्यथा -

'लोकोऽयमविशेषज्ञः किं कुर्मः कस्य कथ्यते । यत् काकतिनरेन्द्रेण सुमेरुरुपमीयते ॥' इति ।

एक्देत्यनेनोपमेयोपमाव्यावृत्तिः । 'वाच्यम्' इत्युपादानात् व्यङ्गचोपमाव्यावृत्तिः इति ॥

## तत्त्वलोकः

अत्र वर्ण्येन राज्ञा सुमेरोस्सादृश्यं परिकल्पितम् । उपमायां तु वर्ण्यस्य अवर्ण्येन साम्यं कल्प्यत इति प्रतीपे नातिव्याप्तिरिति भावः ।

एकदेति विशेषणव्यावर्त्यं प्रदर्शयति - एकदेति ।

तद्यथा - 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीरर्थो धर्म इव त्वयि' इति ।

अत्र प्रथमवाक्ये धर्मार्थयोः, द्वितीयवाक्ये अर्थधर्मयोश्च सादृश्यं वाक्यभेदेन इवशब्दद्वयमुचार्य प्रतिपाद्यते इत्युपमेयोपमा । अस्यां तु एकवाक्यतयेति तत्र नातिव्याप्तिरिति भावः ॥

वाच्यमित्युपादानात् व्यङ्गचोपमाव्यावृत्तिरित्याह - वाच्यमितीति । तद्यथा -

> 'एष सत्यं राजा श्यामा खलु त्वं समागमो द्वयोः । किंपुनर्न प्रदोषकथा दृश्यते एतत्खल्वाश्चर्यम् ॥'

इत्यत्र श्यामा-राजशब्दवाच्ययोः कान्ताृनृपयोः प्रकृतयोः अप्रकृतिनशाचन्द्रा-भेदाध्यवसायेन प्राप्तस्य कालविशेषस्य प्रदोषस्य प्रतिषेधेन विरोधाभासः प्रतीयते । प्रकरणबलाच कान्तां-नृपवाचकाभ्यां श्यामाराजशब्दाभ्यां निशाचन्द्रयोः प्रतीतेः श्यामानिशयोः, राज-चन्द्रयोश्चौपम्यं ध्वन्यते । एवमादौ च साम्यस्य शब्दशक्तिवेद्यत्वं नास्तीति नातिव्याप्तिरित

तत्र उत्प्रेक्षाव्यावृत्तये 'स्वतिस्सिद्धेन' इत्युक्तमयुक्तम् । उत्प्रेक्षयामिवकारस्य विषयविषयिणोस्तादात्म्यादिसंभावनावाचकत्वेन तत्र साम्यस्य अवाच्यतया तत एव तब्बावृत्तेः ॥ उक्तं हि चक्रवर्तिना-

#### तत्त्वलोकः

भावः । इतिशब्दः विद्यानाथाभिमतलक्षणसमन्वयदलकृत्ययोः परिसमाप्तिं द्योतयित ॥

एवं विद्यानाथोक्तं लक्षणं सदलकृत्यमुपपाद्यं तदीयं लक्षणं निराकर्तुं उथ्येक्षाव्यावर्तकं स्वतिस्सिद्धेनेति विशेषणमनुपादेयम्, साम्यिमत्यने नान्यथासिद्धत्वादित्याह - तत्रेति । तद्यथा -

पुञ्जीभूतमिव ध्वान्तं एष भाति मतङ्गजः ।

सरः शरत्प्रसन्नाम्भो नभःखण्डिमवोज्ज्ञितम् ॥ (भा.का.२-५२) इत्यत्र मतङ्गजे पुंजीभूतध्वान्ततादात्म्यमुत्प्रेक्ष्यते । तथा शरत्प्रसन्नाम्भसि सरिस भूतलस्थितनभःखण्डतादात्म्यं चोत्प्रेक्ष्यते । अत्र ध्वान्तस्य पुंजीभवनम्, आकाशखण्डस्य भूमावुज्झितत्वं वा न लोकसिद्धामित्येवमादौ इवशब्दः सम्भावनावाचक एव न साम्यवाचक इति साम्यं वाच्यमित्यनेनैव उत्प्रेक्षाव्यावृत्तेः स्वतस्सिद्धेनेति विशेषणं व्यर्थमिति भावः॥

उपमानस्य लोकप्रसिद्धितदभावाभ्याम् इवशब्दस्य उपमासंभावनाबोधकत्वं सम्प्रतिपन्नमित्यत्र अलंकारचक्रवर्तिना उक्ते संमितकारिके प्रदर्शयित - उक्तं हि इत्यादिना ।

यदायमुपमानांशो लोकतः सिद्धिमृच्छति । तदोपमैव येनेवशब्दः साधर्म्यसूचकः ॥

यदा पुनरयं लोकादिसद्धः किवकिल्पितः । तदोत्रेक्षैव येनेवशब्दः संभावनापरः ॥ इति । दृष्टं च लोके संभावनापरत्विमवशब्दस्य - 'दूरे तिष्ठन् देवदत्त इवाभाति' इति ।

### तत्त्वलोकः

अस्यायमर्थः - कविना उपादीय.मानः उपमानांशः - उपमानभागः अलंकारैकदेशः, लोकतस्सिद्धिम् - लोकानुभववेद्यताम् , ऋच्छति - प्राप्नोति ।

यद्वा उपमानांशः उपमानविशेषणतया भासमानो यो भागः लोकतः सिद्धिम् ऋच्छति तदा उपमैव अलंकारः, येन इवशब्दः साधर्म्यसूचक इति निश्चीयत इति ।

## उपमात उत्प्रेक्षायां वैलक्षण्यमाह - यदा पुनरिति ।

यदा पुनः, अयं उपमानांशः - उपमालंकारैकदेशः उपमानम्, तद्विशेषणं वा, लोकादिसद्धः - लोकानुभवाऽगोचरस्सन्, कविकित्पतः - किविप्रौढोिक्तिसिद्धो भवित तदा उत्प्रेक्षैव अलंकारः, येन हेतुना इवशब्दः संभावनापरः - संभावनामेव प्राधान्येनाहेति यावत्।

ननु इवशब्दस्य साधर्म्यप्रतिपादकत्वमेव न संभावनाप्रतिपाकत्वम् इति ।
कर्मामयं विषयव्यवस्थोपपद्यते इत्यत्राह - दृष्टं चेति ।

कथं च स्वतिस्सिद्धेनेत्यनेनोत्रेक्षाव्यावृत्तिः ?

न नित्यमिस्मन् पिरपूर्णतेति

त्यक्त्वा नभः क्षोणितलावतीर्णः ।

आनन्दयन्निन्दुरिव स्वधाम्ना

विभाति लोके नवकाकतीन्द्रः ॥

इति तदीयोत्रेक्षोदाहरण एवोपमानस्य स्वतिस्सिद्धत्वात् ॥

#### तत्त्वलोकः

एवं च 'चन्द्र इव मुख'मित्यादौ मुखे चन्द्रसादृश्यम् 'दूरे तिष्ठन् देवदत्त इवाभाति' इत्यादौ पुरुषान्तरे उपमानकोटिकः प्रायो निश्चयः प्रतीयत इति भेद आविष्कृतो भवति ।

यद्यपि चक्रवर्तिमतमनुरुध्य स्वतिस्सद्धेनेति विशेषणमुत्प्रेक्षां व्यावर्तयतीत्युप-गमेऽपि विद्यानाथोदाहरिष्यमाणोत्प्रेक्षोदाहरणे लोकप्रसिद्धोपमानोपादानादितव्याप्तिः अपरिहार्येति मनिस निधाय पृच्छिति - कथं चेति । न नित्यमिति । अस्मिन् परिदृश्यमाने नभिस, नित्यं सर्वकालावच्छेदेन, परिपूर्णता-कलासाकल्यं नेति मत्वा, नभः - अन्तरिक्षम् त्यक्त्वा क्षोणितलावतीर्णः - क्षितितलमवतीर्णः इन्दुरिव नवकाकतीन्द्रः, काकितर्नाम दुर्गाशिक्तरेकिशिलानगरेश्वराणां कुलदेवता इति कुमारस्वामिसोमपीथी ।

एवञ्च भक्तैः स्वेष्टदेवतानामधारणस्य 'चामुण्डरायः' इत्यादि नामसु प्रसिद्धत्वात् काकतिश्चासौ इन्द्रश्च काकतीन्द्र इति समासः।

(गुणैरपूर्वः) लोके भुवने स्वधामा स्वतेजसा लोके आनन्दयन् सन्तोषमुत्पादयन् विभाति अधिकं शोभते इत्यर्थः ।

## इन्दुः क्षेणितलावतीर्णत्वाकारेण कविकल्पित इति चेत् ,

### तत्त्वलोकः

एवं चात्र उपमानभावमनुभवतः चन्द्रस्य लोकसिद्धत्वम् अस्त्येवेति स्वतिस्सिद्धेनेत्यनेन उत्प्रेक्षाव्यावृत्तिः न भवतीति उपमालक्षणम् अतिव्याप्नोत्येवेति भावः ॥

ननु - 'दण्डी नास्ति' इत्यादिप्रतीतौ यथा पुरुषसत्वेऽपि दण्डरूपविशेषणाभावप्रयुक्तदण्ड्यभाव उपेयते, तद्वत् इहापि उपमानस्येन्दोः लोकसिद्धत्वेऽपि क्षितितलावतीर्णत्वरूपविशेषणांशस्य तद्वृत्तित्वेन लोकप्रसिद्धत्यभावात् 'न नित्यमस्मिन्नि'त्युदाहरणे उपमानस्य स्वतस्सिद्धत्वं नास्ति विशिष्टाकारस्य कविप्रौढोक्तिकिल्पतत्वादिति स्वतस्सिद्धेनेति विशेषणं युक्तमेवेति शङ्कते - इन्दुरित्यादिना ।

वस्तुतस्तु - उत्प्रेक्षात्वावच्छेदेन उपमानस्य तदंशस्य उभयोर्वा कविनिबद्धत्वमेवेति नियमोऽभ्युपगन्तुं न शक्यः । उपमानस्य लोकसिद्धत्वेऽपि उत्प्रेक्षोपगमात् । तद्यथा -

ज्ञाने मौनं, क्षमा शक्तौ, त्यागे श्लाघाविपर्ययः । गुणाः गुणानुबन्धित्वात् तस्य सप्रसवा इव ॥ इत्यत्र ज्ञानादिसाहित्येन मौनादीनां सप्रसवत्वमुत्प्रेक्ष्यते । उपमानांशश्च सप्रसवत्वं लोकानुभवसिद्धमेव न कविनिबद्धमिति ।

अयं चांशः विद्यानाथस्याप्यसंमत इति न शक्यं वक्तुम् । यतः गौय स्वतिस्सद्धेनेति दलकृत्यप्रदर्शनावसरे 'उत्प्रेक्षायामप्रसिद्धस्याऽपि'

## तर्हि 'चन्द्रिबम्बादिव विषं चन्दनादिव चानलः । परुषा वागितो वक्त्रादित्यसंभावितोपमा ॥'

इत्युक्तायां असंभावितोपमायामव्याप्तिः । विषानलयोः स्वतःसिद्धत्वेऽपि चन्द्रचन्दनप्रभवत्वेन कविकल्पितत्वात् ॥

#### तत्त्वलोकः

इति अपिशब्दः प्रयुक्तः उत्प्रेक्षायां लोकसिद्धमुपमानं न निरुणिद्ध ।

एतेन 'यदायमुपानांशः' इत्यादि चक्रवर्तिना यदुक्तं तदिप चिन्त्यमेव । अत एव ग्रन्थकारः उत्प्रेक्षाप्रो जकत्वं 'अप्रकृततादात्म्य संभानोपयुक्तविशेषणकल्पन'स्येत्यभिधास्यित । अत एव च 'दूरे तिष्ठन् देवदत्त इवाभाति' इत्यादिप्रदेशे देवदत्तादेः प्रसिद्धत्वेऽिप विप्रकर्षस्थित पुरुषे तत्तादात्म्यसंभावनमेवानुभिवकमुन्नीयते, न पुनस्साम्यमात्रम् इत्यलमितिवस्तरेण । एवं च उत्प्रेक्षायां साम्यस्यावाच्यत्वादेव तव्यावृत्तिरिति यत्प्रतिपादितं तदेव समीचीनम् ।

'तुष्यतु दुर्जन' इति नीत्या ''न नित्यिम''त्युदाहरणे उत्प्रेक्षोपगमेऽपि न निस्तारः, अन्यत्र अव्याप्तेरेव प्रसङ्गादिति समाधत्ते - तहीति । चन्द्रिबम्बाद्विषमिव, चन्दनात् अनल इव इतो वक्त्रात् परुषा वाक् इत्युक्त्या चनद्रचन्दनाभ्यां विषपावकयोः निस्सरणं यथा न संभावितं तथा भवद्वक्त्रात् परुषवाङ्निस्सरणमसंभावितिमिति तयोरुपमा असंभावितोपमा । अत्र विषानलयोः स्वतिस्सद्धत्वेऽपि तद्विशेषणयोः चन्द्र-चन्दन प्रभवत्वयोः विषानलवृत्तित्वमनुभवदूरिमिति अव्याप्तिः प्रसज्येतेति भावः ।।

उभौ यदि व्योग्नि पृथक् प्रवाहौ
आकाशगंगापयसः पतेताम् ।
तेनोपमीयेत तमालनील मामुक्तमुक्तालतमस्य वक्षः ॥

#### तत्त्वलोकः

यदि तु - ''चन्द्रिबम्बिद्विति'' पद्ये चन्द्रप्रभविवषस्य, चन्दनप्रभावानलस्य च वाचा सह उपमा न किविविवक्षोपारूढा, अपि तु चन्द्रिबम्बिद्धिषं यथा असंभावितं, यथा च चन्दनादनलः असंभावितः, तथा त्वन्मुखात् परुषोक्तिरसंभावितेति असंभाविवत्वसाधारणधर्मिका उपमा असंभावितोपमेति दिण्डिना व्यवहृतेते विष-परुषवचनयोरुपमायां चन्द्रचन्दनादेः मुखस्य च बिम्बप्रतिबिम्बभावः। एवंच चन्द्रिबम्बजन्यविषत्वम्, चन्दनजन्यानलत्वं नोपमानतावच्छेदकम् इति नाव्याप्तिः । यत्र तु उपमानतावच्छेदकविशिष्टमुपमानमप्रसिद्धं तत्रोत्प्रेक्षैव । अत एव चक्रवर्तिना - 'यदायमुपामानांशः' इत्यत्र अंशपदमुपात्तमिति समाधीयेत तदापि उदाहरणान्तरे - अव्याप्तिरुद्धाव्यत इत्याशयेनोदाहरति - उमौ यदीति ।

तमालनीलं आमुक्तमुक्तालतम् अस्य वक्षः यदि आकाशगंगापयसः उभौ प्रवाहौ पृथक्पतेतां तर्हि तेनोपमीयेत इत्यन्वयः ।

शिशुपालवधे - भगवतो वसुदेवनन्दनस्य वक्षःस्थलरामणीयकास्वादानु-भूतिप्रदर्शकमिदम् । तमालः - तापिच्छः तद्वत् नीलम्, आमुक्ते-आसञ्जिते मृक्तालते-लतातुलितमुक्ताहारे यस्मिन् तत् अस्य भगवतो वक्षः उरस्थलं यदि आकाशगंगापयसः - वियद्गंगातः, उभौ प्रवाहौ व्योग्नि आकाश

## इति कविकल्पितोपमानायामुपमायां सर्वथैवाव्याप्तिः ॥

#### तत्त्वलोकः

एव पृथक् विभज्य पतेतां प्रवहेतां, संभावनायां लिङ् । तेन-तमालनीलेनाकाशेन उपमीयेत - सदृशीक्रियेत । नास्योपमानं किञ्चिदिति अर्थः । अनुपमं भगवद्वक्षःस्थलमिति यावत् ॥

अत्र कवेरयमभिप्रायः - कण्ठालिम्बतमुक्ताहारान्तरालपरिदृश्यमान तमालोपमितभगवदुरस्थलानुकारि न किमपि लोकदृष्टमुपलभामहे । यदि विष्णुपद एव विष्णुपदी सान्तराला एकदैव द्विधा प्रवृत्ता भवेत् तदा तादृक् व्योम सदृशं भवेत्, न च तथा संभाव्यते अतश्च अनुपमं एतद्वक्षः इति ।

## एवमादौ च उत्पाद्योपमेति रुद्रटादिभिः उपगतम् । तद्यथा -

अनुपममेतद्वस्त्वत्युपमानं तद्विशेषणं चासत्। संभाव्य स यद्यर्था क्रियते सोपमोत्पाद्या ॥ (रुद्रट) इति । ग्रन्थकृता चेयं कित्पतोपमेति व्यविह्रयते । एवं च तादृशस्याकाशस्य किवमितिविकासमात्रोत्प्रेक्षितत्वेन स्वतिस्सिद्धत्वं नास्तीत्यव्याप्तिरिति तिद्वशेषणमव्यापकत्वादयुक्तम् । तदाह - इति किविकिल्पतेति ।

यद्यप्यत्र - गगनात् गलन्त्याः वाहिन्याः एकप्रवाहोत्प्यनन्तरं प्रवाहान्तरस्य तत्पतनस्य च खण्डशः स्वतिस्सद्धत्वमस्ति । अथापि पृथक्पातिविशिष्टस्य प्रवाहस्य व्योम्ना संबन्धमात्रं किवना परिकित्प्यते । अतः प्रवाहकर्तृकपातमात्रमेव किवकित्पितमित्युपमानांशस्य किवकित्पततोक्तिः न हृदयंगमा बिभाति । इति चेत् - उच्यते ।

विशिष्टस्य शुद्धादितरेक इति पक्षे उभयतःप्रवहद्गंगाविशिष्टव्योमनः कविकल्पितत्विमिति अव्याप्तिरिति ग्रन्थकृदाशयात्।

यत्त्वत्र कौस्तुभकृता - 'विशेष्यस्य किल्पतत्वादव्याप्तिरिति तत्र समीचीनम्, तत्रातिशयोक्तेरेवाङ्गीकारात्' इति तदयुक्तम् । विद्यानाथेन यद्यर्थातिशयोक्तेः संभावनालंकारस्य वा अनभ्युपगमेन किल्पतोपमैव युक्ता, न पुनर्निरलंकारतेति प्रत्यायनाय ग्रन्थकृता कविकिल्पतेत्यभिधानम् ।

**कुवलयानन्दानुसारे तु** - प्रकाशकाराभिमतयद्यर्थातिशयोक्त्युदाहरणेषु संभावनालंकारस्यैव उपगमेन तत्रैवास्योदाहरणस्य गतार्थत्वात् । अत एव कुवलयानन्दे -

'कस्तूरिकामृगाणाम् अण्डात् गन्धगुणमखिलमादाय । यदि पुनः अहं विधिः स्यां खलजिह्नायां निवेशयिष्यामि ॥'

इति पद्ये संभावनालंकारमुपपाद्य 'यद्यर्थोक्तौ च कल्पनिति काव्यप्रकाशोक्तातिशयोक्तिभेदः' इति हि परपक्षत्वेनोपन्यासः कृतः ॥

वस्तुतस्तु - 'यदि शेषो भवेद्वक्ता कथितास्स्युर्गुणास्तव' इत्यत्र यथा वक्ता शेषो न भवित अतस्त्वदीया गुणा अपि कथियतुं न शक्याः इत्यन्यादृशगुणवत्वप्रतिपादने तात्पर्यम्, तद्वदत्रापि दिव्यापगाप्रवाहद्वयान्तरालवर्ती आकाशदेशः यदि स्यात् तदा तादृशेनाकाशेन उपमीयेत । न च तथा द्रष्टुं शक्यम् । अतश्चानुपमं भगद्रक्षस्त्र्थलिमत्यत्रैव पर्यवसानं युक्तमिति पर्यवस्यित । न चात्र उत्पाद्योपमेति व्यवहार एव युक्त इति भाति ।

## 'भिन्नेन' इत्यनन्वयव्यावृत्यर्थमुपात्तमप्ययुक्तम् ।

#### तत्त्वलोकः

यच्चाप्युक्तं कौस्तुभकृता - 'प्रवाहस्य स्वतिसिद्धत्वेन पृथक्त्वेन पातस्यैव कविकल्पितत्वात् विशोष्यस्यापि कविकल्पितत्वात् इइत्युक्तेरसंगतत्वाच'(अ.कौ. १२पु) इति ।

तदयुक्तम् - यतोऽत्र न प्रवाहस्य विशेष्यत्वं, किन्तु व्योम्नः । स्वच्छ प्रवाहद्वयमध्यपरिदृश्यनानेन व्योम्ना भगद्वक्षसः सादृश्यं संभावतिम्, न पुनः प्रवाहेणेत्यत्र कवेर्यन्थकर्तुश्च तात्पर्यात् ।

उपमाने कविकल्पितत्वोक्तिः पूर्वं कथंचित्समाहिता । प्रवाहे विशेष्यत्वस्य सिद्धत्वस्य च कल्पनाद्वारा खण्डनं आग्रहकृतमेव ।

'तत्रातिशंयोक्तेरङ्गीकारात्' इति कौस्तुभोक्तिरिप वक्ष्यमाणसिद्धान्तभागानू द्यमान-काव्यप्रकाशिकानुवादरूपैवेति चर्वितचर्वणरूपैवेति बोध्यम् ।

एतेनेदमुक्तं भवति - उपमालक्षणे स्वतस्सिद्धत्वोपादानं अनपेक्षितम् अव्यापकं चेति अयुक्तमेवेति । अधिकमन्यत्र ।

इत्यं प्रथमदलं अयुक्तमिति उपपाद्य 'भिन्नेन' इति द्वितीयमिप दलं अयुक्तमित्युपपादियतुमुपक्रमते - भिन्नेनेत्यादि । अत्र भेदस्य सप्रतियोगिकतया किंप्रतियोगिको भेदः विविधतः ? किं उपमेयसामान्यप्रतियोगिकः? उत उपमेयतावच्छेदकधर्मावच्छिन्नप्रतियोगिकः ? अथ स्वोपमेय-तावच्छेदकधर्मावच्छिन्नप्रतियोगिकः ? आद्ये उपपादकोपमासु अव्याप्तिः

अनन्तरत्नप्रभवस्य यस्य हिमं सौभाग्यविलोपि जातम् । एको हि दोषो गुणसन्निपाते निमञ्जतीन्दोः किरणेष्विवाङ्कः ॥

तत्त्वलोकः

प्रसज्यत इत्युदाहृत्य उपपादयति - अनन्तरत्नेति ।

हिमं अनन्तरत्नप्रभवस्य यस्य सौभाग्यविलोपि न जातम् , यतः एको दोषः गुणसंनिपाते इन्दोः किरणेषु अङ्कः इव निमज्जितं हि इत्यन्वयः । हिमं - प्रालेयं कर्तृ, अनन्तरत्नप्रभवस्य अनन्तानि असंख्यातानि रत्नानि श्रेष्ठवस्तूनि तेषां प्रभवस्य कारणस्य 'रत्नं स्वजातिश्रेष्ठेऽपि' इति कोशात् । यस्य हिमवतः कुलाचलस्य, सौभाग्यविलोपि-सुभगस्य भावः सौभाग्यम् सौन्दर्यम् 'हद्भगसिन्ध्वन्ते पूर्वपदस्य च' (पा.सू.७.३.१९) इत्युभयपदवृद्धिः । तस्य विलोपि विशेषतो नाशकं न जातम् नाभवत् । यतः लोके एको दोषः एकत्वसंख्याविशिष्टः गुणाभिभावकः, एक एव दोषः इति यावत् । गुणसंनिपाते गुणैस्सहावस्थाने आपितते, इन्दोः सकलजगदाह्नादकामृतिकरणप्रचुरस्य चन्द्रस्य, किरणेषु - रिश्मषु, अङ्कः इवकलंक इव निमज्जित-न व्यज्यते अन्तर्लीयते इत्यर्थः ।

न हि अल्पीयान् दोषः कदाचिदिमतगुणं वस्तु अभिभवित । किंतु गीभत् इन्दुकलङ्कवद्वणैरभिभूयते । इतस्था रम्यतराणामिप वस्तूनाम् अनुपादेयता पर्याज्येतेति भावः ।

## इत्यस्यामुपपादकोपमायामव्याप्तेः ।

## तत्त्वलोकः

उपपादकोपमायामिति । अत्र गुणसमवाये दोषनिमज्जनात्मनः नैराकांक्ष्येण सिद्धस्य सामान्यस्य विशेषस्वरूपः इन्दोः किरणेषु अङ्क इवेति एकदेशः अनन्तरत्नप्रभवस्य हिमवतः हिमं सौभाग्यविलोपि न जातम् इत्येतत्र्रतियोतिया उपात्तः ।

एवं चात्र हिमलक्षणस्य दोषविशेषस्य असंख्यातश्रेष्ठवस्तुस्त्रष्टुः हिमाचलस्य सौभाग्यापहारकत्वशक्तिः नासीदिति विशेषवाक्यार्थे समर्थ्ये तत्समर्थकतया गुणसमवायो पिततस्य दोषविशेषस्य गुणसमवायाभिभावकत्वशक्तिः नास्तीति सामान्यात्मा वाक्यार्थस्समर्थकतया उपात्त इत्यर्थान्तरन्यासो वाच्यः । अथापि 'स्याद्वपुः सुन्दरमिपि श्वित्रैणैकेन दुर्भगम्' 'अमितगुणोऽपि पदार्थः दोषेण एकेन निन्दितो भवति ।' इति न्यायेन कदाचिदनुपादेयत्वमिप भवेदिति सन्देहे, उपपादकमुपादाय सः निवर्त्यः भवतीति इन्दोः किरणेषु अंक इवेति उपमानमुपात्तमित्युपमाया अर्थान्तरन्यासोपपादकत्वम् । एवं च इन्दोः किरणेषु अङ्कः यथा सौभाग्यविलोपी न जातः तथा अनन्तरत्नप्रभवस्य हिमवतः हिमं सौभाग्यविलोपि न जातमित्युपमानोपमेयभावेऽवगते अर्थान्तरन्यासः स्थेमानं लभते ॥

नन्वत्र - गुणराशिगतस्य एकस्य दोषस्य चन्द्रिकरणगतकलंकस्य च सामान्यिवशेषभावेनावस्थितस्य 'निर्विशेषं न सामान्यम्' इति न्यायेत कलंकस्य दोषिवशेषरूपत्वेन दोषकलंकयोः मिथः भेदाऽभावात् कथमुपमा, सादृश्यस्य भेदघटितत्वेन पदार्थ भेदे सत्येव उपमानोपमेयभावस्य सर्वसम्मतत्वात् इति चेत्।

# तत्रोपमेयसामान्यान्तर्गतानामुपमानानां गुणदोषगुणविशेषाणां कलङ्किरणानां तद्भिन्नत्वाभावात् ॥

### तत्त्वलोकः

उच्यते - 'उपाददे तस्य सहस्ररिश्मः' इत्यादौ अभेदेऽप्युपमायाः स्वीकारात् ।

अत्र प्राञ्चः 'निर्विशेषं न सामान्यम्' इति सामान्यस्य यत्किञ्चिद्विशेषज्ञानमन्तरा सामान्यं प्रस्तुतं वस्तु न ज्ञायेत, तदा तत्समर्थनार्थं विशेषोक्लेखोऽसंगतो भवेत् अतश्च सामान्यस्यापि प्रकरणबलात् विशेषे पर्यवसानं स्वीकार्यमेव । तथासित तमेव विशेषमादाय अपरस्य विशेषस्य स्फूर्तौ बाधकाऽभावात् आपाततः प्रतीयमानस्यापि सामान्यविशेषभावस्य अन्ततो गत्वा विशेष (सादृश्य) एव पर्यवसानमिति । एवं च विशेषाकारेण भेदे सत्यपि सामान्याकारेण भेदाऽभावादव्याप्तिरिति ग्रन्थकाराशयः ॥

अन्यथा - **मिल्लनाथादिभिः** - (प्राचीनैः) उक्तोदाहरणे उपमाया अर्थान्तरन्यासोपपादकत्वाभिधानमसमञ्जसं स्यात् । तदेतदाह - तत्रेत्यदिना ।

तत्र - अर्थान्तरन्यासोपपादकोपमायाम्, उपमेयभूतं यत् दोषसामान्यं गुणसामान्यं च, तत्र अन्तर्गतानां, अनुप्रविष्टानां - उपमानानां-उपमानरूपाणां दोषविशेषाणां कलंकानाम्, गुणविशेषानां किरणानां च, तिद्धन्नत्वाभावात् - उपमेयभिन्नत्वाभावात् ।

एतेनैतदुक्तं भवति - विशेषस्य सामान्यधर्माविच्छिन्नत्विनयमात् कलंकिकरणेषु उपमानोपमेयभूतपदार्थतावच्छेदके दोषत्वगुणत्वे न स्त इति प्रतीत्यभावात् , प्रत्युत 'कलंकः दोषः अनुपादेयत्वात् ' किरणा गुणाः

अथोपमेयतावच्छेदकभिन्नोपमानतावच्छेदकाविच्छन्नत्वं उपमानस्य तद्भिन्नत्वम् । एतदपि न युक्तम् -

अनवरतकनकवितरणभृतजललवकरतरङ्गितार्थिततेः । भणतिरिव मतिर्मतिरिव चेष्टा चेष्टेव कीर्तिरतिविमला ।।

#### तत्त्वलोकः

उपादेयत्वात्' इति व्यवहारदर्शनाच्चोपमेयापेक्षया अभेदो नास्तीति भिन्नेनेति विशेषणं अव्यापकमिति । अधिकं तु 'सेयमुपमा संक्षेपतस्त्रिधा' इत्यत्र वक्ष्यामः ॥

ननु - उक्तपद्ये उपमेयोपमानतावच्छेदकयोः कलंकत्व - दोषत्वयोः भेदः अवच्छेदकभेदेन भवतीति नाव्याप्तिरिति आशङ्कते - अथेति । अत्र दोष - कलङ्क्रयोः, गुण-किरणानां चोपमायां उपमेयतावच्छेदकं दोषत्वं, गुणत्वं च तद्धित्र उपमानतावच्छेदको धर्मः कलंकत्वं किरणत्वं च तदविच्छित्रत्वरूपं तद्भित्रत्वम् उक्तोपमायाम् इत्यव्याप्तेर्नावकाश इत्यर्थः । अवच्छेदकभेदेनाऽपि अव्याप्तिवारणमयुक्तम् अन्यत्राव्याप्तेः, विशेषणान्तरवैयर्थ्याचेति अभिप्रायन्नाह-एतदपीति ।

एतदिष - अवच्छेदकभेदमादाय अव्याप्तिवारणमिष न युक्तम् - न समीचीनम् अव्याप्तेरवारणात् इत्यर्थः । अव्याप्तेः लक्ष्यं प्रदर्शयति अनवरतेति ।

हे नृप ! अनवरतकनकवितरणभृतजललवकरतरङ्गितार्थिततेः तव मितः भणतिरिव विमला, मितिरिव चेष्टा विमला, चेष्टेव कीर्तिर्विमला इति

इति रशनोपमायामव्याप्तेः, मतित्वाद्युपमानतावच्छेदकानां उपमेयावच्छेदकभिन्नत्वाभावात् ।

उपमेयोपमायां उपमानतावच्छेदकयोर्द्वयोरिप तद्भिन्नत्वाभावेन उक्तविशेषणेनैव तबावृत्तिसिध्या 'एकदा' इत्यस्य वैयर्ध्यापत्तेश्च ।

### तत्त्वलोकः

योजना ।। अनवरतं निरन्तरं,कनकस्य सुवर्णस्य, वितरणसमये भृताः ये जललवाः जलकणाः यस्मिन् सः करः हस्तः तस्मिन् तरङ्गिताः तरंगवत् पूर्वपश्चाद्भावेन श्रेणीभूय सततं मिलिताः ये अर्थिनः याचकाः तेषां तितः पङ्गिः यस्य तव मितः भिणितिरिव विमला शुद्धा, मितिरिव चेष्टा व्यापारः, विमला परिहंसादिदोषदूग, चेष्टेव कीर्तिर्विमला व्यापारानुगुणा दिगन्तविश्रान्ता कीर्तिरित यावत् ।

अत्र सर्वत्र वैमल्यं साधारणो धर्मः । पूर्वपूर्वोपमेयं प्रति उत्तरोत्तरोपमानं शृंखलावदुपनिबध्यते इति रशनोपमा । तह्त्रक्षणं च काव्यप्रकाशकृता - उक्तं - 'यथोत्तरमुपमानस्योपमानत्वे पूर्ववदिभन्नधर्मत्वे रशनोपमा' इति । इत्यं च पूर्वोपमायां उपमेयतावच्छेदकस्यैव उत्तरोपमायां उपमानतावच्छेदकत्वेन तिद्धन्नत्वं नास्तीत्यव्याप्तिप्रसंगादिति भावः ।

उपमे यो पमायामिति । 'अनन्तरत्नप्रभवस्येति' पद्ये अर्थान्तरन्यासोपपादकोपमायां अव्याप्ति परिहर्तुं तथा भिन्नेनेत्यस्मिन् परिष्कृते तेनैव

'धर्मोऽर्थं इव पूर्णत्रीः अर्थो धर्म इव त्वयि'

रजोभिः स्यन्दनोद्धूतैः गजैश्च घनसन्निभैः । भुवस्तलमिव व्योम कुर्वन् व्योमेव भूतलम् ॥

## इत्युपमेयोपमाप्रकरणोदाहरिष्यमाणपरस्परोपमायामव्याप्तेश्च ॥

#### तत्त्वलोकः

इत्युपमेयोपमायामेकस्यैव उपमानोपमेयतावच्छेदकत्विमिति तिद्धन्नत्वं नास्तीति अतिव्याप्तिवारणसंभवात् तदर्थं 'एकदा' इति विशेषणान्तरोपादानं व्यर्थं स्यात् । यदि तु एकदेत्येतत्सार्थकियतुं भिन्नपदार्थः न परिष्क्रियते तदा उपपादकोपमायामव्याप्तः अपरिहार्येति भावः ॥

एवमुपमाविशेषे अव्याप्तिश्चेत्याह - रजोभिरिति । सः स्यन्दनोद्धूतैः रजोभिः गजैश्च, व्योम भुवस्तलमिव कुर्वन् भुवस्तलं व्योमेव कुर्वन् ययौ इत्यन्वयः ॥

सः - रघुः, स्यन्दनेन समरथवेगेन, उद्धतैः - क्षिप्तैः, रजोभिः-धूलिभिः घनसिन्भैः परिमाणतः आकारतः वर्णतश्च मेघसंकाशैः गजैश्च, यथाक्रमं व्योम आकाशं भुवस्तलिमव कुर्वन्, भूतलं व्योमेव कुर्वन् दिग्वजयार्थं ययौ इति पूर्वेण संबन्धः ॥

यद्यपि - व्योमभूतलयोः द्वयोरिप वाक्यभेदेन सादृश्यप्रतियोगित्वं प्रतिपाद्यत इति उपमेयोपमा आपाततः प्रतीयते, तथापि 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः अर्थो धर्म इव त्वयि' इत्यत्र यथा पूर्णश्रीत्वं साधारणो धर्मः तथा अत्र स न प्रतीयते । यतश्चेह - व्योम्नः भूतलेन सादृश्ये वर्ण्यमाने रजोव्याप्तत्वं साधारणधर्मः, भूतलस्य व्योम्ना सादृश्ये वर्ण्यमाने गजानां

मेघानां च बिम्बप्रतिबिम्बभावम् लकतया साधारण्यमिति अत्यन्तिवलक्षणत्वात् । अत एव तृतीयसब्बद्यचारिव्यावृत्तिरिप न फलित । धर्मस्य साधारण्येन वस्तुप्रतिवस्तुभावेन वा परस्परसाम्ये वर्ण्यमाने अनयोरिस्मन् विषये तृतीयः सब्बद्यचारी नास्तीति फलित । न चैतद्धर्मसाधारण्य इव धर्म भेदेऽपि भवति । रजोभिः गगनस्य भृतलस्य मेघाकारैर्गजैर्गगनसादृश्यस्य अर्थतः सिद्ध्चभावात् । अतश्चात्र गगने भूतलसाम्येन असिद्धमेव भूतले गगनसम्यं वर्ण्यत इति परस्परोपमैवेति भावः ॥

उक्तिभिप्रायं मनिस निधाय उपमेयोपमाप्रकारणोदाहरिष्यमाणेत्युक्तिः। वस्तुतस्तु-'रजोभिः स्यन्दनोद्धूतैः' इत्यत्र दिग्विज्यप्रवृत्तस्य रघोः बलाढ्यता वर्ण्या इति तदानुगुण्येन उपमेयोपमाया एव युक्तत्वात् । तथाहि - यदा रघुः षोढावस्थितं बलमादाय प्राचीं ययौ तदा व्योम रजसा, भूतलं गजैश्च व्याप्तमिति तयोस्सदृक् वस्त्वन्तरं किमिप न बुध्युपारूढिमिति, सदृशान्तरं व्यवच्छिन्दती भूतलव्योमनी स्यन्दनवेगातिशयं महाप्रमाणगजबाहुल्यं प्रत्याययतो राज्ञः अप्रतिहतां दिग्विजययात्रां व्यङ्क इति वीररसपरिपोषकत्वमेवेति उपमेयोपमैव युक्ता।

न च - धर्मे साधारण्येन, (अनुगमितया) वस्तुप्रतिवस्तुभावेन वा साधारण्यं न संभवतीति कथं सा वक्तुं शक्येति शङ्क्यम् । रजसां मेघतुल्यगजानां च वर्णतः परिमाणतः व्याप्तेश्च तुल्यतया बिम्बप्रतिबिम्बभावेन साधारण्यस्य सुवन्तत्वात् । अन्यथा - 'भवदिभमतोपमोदाहरणे - 'गुणदोषौ बुधौ गृह्णन्' इत्यादाविष नन्द्रगुणयोः, गरलदोषयोश्च धर्मयोर्भेदात् ईश्वरबुधयोरुपमा न स्यात् अतः - । गम्बप्रतिबिम्बभावमूलतया निरुद्धात इति चेत् तदुभयत्राप्यविशिष्टम् ।

उपमायामेव बिम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतया धर्मे साधारण्यं नोपमेयोपमायामित्यत्र गमकाभावात् ।

न च - उपमेयवृत्तिधर्मस्यैव बिम्बत्वम्, उपमानवृत्तिधर्मस्यैव प्रतिबिम्बत्वमिति नियमः । अत्र च पूर्वोपमायां रजसां बिम्बत्वं, गजानां प्रतिबिम्बत्वम्, अपरोपमायां गजानां बिम्बत्वम्, रजसां प्रतिबिम्बत्वमिति वैपरीत्यमितिवाच्यम् । अभेदसादृश्यादिना रजसां गजानां चोभयत्रापि साधारणधर्मत्वे विरोधाभावात् , अन्यथा बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नधर्मप्रयोज्योपमेयोपमाया निर्विषयत्वप्रसङ्गात् ॥

अभ्युपगतं चोपमेयोपमायां बिम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतया धर्मे साधारण्यं कौस्तुभकारेण -

युधि निसर्गनिरर्गलमार्गणः प्रविगलन्निरवग्रहवर्षणः । वसुमतीतिलक त्विमवाम्बुदोऽम्बुद इव त्वमुदेषि महीमुदे ॥

इत्यत्र वृष्टिबाणानां निरन्तरपातित्वशीघ्रपातित्वादिसादृश्यमूलकतया बिम्बप्रतिबिम्बभावमभ्युपगम्य साधारण्यमिति राज्ञः अम्बुदस्सदृशः, अम्बुदस्य राजेति न तयोरन्यस्सदृश इति तृतीयसदृशव्यवच्छेदः फलतीति । एवं सत्यपि उपमेयोपमायां बिम्बप्रतिबिम्बाभावाभावाभिप्रायेण 'रजोभिः स्यन्दनोद्भूतैः' इत्यत्र परस्परोपमैवेति यः संरम्भः; ग्रन्थकृतो जगन्नाथस्य च सः आग्रहमूल एव ॥

किंच - उपमेयोपमासिद्धान्तेऽपि वस्तुप्रतिवस्तुभावकरिम्बतिबम्ब-प्रतिबिम्बभावे सित द्विप्रकारमात्रमुदाहरणे प्रदर्शितम् - 'सच्छायाम्भोज

वदनाः' 'वक्त्रं पद्ममिवैतस्याः' इति । न पुनर्बिम्बप्रतिबिम्बभावमात्रेणापीति न्यूनतैव ।

यद्वा - 'रजोभिः स्यन्दनोद्धूतैः' इत्यत्र धर्मे साधारण्यमपि कवेरभिमतमिति उपपादियतुं शक्यम्, तथाहि - स्यन्दनोद्धूतैः घनसित्तभैः रजोभिः घनसित्तभैः गजैश्च व्योम भुवस्तलिमव, भुवस्तलं व्योमेव कुर्वित्रिति योजनायां रजस्सु गजोषु च घनसादृश्यं वर्णतः प्रमाणतश्च संभवतीति मेघसादृश्याविच्छित्रानां रजसां, मेघसादृश्याविच्छित्रानां गजानां च बिंम्बप्रतिबिम्बभाव इति उपमाद्वयेऽपि धर्मे साधारण्यं संभवतीति उपमेयोपमा अक्षतैव।

अत एव **सर्वस्वविमर्शिन्यां जयरथेन - '**रजोभि इति पद्ये वाक्यभेदस्य शाब्दत्वे सत्युपमेयोपमायामुदाहतं (अ.स.वि.३९पु) सङ्गच्छते ।

एतेन - 'द्वयोः पर्यायेण तस्मिन् उपमेयोपमा' इति सर्वस्वलक्षणं 'रजोभिः' इति परस्परोपमायामतिव्याप्तमिति दीक्षितच्छायानुवर्तिना पण्डितराजेन यदुक्तं (रस.२०१) तदिप मन्दम्, प्राचीनग्रन्थ खण्डनमात्राभिनिवेशमूलत्वात् । यदि उपमेयोपमा महाकवेरनभिमता स्यात्तदा -

'रजोभिः स्यन्दनोद्ध्तैः घननीकाशदिन्तिभिः।' इति दिन्ति मात्रान्वयानुकूलतया निरदेक्ष्यत्, न च तथा निरदेशि कविनेति अत्र उपमेयोपमानिराकरणं चिन्त्यमेव। अधिकं तु उत्तरत्र उपमेयोपमायां वक्ष्यते।

यदि तु - परस्परोपमायामवश्यमव्याप्तिरुद्धाव्या, तदा -

अथ स्वोपमेयतावच्छेदकभिन्नधर्मावच्छिन्नत्वमुपमानस्य तद्भिन्नत्विमिति विवक्षितम् ? इदमपि न सम्यक्,

## तत्त्वलोकः

'सविता विधवति विधुरिप सवितरित तथा दिनन्ति यामिन्यः । यामिनयन्ति दिनान्यिप सुखदुःखवशीकृते मनिस ॥' इति उदाहर्तव्यम् ।

अत्र च विधुसिवत्रोः सुखदुःखवशीकृतमनसां विषये सुखसमये दुःखदत्वं, दुःखसमये सुखदत्विमिति वैपरीत्यमात्रप्रतीत्या परस्परसादृश्यमेव न तृतीयसदृशव्यवच्छेदः इति उपमानोपमेयतावच्छेदकयोः भेदाऽभावात् अव्याप्तिरिति विभावनीयम् ॥

पूर्वोक्त एव तिद्धन्नत्वपरिष्कारे स्वपदिनवेशे कृतेऽव्याप्तिः परिहर्तुं शक्येत्याशंकते- अथिति । स्वस्येति षष्ठ्यर्थो निरूपितत्वम्, स्वपदस्य उपमानमर्थः। तथाच स्वोपमेयतावच्छेदकेत्यस्य उपमानिक्षपितोपमेयता-वच्छेदकेत्यर्थः । प्रकृतोपमानिक्षपितं यदुपमेयतावच्छेदकं तदपेक्षया भिन्नो यो धर्मः, अर्थात् उपमानतावच्छेदकरूपः तदविच्छन्नत्वम् उपमानस्य तिद्धन्नत्वमितिपदेन विवक्षितिमत्यर्थः ।

एवं च 'रजोभिः' इत्यत्र परस्परोपमेति पक्षे स्वं भूतलं तित्ररूपितं यदुपमेयतावच्छेदकं व्योमत्वं भूतलत्विविशिष्टे उपमाने इति नाव्याप्तिः । तथा 'सिवता विधवति' इत्यत्र स्वं - विधुः तित्ररूपितं यदुपमेयतावच्छेदकं सिवतृत्वं, तिद्धन्नत्वं विधुत्विविशिष्टे विधौ इति नाव्याप्तिः ॥ एवं - 'भणितिरिव मितः' इति रशनोपमायां स्वं भणितिः

उपाददे तस्य सहस्ररिम स्ट्रवा नवं निर्मितमातपत्रम् ।
स तदूदुकुलादिवदूरमौलिः
बभौ पतद्रङ्ग इवोत्तमाङ्गे ।।

## तत्त्वलोकः

तन्निरूपितं यदुपमेयतावच्छेदकं मतित्वं तिद्धन्नत्वं भणितित्वविशिष्टभणितौ इति नाव्यप्तिः।

सत्यम् - अथापि

'सुगन्धि नयनानन्दिमदिरामदपाटलम् । अंभोजिमव ते वक्त्रं त्वद्वक्त्रमिव पङ्कजम् ॥'

इत्युपमे योपमायां अतिव्याप्तिः स्यात् । तत्र अंभोजनिरूपितोपमेयतावच्छेदकवक्तभित्राम्भोजत्वावच्छित्रत्वमुपमानेस्तीति न च वाच्यम् , उपमेयोपमायाम् अतिव्याप्तिवारणायैव लक्षणे एकदेत्युपादानेन तत्परिहारादिति चेत् ;

इदमपि न समीचीनम् , यत्र स्वोपमेयतावच्छेदकस्यैवोपमानतावच्छेदकत्वं तादृशाभिन्नधर्मिकोपमासु अव्याप्तेरपरिहरात् इत्यभिप्रायेण तादृशस्थलं दर्शयित -उपादद इत्यादि । सहस्ररिमः तस्य त्वष्ट्रा निर्मितं नवम् आतपत्रम् उपाददे, तद्दुकूलात् अविदूरमौलिः सः उत्तमाङ्गे पतदङ्ग इव बभौ इत्यन्वयः ।

सहस्रं रश्मयो यस्य सः सहस्रिकरणस्सूर्यः, तस्य हरस्य त्वष्ट्रा देविशिल्पिना विभकर्मणा 'त्वष्टा नाम सदेवानाम्' **इत्यमरः ।** 

निर्मितं - कृतं - नवं नूतनम्, आतपत्रम् छत्रम्, उपाददे - धृतवान् । उपिममीते, तद्दुकूलादिति । तस्य आतपत्रस्य दुकूलात् प्रान्तलम्बिनः क्षौमात्, अविदूरे सिन्निहितदेशे मौलिः किरीटं संयतकेशा वा यस्य सः अविदूरमौलिः। 'मौलिः संयतकेशेषु चूडायां मुकुटेप्यषणू' इति वैजयन्ती। तद्दुकूलात् इत्यत्र 'अन्तिकार्थकाविदूरशब्दयोगे' दूरान्तिकार्थैः षष्ठ्यन्यतरस्याम् (पा.सू.२.३प३४) इति षष्ठी विकल्पितेति, दूरान्तिकार्थैभ्यो द्वितीया च (पा.सू.२-३-३५) इत्यस्मादनुकृष्टा पञ्चमी। सः हरः उत्तमाङ्गे शिरसि पतन्ती गङ्गा यस्य सः पतदूगंगः शिव इव बभौ - बभासे इत्यर्थः।

अत्र उत्तमाङ्गनिपतद्गङ्गप्रान्तलप्रबदुकूलसिन्निहितमौलेश्चोपमा निबद्धा । उभयत्रापि शिवत्वमेवोपमेयतावच्छदकं चेति स्वोपमेयतावच्छेदकभिन्नधर्माविच्छन्नत्वं नोपमानस्येति अव्याप्तिः ।.

नन्वत्र - एकस्यैवेश्वरस्य सादृश्यप्रतियोगितया अनुयोगितया चान्वयो नोपपाद्यते, सादृश्यस्य भेदघटितत्वादितिचेत् ; 'सिवशेषणे हि विधिनिषेधौ विशेषणमुपसंक्रामतः सित विशेष्ये बाधे' इति न्यायेन दुकूलसिन्नधान विशिष्टस्य ईश्वरस्य निपतदङ्गाविशिष्टस्य ईश्वरस्यैव उपमा निबद्ध्यमाना बाधिता सती तिद्वशेषणयोः दुकूलसिन्नधानगंगापतनयोः दुकूलगंगयोर्वा सादृश्ये पर्यवस्यतीति काव्याप्तिरिति चेन्न,

न ह्यलंकारघटनाऽघटनाविवादं पुरस्कृत्य कवेरभिप्रायोऽन्यथयितुं युक्तः । यतोऽत्र पूर्वं शिरिस निपतन्मन्दािकनीविशिष्ट ईश्वरः अनुभूतः इदानीं अधोलम्बमानापत्रदुकूलसिन्निहितमौलिस्सन् अनुभूयमानः कालान्तरानुभूतेश्वरसदृशो दृष्ट इति हि कवेरभिष्रायः । अन्यथा,

उपाददे तस्य सहस्त्ररिष्मः त्वष्ट्रा नवं निर्मितमातपत्रम् । यन्मौलिसंसर्गिततद्दुकूलं बभौ पतत्तत्कसुरापगेव ॥

इति निर्मातव्यं स्यात् । पतन्ती तस्य के शिरिस सुरापगेव - देवगंगेव इत्यर्थः ॥ न च तथा निर्मितं कविना ।

किंच - ''सिवशेषणे हीति''न्यायोपगमे मीमांसाकुशलता आविष्कृता स्यात्, न पुनः कविहृदयसंस्पर्शिता भावुकता वा । अतः अनुभवानुसारेण अभिन्नधर्मिकोपमाऽपि इष्यते ।

यतु कौस्तुभकृतोक्तम् - नात्र परमेश्वरत्वमुपमानोपमेयतावच्छेदकं किन्तु दुकूलिविशिष्टपरमेश्वरत्वमुपमेयतावच्छेदकं, गंगाविशिष्टपरमेश्वरत्वम् उपमानतावच्छेदकमिति भेद एव । अतश्चात्र उपमानतावच्छेदकता पर्याप्त्यिषकरणस्य उपमोयतावच्छेदकतापर्याप्त्यनिषकरणत्वरूपस्यैव उपमेयोपमापेक्षया उपमाने भिन्नत्वस्य विवक्षोपारूढत्वात् । तेन चात्र उपमानतावच्छेदकता गंगाविशिष्टपरमेश्वरत्व एव पर्याप्ता न पुनः परमेश्वरत्वमात्रे, उपमेयतावच्छेदकता च दुकूलिविशिष्टपरमेश्वरत्व एव न पुनः परमेश्वरत्वमात्रे इति तादृशभेदस्यात्रापि संभवान्नाव्याप्तिरिति विद्यानाथाशयात् इति ध्वनितम्, तत् धर्मिभेदारोपाभिप्रायेण न तु धर्मिणः ऐक्येऽपि उपमा इत्यभिप्रायेण । अत एव 'गगनं गगनाकारम्' इत्यत्र भेदिववक्षायामुपमा, सदृशान्तरव्यवच्छेदिववक्षायामनन्वयः इति विवक्षापर्यन्तानुधावनं कृतिमिति बोध्यम् ॥

तुष्यत्वितिन्यायेन उपमानरूपधर्मिणः एकत्वेऽपि तदवच्छेदकीभूत विषेगेः दुकूलसन्निधानगंगापतनयोः भेदात् नाव्याप्तिरित्युच्यते, तदा

द्वारं द्वारमटन् भिक्षुः शिक्षते न तु याचते । अदत्वा मादृशो मा भूः दत्वा त्वं त्वादृशो भव ।।

## तत्त्वलोकः

उभयत्रापि धर्मभेदेऽसित यत्र धर्मिणः ऐक्यं तादृशोदाहरणिवशेषे अव्याप्तिः इत्युदाहरित - द्वारं द्वारमिति । भिक्षुः द्वारं द्वारं अटन् (एवं) शिक्षते, न तु याचते 'अदत्वा मादृशः त्वं मा भूः, दत्वा त्वादृशः त्वं भवे'त्यन्वयः ।

भिक्षुः - भिक्षुकः न तु मस्करी तद्धिक्षणस्य शास्त्रानुमतत्वात् । अत एव स्वेन जन्मान्तरदानाभावनिबन्धनदारिद्रिचनिमित्तकः स्वीयसादृश्य निषेधः उपपद्यते । द्वारं द्वारं - प्रतिप्रतीहारम्, दृष्टिगोचरं द्वारं कमिप अपरित्यज्य(परिपाट्या) इत्यर्थः । अटन् भ्रमन् वीप्सायां आनुपूर्व्ये वा द्विभीवः । एवं वक्ष्यमाणक्रमेण गृहिणः शिक्षते बोधयति । किमिति शिक्षते ? अदत्वा क्षुधितादेरन्नादिकम् किमिप अवितीर्य, मादृशः अहमिव त्वं मा भूः, मा भवेत्यर्थः । प्रवर्तनायाम् लिङा भाव्यम्, अथापि माङ्युपपदे लिङपवादः लुङिति बोध्यम् । 'माङि लुङ्' (पा.सू. ३.३१७) इति सर्वलकारापवाद इत्यन्यत्र व्यक्तम् । दत्वा वितीर्यं त्वादृशः त्वमिव, त्वं भव ।

> उत्पतन्नपि चाकाशं विशन्नपि रसातलम् । अटन्नपि महीं कृत्स्त्रां नादत्तमुपतिष्ठते ॥

ह्रारिद्रचमप्रदानेन' इत्याद्युक्तनीत्यनुसारेण अहं अतीतजन्मनि अवितरणात् अस्मिन् जन्मनि दरिद्रो भूत्वा त्वामपि याचमानः अस्मि ।

# इत्याद्यभिन्नधर्मिकोपमासु अव्याप्तेश्च, तत्र परमेश्वरत्वादेः स्वोपमेयतावच्छेदकस्यैव उपमानतावच्छेदकत्वात् ॥

## श्लेषव्यावृत्यर्थम् 'धर्मतः' इतिविशेषणमप्ययुक्तम् ।

## तत्त्वलोकः

एतादृशी दुरवस्था भवतः आगमिजन्मनि मा भूत् अतो दानपरो भवेति । एवं च दिख्राणां भिक्षणं गृहिणां शिक्षणे पर्यवस्यतीति भिक्षुकविषये अद्वत्वे परिदृश्यमाना अनास्था अनुचितेति कवेराशयः ॥

अत्र अतीतजन्मिन अदातुर्मम अहं सदृशः अतीतजन्मिन दानात् यदृातृत्वं भवता उपलब्धं तादृशस्य तव त्वमेव सदृशः भवेः इत्यर्थानुगुणतया स्वस्य स्वयमेवोपमानम् तस्य स एवोपमानिमित तदवच्छेदकीभूत धर्मश्च अदातृत्वादिरूप एक एवेति स्वोपमेयतावच्छेदकिभन्नधर्माविच्छन्नत्वमुपमानस्य न दृश्यत इत्यव्याप्तिरिति भावः ॥

अत्र अव्यप्तिप्रकारमुपपादयित इत्यादीति। अभिन्नधर्मिकेत्यत्र द्वेधा विगृह्यते-अभिन्नः धर्मी यस्यां उपमायां सेत्येका - तदा - 'उपाददे' इतीदमुदाहरणम् । अभिन्नः धर्मः यस्यां सा उपमा अभिन्नधर्मिकोपमा तासु अभिन्नधर्मिकोपमासु इति विगृह्यते, तदा 'द्वारं द्वारम्' इत्युदाहरणम् ।

यद्यत्रापि जन्मभेदेन भिन्नं अवच्छेदकं शरीरमुपादाय भेद उपपाद्यते, तदा अव्याप्तेर्नावकाश इत्यपि बोध्यम् ।

इत्यं भिन्नेनेत्युपादाने दोषं प्रदश्यं 'धर्मतः' इति विशेषणमपि अयुक्तमिति खण्डियतुमुपक्रमते - श्लेषेति ।

## 'सकलकलं पुरमेतज्जातं संप्रति सुधांशुबिम्बिमव'

इत्यत्र पुरसुधांशुबिम्बयोः कलकलध्वनिमत्व - अखिलकलापरिपूर्णत्वयोः धर्मयोः ऊदेऽपि तादृशार्थद्वयबोधिकायाः 'सकलकलम्' इत्येवंरूपायाः शक्तवावदच्छेकानुपूर्व्याः अभेदात् शब्दसाम्यमादाय श्लेषालंकारता । उपमायामिव श्लेषे गुणिक्रयासाम्यं नापेक्ष्यते किन्तु शब्दसाम्यमात्रम् । अत एव - सर्वस्वकारेण - 'एवं च 'सकलकलं पुरमेतत्' इत्यादौ न गुणिक्रयासाम्यवत्शब्दसाम्यमुपमाप्रयोजकम्, अपि तु उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेष एवावसेयः' इत्यभिहितम् । एवं चात्र उपमायाः प्रतिभानमात्रम् । न तु तत्रैव विश्रान्तिः ।

अत एव विद्यानाथेन - अलंकाराणां वैलक्षण्यकथनावसरे 'अर्थ साम्यशब्दमाम्याभ्यामुपमाश्लेषयोः भेदः' इत्युक्त्वा उपमालक्षणघटकस्य 'धर्मतः इति दलस्य कृत्यप्रदर्शनावसरे श्लेषे शब्दसाम्यमात्रमुपगतम्, निगुणिक्रयासाम्यम्' इति, प्रतिपाद्य श्लेषोदाहरणे उपमालक्षणस्या तिव्याप्तिवीरिता । इत्यं च 'सकलकल'मित्यत्र शब्दमात्रसाम्यमिति श्लेष एव नोपमेति 'धर्मतः' इति विशेषणं सकलिमिति विद्यानाथाशयः सर्वस्वकाराद्यनुगुणः भामहादीनामपि सम्मत इति प्रतिभाति ॥

अत्रेदमवधेयम् - यद्यपि श्लेषालंकारः साधर्म्यमूलः इति भामहादीनां-सम्मतम् । अथापि उपमापेक्षया श्लेषस्य नानाधर्मनिमित्तवत्वकथनेन व्यापकत्वम् इति श्लेषविषये सर्वत्रोपमायाः प्रसरो नास्तीति भामहः । इत्यंसित श्लिष्टप्रयोगेषु किं श्लेषः आहोस्विदुपमा प्राधान्यं भजते इति सन्देहः । तत्र उद्धटमतानुयायिनां सर्वस्वकारविद्यानाथादीनां इदं समाधानम् ।

तथाहि - 'येन नाप्राप्ते यो विधिरारभ्यते स तस्य बाधको भवती'ति वैयाकरणपरिभाषाम् अनुरुध्य बाध्यसामान्यचिन्ताश्रयणेन स्वविषये प्राप्तस्य सर्वस्याप्यलङ्कारस्यायं श्लेषः बाधकः । तथा च श्लेषप्रवृत्ययोग्यलक्ष्येषु उपमादीनां चारितार्थ्यात्, अस्याचारितार्थ्यात् तेषां बाधः । बाधबीजं तु श्लेषस्य चमत्कारित्वं तुल्ययोगितादिवत् । उपमादीनां तु अङ्गत्वं तुल्ययोगिताव्यतिरेकादौ उपमादिवत् इति । अत एव 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ति' इत्युच्यते । यदा श्लेषः तदा उपमायाः उपस्कारकत्वमेव तदा च न तया व्यपदेशः उपस्कारकत्वावस्थामनुभवन् तदैव कथमुपस्कार्यतां भजेत विरुद्धत्वादिति ।

किं च - उपलब्धेष्वालंकारिकेषु आद्येन भामहेन - उपमां लक्षयता

विरुद्धेनोपमानेन देशकालिक्रयादिभिः । उपमेयस्य यत्साम्यं गुणलेशेन सोपमा ॥ (भा.का.१-३०) इति केनिचत् गुणेन साम्ये उपमेति प्रदर्श्य,

'दूर्वीकाण्डमिव श्यामं, तन्वी श्यामा यथा लता' इति अश्लिष्टैरेव पदैः गुणसाम्ये उदाहरणं प्रदर्शयता, तैनैव तृतीयपरिच्छेदे -

> 'उपयानेन यत्तत्वं उपमेयस्य साध्यते । गुणिक्रयाभ्यां नाम्ना च श्लिष्टं तदभिधीयते ॥

छायावन्तो गतव्यालाः स्वारोहाः फलदायिनः । मार्गद्वमा महान्तश्च परेषामेव भूतये ॥'

इत्युदाहरणे श्लिष्टशब्दैः गुणसाम्ये क्रियासाम्ये शब्दसाम्ये च श्लेष इति श्लेषमुदाहरता प्रदर्शित इव भाति ॥ एवं -

यद्येतोहारि साधर्म्यं उपमानोपमेययोः ।

मिथोविभिन्नकालादिशब्दयोरुपमा तु तत् ॥ ( उ.का.१-१५)
इति लक्षयता, (प्रथमवर्गे)

नेत्रैरिवोत्पलैः पद्मैः मुखैरिव सरिश्र्ययः ।

तरुण्य इव भान्ति स्म चक्रवाकैस्तनैरिव ॥ (उ.का.१-१९)
इत्यिष्टिष्टामुपमामुदाहरता, तथा श्लेषप्रकरणे 
एकप्रयत्नोद्यार्याणां तच्छायां चैव बिभ्रताम् ।

स्वरितादिगणैभिन्नैः बन्धः श्लिष्टिमहोच्यते ॥

अलंकारान्तरगतां प्रतिभां जनयत्पदैः । द्विविधैरर्थशब्दोक्तिविशिष्टं तत्प्रतीयताम् ॥ इति श्लेषं लक्षयित्वा -

स्वयं च पल्लवातामभास्वत्करिवराजिता। प्रभातसन्ध्येवास्वापफललुब्धेहितप्रदा।। इत्युदाहरता भट्टोब्हटेन - तदेतद्विवृण्वता भट्टेन्दुराजेन -

'अर्थभेदेन तावच्छब्दाः भिद्यन्ते' इति भट्टोद्धटस्य सिद्धान्तः । शब्दार्थश्लेषौ उपमाप्रतिभानद्वारा अलंकारतां भजेते । अतोऽनेन अनवकाशत्वात् स्विवषये प्राप्तान्यलंकारान्तराणि अपोद्यन्ते । तेषां विषयान्तरे सावकाशत्वात् 'इत्याद्यक्त्वा' शब्दव्यितरेकेण तु साधारणो धर्मोर्थाधि-

करणोऽत्र न विद्यते । तेन नेयमुपमा । अपि तु श्लेषः उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः इत्याद्यभिहितम् ॥

एवं - वामनेनापि - स्वकीये काव्यालंकारे - 'उपमानेनोपमेयस्य गुणलेशतः साम्यमुपमा' (वा.का. सू. ४-१-१) इति लक्षयित्वा - 'कमलिमव मुखं मनोज्ञमेतत्' इत्यिष्टिष्टमुदाहरता, तथा तेनैव चतुर्थतृतीये - प्रतिवस्तुप्रभृतिरुपमाप्रपंचः (वा.का.सू.४-३-१) इति प्रतिज्ञाय 'सधर्मेषु तन्त्रप्रयोगे श्लेषः'(का.सू.४-३-७) इति लक्षयित्वा उपमानेनोपमेयस्य धर्मेषु-गुणिक्रयाशब्दरूपेषु सः - तत्त्वाध्यारोपः तन्त्रप्रयोगे - तन्त्रेणोच्चारणे सित श्लेषः इति वृत्तिं प्रदर्श्य 'आकृष्टमण्डलाग्ररुचयः' इत्यत्र मनाक् शब्दसाम्यमपि प्रयोजकिमिति सूचितम्।

सर्वस्वकारस्तु - श्लेषे शब्दसाम्यमात्रं समस्ति । न पुनः गुणिक्रयासाम्यमिति उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेषं एवेत्युपपाद्य उपमाया अत्र प्रतिष्ठा नास्तीत्येवाह । एतावतैव विद्यानायः श्लेषोपमयोः विषयविभागं प्रदर्शितवान् । शब्दसाम्ये श्लेषं: । गुणिक्रयादिसाम्ये उपमेति ।

विद्यानाथ एव श्लेषनिरूपणावसरे -

'प्रकृताऽप्रकृतोभयगतमुक्तं चेत् शब्दमात्रसाधर्म्यम् । श्लेषोऽयम् (श्लिष्टत्वं सर्वत्राद्यद्वये नान्त्ये)' इति लक्षयित्वा -

'राज्ञः पूजाविधि धत्ते स्फुरदब्जमणित्विषि । विजितारिपुरो मूर्तौ विलसत्सर्वमङ्गलः ॥'

# तत्र न शब्दसाम्यमात्रमिवेनोच्यते किंतु गुणसाम्यमपीति तबावृत्तेः ॥

#### तत्त्वलोकः

राजमौलिः प्रतापङ्करद्रो रुद्र इव स्थितः ।

इति सभङ्गाभङ्गश्लेषौ शब्दालंकाौ अर्थश्लेषेऽनुप्रवेशय श्लेषस्य विविक्तो दाहरणालाभं मन्यमानः उपमाश्लेषयोः विषयविवेकं कृतवान् । स न युक्त इति प्रतिपादयति - तत्रेत्यादिना ।

- तत्र सकलकलिमत्यादौ, इवेन इवपदेन शब्दसाम्यमात्रम् शब्दसाम्यमेव । न उच्यते न प्रतिपाद्यते । किंतु इवेन गुणसाम्यमप्युच्यते प्रतिपाद्यते । एवं च शब्दसाम्यं यथा इवशब्दो बोधयित तथैव गुणिक्रयासाम्यमिप स एव इवशब्दो बोधयित । बाधकाभावात् । न च शब्दसाम्यमेव इवशब्देनोच्यते नार्थसाम्यमित्यस्ति वेदाज्ञा राजाज्ञा कुलधर्मो वा । तथा सित भामहेन श्लेषप्रकरणे 'गुणिक्रयाभ्यां नाम्ना च' इति वामनेन च श्लेषिनरूपणावसरे 'उपमानेनोपमेयस्य धर्मेषु गुणिक्रया शब्दरूपेषु सः' (का.सू.४-३७) इति गुणिक्रयाभ्यां साधम्यमवलम्ब्य श्लेषोपपादनमयुक्तं स्यादिष । अतश्च विद्यानाथोक्तः विषयविभागो न युक्त इति 'धर्मतः' इति पदम् अव्यावर्तकिमिति ॥
- ननु ''सकलकल''मित्यत्र शब्दमात्रसाम्यमेव लभ्यते न गुणिक्रया-न्तरसाम्यम् । यतश्च पुरे कलकलध्वनिमत्वरूपं सकलकलत्वम्, सुधांशु-

ननु पुरे सकलकलत्वं कलकलशब्दसाहित्यम् । सुधांशुबिम्बे कलासाकल्यमिति नैको गुणो लभ्यत इति, मैवम्,

श्लेषभित्तिकाभेदाध्यवसायमूलया 'भेदेऽभेदः' इत्येवंरूपया अतिशयोक्त्या धर्मसाधारण्यलाभात् ॥

# तत्त्वलोकः

बिम्बे च कलापरिपूर्णत्विमिति नैकोऽनुगतो धर्मी लभ्यते इत्यगत्या अत्रत्येन इवशब्देन शब्दसाम्यमात्रमुच्यत इत्याश्रयणीयमिति शंकते - नान्विति ।

एवं च 'सकलकलिम'ित पद्ये पुरसुधांशुबिम्बोभयानुगतधर्माऽभावात् उपमा न योग्येति पारिशेष्यात् श्लेष एवेति 'धर्मतः' इत्युपादाने सत्यप्यतिव्याप्तिः परिहर्तुं शक्यैवेति पूर्वपक्षाशयः। श्लेषिभत्तीति । श्लेषः एकया आनुपूर्व्या अनेकार्थाभिधानम्, भित्तिः अवलम्बनं यस्य सः श्लेषिभित्तिकः स चासौ अभेदाध्यवसायश्च, तन्मूलया-तद्द्वारया 'भेदेऽभेदः' इत्येवंरूपया अतिशयोक्त्या-अनैक्यैऽपि एक्यम् इत्येवंरूपया आहार्यबुध्या, धर्मसाधारण्यं-पुर-बिम्बविशेषणयोः 'सकलकल'पदश्लेषावगतयोः कलकलध्वनिमत्वषोडशकलापूर्णत्वरूपयोर्धमयोः सामान्यरूपतापादनिमत्यर्थः। अन्यत्राप्युपमादौ उपमेयोपमानगतानां असाधारणानामिप धर्माणां सादृश्यादिद्वारकाभेदाध्यवसायेन साधारण्यम् उपगतम्।

यदि तु - उपमायां धर्मस्यानुगतत्वेन यन्मुख्यं साधारण्यं तस्मिन् सत्येव तदलंकारता इति नियम्यते तदा -

न ह्युपमानोपमेययोरनुगत्या धर्मस्य मुख्यसाधारण्य एवोपमालंकारः,

पाण्ड्योऽयमंसार्पितलम्बहारः क्रुप्ताङ्गरागो हरिचन्दनेन । आभाति बालातपरक्तसानुः सनिर्झरोद्गार इवाद्रिराजः ॥ इत्यादौ हरिचन्दन बालातपहारनिर्झरादीनां बिम्ब - प्रतिबिम्बभावेन निर्दिष्टानामपि साधारणधर्मत्वाङ्गीकारात् ॥

## तत्त्वलोकः

वागार्थविव सम्पृक्तौ वागर्थप्रतिपत्तये । जगतः पितरौ वन्दे पार्वतीपरमेश्वरौ ॥

इत्यादिप्रसिद्धोपमोदाहृतिष्वेव अव्याप्तिः प्रसज्येत, यतस्तत्र वागर्थयोः पार्वतीपरमेश्वरयोश्च उपमायां सम्पृक्तत्वं साधारणो धर्मो मुख्य इति वक्तव्यं भवित । न च तथा वक्तुं शक्यम् । वागर्थयोः सम्पृक्तत्वं वाच्य वाचकभावरूपः सम्बन्धः, पार्वतीपरमेश्वरयोस्तु नित्यसंयोगरूप इति भेदात् ।

यदि तु सम्बन्धत्वेन साधारण्यम् उपदीयते तदा द्रव्यत्वप्रमेयत्वादिनाऽपि तत्सुकरमिति प्रकारान्तराणां विलयप्रसङ्गात् ।। प्रकारान्तरेणाऽपि धर्मे साधारण्यं संपाद्य उपमा निव्यूढा वामनादिभिः प्राङ्भिः इत्याह - न हीति । धर्मस्येति । धर्मस्यानुगतिर्नाम - धर्मवृत्तिसामान्योपस्थापक पदैक्यम् । तन्मूलतया साधारण्यस्य मुख्यत्वमेवेति न हि वक्तुं शक्यम् इति शेषः । अमुख्यतयापि धर्मे साधारण्यं सम्पादितमिति प्रदर्शयितुमुदाहरति - पाण्ड्योऽयमिति ।

अंसार्पितलम्बहारः, हरिचन्दनेन कूप्रताङ्गरागः अयं पाण्ड्यः बालातपरक्तसानुः सिनर्झरोद्वारः अद्रिराज इव आभाति इति योजना ॥ अंसयोः - भुजिशरसोः, अर्पितः लम्बो हारः - मुक्तावली यस्य सः, तथा हरिचन्दनेन-पीतवर्णगोशीर्षाख्येन चन्दनेन ('अरिशनद चन्दन' इति कर्णाटभाषायाम्) 'पीतचन्दनमर्केष्टं गोशीर्षं हरिचन्दनम्' इति वैजयन्ती । कूप्राङ्गरागः - सिद्धानुलेपनः, अयं पाड्यः - पाण्डूनां जनपदानां राजा इत्यर्थे जनपदक्षत्रियवाचकात् पाण्डुशब्दात् 'पाण्डोर्ड्यण्' (वार्ति २५७१) इति ड्याण्प्रत्ययः 'तस्य राजन्यपत्यवदि'त्यनुसारेण भवति । बालातपरक्तसानुः, तथा सिनर्झरोद्वारः - निर्गतप्रवाहोदकयुतः, अद्विराजः- हिमाचल इव, आभाति शोभते । अद्विराज इत्यत्र 'राजाहस्सिखभ्यः' (पा.सू.५.४.९१) इति समासान्तष्टच् ।

अत्र अद्रिराज पाण्ड्ययोः उपमा साधारणधर्ममन्तरा नोपपद्यते। स च वस्तुतः पाण्ड्ये हरिचन्दनहारात्मकः, अद्रिराजे बालातपनिर्झरात्मक इति धर्मः विभिन्न एव। अनयोरुपादानं च प्रकृते धर्मिणि विशेषप्रतिपादनाय। प्रकृते च धर्मिणि विशेषे प्रतिपादिते प्रवृत्तिः निवृत्तिर्वा योयुज्यते। प्रकृते च स्वयंवरप्रवृत्तायाः इन्दुमत्याः पाण्ड्ये सित संभवे अनुरागसंजननाय विशेषोस्लेखः सुनन्दाभिप्रायारूढः। अलंकृतं हि वचः हृदयग्राहि भवति। अलंकृतत्वसम्पत्तये एतादृशविशेषणोपादानमुभयत्र। एवं च सानौ संत्रान्तबालातपारुणः निपतिद्धमपयः प्रवाहः हिमवान् यथा शोभते तथा अयं पाण्ड्यः हरिचन्दनकृताङ्गरागः, कण्ठलम्बितहारः शोभते इत्युपमायां तात्पर्यात्। एवं च हरिचन्दन - बालातपयोः हारिनर्झरयोश्च विशेषणीभूते धर्मे उपमानोपमेयोभयसाधारण्यं विना उपमा न घटते।

अतश्च असाधारणानामिप येनाकेनाप्युपायेन साधारणतासम्पादनं अवश्यंभावि । तदर्थं च बिम्बप्रतिबिम्बभावः आस्थेयः । आस्थितश्च सर्वस्वकृता । स च 'वस्तुतो भिन्नयोधर्मयोः परस्परसादृश्यादभिन्नयोः द्विरुपादानम्' इत्येवं परिभाषितः । तेन च साधारणीकृतयोः धर्मयोः सम्बन्धादुपमानिर्वाहः । मुख्यं तु साधारण्यं क्वाप्यालंकारिकसम्मते उदाहरणे नैव संभवति । यथा 'मुखं चन्द्र इव' इत्यन्नाऽपि न हि वस्तुतो धर्मैक्यम् । यतश्च मुखगतं लावण्यमन्यत् । चन्द्रगतधर्मसजातीयोऽन्योऽस्ति धर्मः । अतश्च यथाकथंचित्सहृदयहृद्धं साधारणं धर्ममादायोपमा निर्त्यूद्धा प्राचीनैः । उक्तं च भामहेन -

अखण्डमण्डलः केन्दुः क्क कान्ताननमद्युति । यत्किंचित्कान्तिसामान्यात् शशिनैवोपमीयते ॥ (भा.का.२-४४) इति ।

यदि मुख्यमेव साधारण्यमित्यागृह्येत तर्हि उपमा नैव निर्व्यूढा भवेत् । अत एव नव्याः सर्वस्वकारादयः धर्मे साधारण्यसंपादानायोपायान्तरमातिष्ठन्ते ।

एतेन - उक्तोदाहरणे काव्यालंकारसूत्रकृता वामनेन - गुणसाम्यनिबन्धना वाक्यार्थोपमेति या परिकल्पिता सा निरवकाशा । वाक्यार्थोपमा च अनेकेषां धर्मिणां परस्परावच्छित्रानां तादृशैरैव धर्मिभिः साम्ये भवति । यथा -

जनियत्र्याः कुलाल्याश्च रिक्षत्र्याः विदितोऽभवत् । रत्नसूतेर्भुजङ्गचाश्च प्रच्छन्न इव शेविधः ॥ इत्यादौ ।

ननु 'सकलकलम्' इत्यादाविष गुणसाम्यं चेदुपमैव स्यादिति चेत्, शब्दसाम्यमात्रं चेदिष किमित्युपमा न स्यात् ? न हि शब्दान्यगुणादिसाम्यमेवोपमाप्रयोजकं न शब्दसाम्यमिति कुलधर्मः,

#### तत्त्वलोकः

बिम्बप्रतिबिम्बभावः पुनः धर्मिणि विशेषप्रतिपादनोन्मुखानां धर्माणां भवित यथात्रेति । बिम्बप्रतिबिम्बभावेन धर्मसाधारण्ये च बहून्युदाहरणानि । तद्यथा - मेघदूते -

विद्युत्वन्तं लिलतविनताः सेन्द्रचापं सिचत्राः संगीताय प्रहृतमुरजाः स्त्रिग्धगंभीरघोषम् । अन्तस्तोयं मणिमयभुवः तुङ्गमभ्रंलिहाग्राः प्रसादास्त्वां तुलयितुमलं यत्र तैस्तैर्विशेषैः ॥

इति । अत्र विद्युद्धनितादीनां मेघप्रासादविशेषाधायकतया धर्मत्वेनोपादानम् । अत एव तैस्तैरित्युक्तम् । तेषां सकृत् निर्देशाऽभावात्रानुगामित्वम् । एकार्थत्वाऽभावात् न शुद्धसामान्यरूपत्वम् । किंतु पारिशेष्यात् बिम्बप्रतिबिम्बरूपत्वम् । अतश्च एवंविधेषु अभेदविवक्षैव जीवितम् ॥

यदि तु - 'सकलकलं पुरमेतत्' इत्यत्र श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेन गुणमाम्यं संपाद्यते । ततः उपमैवास्तु इत्युपगम्यते तदा शब्दसाम्ये उपमा न भर्वात इति सिद्धान्तितं भवेत् तच्च न जाघटीति शब्दान्य गुणादिसाम्ये यथोपमा उपगता तथा शब्दसाम्येऽपि सेति उपगन्तव्या तथोदाहरणदर्शनात् इत्याचध्टे - नान्वित्यादिना ।

यथा प्रह्लादानाचन्द्रः प्रतापात्तपनो यथा । तथैव सोऽभूदन्वर्थो राजा प्रकृतिरंजनात् ॥ इत्यत्रोपमाप्रयोजकानुगतार्थनामरूपशब्दसाम्येऽपि उपमा दर्शनात् ॥

# तत्त्वलोकः

शब्दसाम्ये तदुदाहरणं दर्शयति - यथेति ।

यथा - येन प्रकारेण, प्रह्लादनात् - आह्लादकरणात् हेतोः, चन्द्रः, चन्द्रः अभूत् - चन्द्रपदवाच्योऽभूत्. चित - आह्लादे इत्याह्लादार्थकच्चिदिधातोः णिजन्तात् 'स्फायितञ्चि' (उ.१७८) इत्यादिना रक्प्रत्ययः औणादिकः । यथा तपनः, सूर्यः, प्रतापात् - सन्तापोपजननात् अन्वर्थः तापनरूपार्था नुसारिनामधेयोऽभवत् । ''तप सन्तापे'' इति संतापार्थकात्तपतेःनन्द्वादित्वात् (पा.सू. ३-१-१३४) ल्युः अनादेशञ्च । तथा सः दिलीपः प्रकृतिरंजनात् प्रजानुरागजननात् हेतोः अन्वर्थः राजा अभवत् ॥

यद्यप्यत्र - दीप्त्यर्थकाद्राजतेः 'कानिन्युवृषितक्षिराजि' (उ.१-२६२) इत्यादिना किनन् प्रत्यये रूपं राजेति । न तु रक्षेः । अथापि 'अनेकार्था हि धातवः' इति मताश्रयणेन रक्षनार्थकोऽपि भवति । अत एव किवः 'राजा प्रकृतिरक्षना'दित्याह ॥ अत एव च

'निपाताश्चोपसर्गाश्च धातवश्चेति ते त्रयः । अनेकार्थाः स्मृतास्सर्वे पाठस्तेषां निदर्शनम्' इति अभिहितं पूर्वैः ॥

किंतु श्लेषस्य अलंकारान्तरिविवक्तिविषयाभावेन निरवकाशतया बलवत्वेन अलंकारान्तरबाधकत्वात् उपमाप्रतिभानेऽपि तत्प्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेष एव, नोपमेति मङ्खकादिभिरभ्युपेयते ॥

## तत्त्वलोकः

किंच - पाणिनिना धातुपारायणं कृतम् न त्वर्थनिर्धेशः । स तु भीमसेनादिभिः संगृहीतम् इत्यैतिह्यम् । युज्यते चैवं । यतः पाणिने रिप प्राक्तनेन सुश्रुतमहर्षिणा स्वकीये वैद्यके तत्र तत्र धातूनां अर्थनिर्देशस्य कृतत्वात् धातूनां तदर्थानां च पारम्परिकत्विमिति ॥

अत्र चन्द्रसूर्ययोः राज्ञश्चोपमा उपनिबद्धा । सा च अनुगतार्थं नामरूपशब्दसाम्यनिबन्धनी न त्वन्यथेति शब्दसाम्यमप्युपमां प्रयोजयित । अत एव कुवलयानन्दे स्वीयग्रन्थे एकवाचकानुप्रवेशसंकरावसरे - 'शब्दतोऽर्थतो वा कविसंमतसाम्यप्रतिपादने सर्वत्राप्युपमालंकारस्वीकारात् । अन्यथा 'यथा प्रह्लादनात्' इत्यत्रोपमा न स्यात् इति ग्रन्थकृता प्रतिपादितम् ॥

एवं तर्हि - 'सकलकलम्' इत्यत्र किमुपमा ? उत श्लेषः? अथ संकरः? इति संशये अलंकारसर्वस्वकृतो महुकस्य मते श्लेष एवेति प्रदर्शयित - विन्विति । अत्र तुशब्दः शब्दसाम्ये सत्युपमायाः प्रसक्ताविप 'सकलकलम्' इत्यत्र न तस्याः पार्यन्तिकी प्रतीतिः अपितु प्रतिभानमात्रम् श्लेष एव पर्यवसानमित्यंशं द्योतयित । श्लेषस्य - अनेकार्यप्रतीतिनिबन्धस्य श्लेषालंकारस्य, अलंकारान्तरिविक्तविषयाभावेन अलंकारान्तरेभ्यः उपमातुल्ययोगितादीपकादेः अलंकारान्तरस्य, प्राकरिणका

प्राकर्रणकान्यतरमात्रार्थगोचरत्वे, तदुभयगोचरत्वे च व्याप्त्या, तेभ्यः विविक्तस्य असंस्पृष्टस्य विषयस्य - उदाहरणस्य अभावेन निरवकाशतया बलवत्वेन स्विवषये योऽयमलंकारः-प्रसजित स सर्वोऽपि निरवकाशेन श्लेषेण बाध्यत इति अलंकारान्तरबाधकत्वम्, तस्मात् उपमायाः श्लेषस्थले प्रतिभानेऽपि न सा, अपि तु उपमाप्रतिभोत्पित्तहेतुः श्लेष एवालंकारः इति भट्टोद्धट मतप्रतिपादनावसरे मङ्खेकेन प्रतिपादितम्।

अयं भावः - निरवकाशा हि विधयः सावकाशान् विधीन् बाधन्ते । 'उत्सर्गसमानदेशा अपवादाः' इति न्यायानुसारेण शब्दसाम्ये उपमायाः प्रसक्त्या तत्रैव श्लेषस्यापि प्रवृत्तिरिति निरवकाशेन श्लेषण सावकाशायाः उपमाया बाधो युक्तः । अन्यथा शब्दसाम्ये उपमाया अप्रवृत्तौ उपमाश्लेषयोः उत्सर्गापवादभाव एव न घटेत । एवं विविक्तोदाहरणालाभप्रयुक्तं श्लेषस्य उपमाबाधकत्वम् उद्धटादीनामिभमतम् । न पुनश्शब्दसाम्ये उपमा, अपि तु श्लेष एवेति । एवं च शब्दसाम्ये श्लेष एव नोपमेष्ट्रि समर्थनं विद्यानाथस्य प्रमादमूलमेव । न पुनः प्राचीनानामिभमतम् ॥

वस्तुतस्तु - एतादृशोदाहरणेषु एकवाचकानुप्रवेशसंकरः, उपमा वा मह्वकादीनाम् अभिमत इति सर्वस्वविमर्शिनीपर्यालोचनया ज्ञायते । यतश्च - 'एष च नाप्राप्तेष्वलंकारान्तरेषु आराभ्यमाणस्तद्वाधकत्वेन तत्प्रतिभोत्पत्तिहेतुरिति उद्धटादिमतमनूद्य 'येन ध्वस्तमनोभवेन बलिजित्कायः पुरास्त्रीकृतः' इत्यादिविविक्तोऽस्य विषय इति निरवकाशत्वाऽभावात् नान्यबाधकत्विमत्यन्यैस्सह संकरः । दुर्बलत्वद्वा बाध्यत्विमत्यन्ये (अ.स. १२५पु) इत्युक्तः । इत्यं चात्र मह्वकादिभिरभ्युपेयत इत्युक्तिश्चन्त्या ॥

किंच - 'सकलकलं पुरम्' इत्यत्र यदा पदभङ्गमपेक्ष्य श्लेषः तेन सह सुधांशुबिम्बिमिवेत्युपमावाचकेवशब्देन उपमा संकीर्णा। तथा 'सत्पुष्करद्योतितरङ्गशोभिनीति' पद्येऽपि मृङ्खकेन श्लेषोपमयोः सांकर्यमेवोपपादितं, संकरिनरूपणावसरे (अ.स. २५५पु) न पुनश्शलेष एवेति, नवोपमेति। एवं च श्लेषप्रकरणस्थं - एवंचेत्यादि सर्वस्वस्थं वाक्यजातं उद्घटमतपरिमिति बोध्यम् ।। परं तु अत्र शब्दसाम्यनिबन्धनी अर्थसाम्यनिबन्धनी वा उपमेति विचारोऽन्यः। शब्दसाम्यं श्लेषमात्रप्रयोजकिमिति विद्यानाथ एवाभिप्रेति। यतश्च तेनैव प्रतापरुद्रयशोभूषणे श्लेषप्रकरणे -

प्रकृताऽप्रकृतोभयगतमुक्तं चेच्छब्दमात्रसाधर्म्यम् । श्लेषोऽयं श्लिष्टत्वं सर्वत्राद्यद्वये नान्त्ये ।। (प्र.रु.३१४) इति ।

'अर्थसाम्य-शब्दसाम्याभ्यां उपमाश्लेषयोर्भेदः' इति च अलङ्काराणां परस्परं वैलक्षण्यप्रतिपादनावसरे उक्तम् (प्र.रु. २-४५पु) । एवं च शब्दसाम्ये उपमां निरकुर्वतो विद्यानाथस्य मते 'यथा प्रह्लादनात्' इत्यादावुपमाया अव्याप्तिदुवरिव । । न वा तत्र उपमामन्तरा अन्योऽलंकारः प्रतिभासते । तथोपगमे निरलंकारता प्रसज्येत सा च न युक्ता । एवं च शब्दसाम्यार्थसाम्याभ्यां श्लेषोपमयोर्भेदप्रदर्शनं विद्यानाथकृतमयुक्तमेव - अव्यावर्तकत्वात् ।

यदि तु शब्दसाम्याश्रयणेन उपमाप्रतिभानेऽपि उपमाबाधकत्वं श्लेषस्य परिकल्प्यते तदा तद्वैपरीत्येन श्लेषमूलकाभेदाध्यवसानेन गुणसाम्यमानीय श्लेषबाधकत्वमुपमायाः परिकल्पयितुं शक्यमिति 'सकलकलमित्यत्र' गुण

ततश्च यथा शब्दसाम्यमाश्रित्योपमाप्रतिभाने तद्वाधकत्वं श्लेषस्य, तथा श्लेषभित्तिकाभेदाध्यवसायलब्धाभेदगुणसाम्यमात्र-माश्रित्योपमाप्रतिभानेऽपि तद्वक्तुं शक्यमिति न तदनुरोधेन तत्र गुणसाम्यपरित्यागः ॥

## तत्त्वलोकः

साम्यपरित्यागः कर्तुं न शक्यः विनिगमनाविरहादित्याह - ततश्चेति ।

4

यथा - 'यथा प्रह्लादना'िटत्यत्र शब्दसाम्यं विना अन्यधर्मकृतं साम्यं न संभवित न तथा ''सकलकलम्'' इत्यत्र, वैषम्यात्, पदभङ्गमपेक्ष्य/कलासाकल्यकलकलध्वनिमत्वयोः श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायमूलतया ऐक्य संभवात्।

श्लेषभित्तिकाभेदाध्यवसायेन धर्मसाम्यस्यानभ्युपगमे -उपोढरागेण विलोलतारकं तथागृहीनं शशिना निशामुखम् । यथासमस्तं तिमिरांशुकं तया पुरोर्ऽाप रागाद्गलितं न लक्षितम् ॥ इत्यादि श्लिष्टविशेषणसमासोक्त्युदाहरणे विशेषणसाम्याऽभावात् समासो क्त्यलंकारत्वाभावः प्रसज्येत । अतश्च श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेन धर्मे साम्यं अकामेनाप्यभ्युपगन्तव्यम् । तेनैव पथा अत्रापीति न गुणसाम्यपरित्यागः कर्तुं शक्यः । ततश्च तन्मूलकोपमया श्लेषोऽपि बाध्यो भविता ।

नन्वेवं तर्हि - काव्यालंकारकृंता कद्रटेनाऽपि 'सकलकलम्' इत्यादौ श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेनैव गुणादिसाम्यमानीय उपमा उपादियतुं शक्या स्यात्, न च तथा तेन साम्यमुपपदितम् प्रत्युत शब्दसाम्यमाश्रित्य,

यतु स्द्रटेन 'सकलकलम्' इत्यादौ उपमा समर्थयमानेन स्फुटमर्थालंकारौ एतौ उपमासमुचयौ किंतु । आश्रित्य शब्दमात्रं सामान्यमिहापिसंभवतः ॥

इति । शब्दसाम्यमात्रमिहोक्तम् । तदन्ततः शब्दसाम्यमाश्रित्याप्युपमा समर्थयितुं शक्येति भावेन, न त्वभेदाध्यवसायेनाऽपि गुणसाम्यं न संभवतीति भावेन ॥

# तत्त्वलोकः

अतश्च उपमायां श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेन गुणसाम्यसंपादनं तस्यापि न संमतमित्याशंकायां, रुद्रटमतं स्वाभिप्रायानुगुण्येन योजयति - यत्त्विति ।

इदमत्राकूतम् - यत्पूर्वं वर्ण - पद-लिङ्ग-भाषा-प्रकृति-प्रत्यय-विभक्ति वचनभेदेनाष्ट्रशा श्लेषं विभज्य भाषाश्लेषव्यतिक्तश्लेषाणां उपमादिभि स्सह संस्पर्शं प्रतिपाद्य तत्रापि अयमुपमासमुच्चययोर्वैचित्र्यातिशयमादधातीति व्यक्तीकृत्य, श्लेषस्थले शब्दमात्रं श्लिष्टं भवित नत्वर्थ इति अर्थालंकार योरुपमासमुच्चययोः वैचित्र्याधायकत्वं कथमस्येत्याशङ्क्रचाह - स्फुटिमिति । एतौ उपमासमुच्चयौ अर्थालंकारौ इति स्फुटम् । किंतु शब्दमात्रं सामन्यमाश्रित्य इहापि संभवतः इति योजना । समुच्चयपदं तुल्ययोगितादि परम् । एवं चेदं रुद्रटवचनं कस्यांचिदुपमायां अर्थसाम्यं न भवित चेत्तदा शब्दसाम्यमाश्रित्याप्युपमा समर्थियतुं शक्या इत्यभिप्रायेण, न पुनः प्रकारान्तरेण अर्थसाम्यनिराकरणाभिप्रायेणीति ॥

वस्तुतस्तु - शब्दालंकारप्रस्तावे 'इहापि एतौ संभवतः' इत्युक्त्या

# श्लिष्टविशेषणेष्वपि अभेदाध्यवसायेनैक्यस्यालंकारान्तरेषु सर्वैरपि समाश्रयणात् ॥

# तत्त्वलोकः

उपमासमु चययो रथा लङ्कारमध्ये परिगणनं ऋियते प्राची नैः न पुनश्शब्दालंकारमध्ये । इत्यं सित तयोस्संस्पर्शः कथिमिति चेत् , अर्थसाम्यरिहत शब्दमात्रसाम्यवतोरुपमासमु चययोर्दर्शनात् तदानुण्येन शब्दालंकारेष्विप उपमासमु चयौ संभवतः । एवं च शब्दश्लेषेण शाब्द्या उपमायाः परिपोषः । तथा समु चयस्यापि इति भाति । यतश्चैतन्मते शब्दार्थालंकारयोः न साकर्यं किंतु शब्दालंकारयोः अर्थालंकारयोर्वा भवेत् इति तदीयदशमाध्याय स्थसंकरनिरूपणफिक्क कातो ज्ञायते । अन्यथा -

वसुधामिहत सुराजितनीरागमना भवांश्च वर्णाश्च । सुरिचतवराहवपुषस्तव च हरेश्चोपमा घटते ।। इत्यत्र राजपक्षे घनतेजोऽनुकूलदेवापराभूतरागरिहतमनस्त्वस्य, वर्षापक्षे भूपूजितशोभितजलागितमत्वस्य च वस्तुतो भेदेऽपि श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेनैवाभेदे संभवित तावत्पर्यन्तानुधावनस्य वैफल्यप्रसङ्गात् ।

यदि तु श्लेषादिमूलतया अभेदमध्यवस्य धर्मसाम्यनिराकरणाभिप्रायेण शब्दसाम्यमात्रोल्लेखः **रुद्रटाभिमतश्चेत्** सर्वालंकारिकाभिमते श्लिष्टिवशेषणसाम्यगम्याऽप्रस्तुतवृत्तान्तकसमासोक्तिस्थले, श्लिष्टमालापरम्परितरूपकस्थले च तत्तदलंकारा न भवेयुः इष्यते च तत्र श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेन साम्यादिकमित्याह - श्लिष्टेति ।

अलंकारान्तरेष्विति । उपमाव्यतिरिक्तेषु समासोक्त्यादिष्वित्यर्थः ।

# तस्मात् 'धर्मतः'इत्यनेन न श्लेषो व्यवर्तयितुं शक्यते ॥

#### तत्त्वलोकः

#### तद्यथा -

निवृत्तव्यालसंसर्गः निसर्गमधुराशयः।

अयमम्भोनिधिः कष्टं कालेन परिशुष्यते ॥ (का.दर्श. २-२१२) इत्यत्र व्यालमधुराशयपदार्थयोः न शुद्धसामान्यरूपत्वम् । विभिन्नार्थं वाचकत्वात्तयोः । तयोराद्यः सर्प-खलोभयवाची । द्वितीयः सुमिष्टजलाधार -समीचीनाभिप्रायोभयवची । इत्यं सित प्रकृताप्रकृतयोः समुद्रपुंसोः अन्वियनी ये निवृत्तव्यालसंसर्गत्विनसर्गमधुराशयत्वे तयोः साम्यं श्लेष -भित्तिकाभेदाध्यवसायमन्तरा नोपपद्यत इति समासोक्तिता न भवेत् ।

एवं 'विद्वन्मानसहंसे'ति पद्येऽिप विद्वन्मानसेत्यादौ मनो-मानसयोः भेदेऽप्य भेद इत्येवंरूफ्लेम्लकभेदाध्यवसायमन्तरा राज्ञि हंसत्वाद्यारोपस्य कर्तुमशकात्वात् प्राचीनानामभिमता मालापरम्परितरूपकालंकारता न सेस्यतीति एवंविधेषु ऐक्यस्य तथोपगन्तव्यत्वे तन्न्यान्यायादुपमायामि तथा-श्रयणे बाधकाभावात्। ततश्चैतस्मिन् लक्षणे 'धर्मतः' इति विशेषणं श्लेषं न व्यावर्तयतीति आह - तस्मादिति । तस्मात्-श्लिष्टिवशोषणसमासोक्त्यादिषु अर्थभेदे सत्यप्यभेदोपगमेन धर्मे साधारण्यसम्पादनात् तत्रेवात्रापि ''सकलकलिम''त्यादौ सकलकलासाहित्य कलकलध्वनिमत्वयोः भेदेऽिप अभेदाध्यवसायेनैक्यस्य धर्मे सम्पादनात् 'धर्मतः' इति विशेषणोपादानेन श्लेषः व्यावर्तियतुं - अलक्ष्यतामापादियतुं न प्रान्यते। इत्यं च श्लेषेऽतिव्याप्तिईढैवेति भावः।

वस्तुतस्तु 'सकलकलम्' इत्यादावुपमैवेति व्यर्थं 'धर्मतः' इति विशेषणम् । अलङ्कारान्तरिविक्तस्तु श्लेषस्य विषयः तत्रकरणे दर्शियष्यते ।।

#### तत्त्वलोकः

'सकलकलिम'त्यादौ विमृश्यमाणे समासोक्तिविशेषे अभेदाध्यवसायद्वारा धर्मे साधारण्यं सम्पाद्य यथा तिन्नर्वाहः क्रियते तद्भत् अभेदाध्यवसायेन गुणसाम्यस्यैव संभवादुपमैव युक्ता न पुनश्शलेषः इति 'धर्मतः' इति विशेषणोपादानं वृथैवेति सिद्धान्तयति - वस्तुतस्त्विति ।

नन्वेवं तर्हि श्लेषस्य अलंकारान्तरासंकीर्णोदाहरणानुपलम्भात् निर्विषयता स्यादित्याशंकायां समाधानमाह - अलंकारान्तरित । अलंकारान्तरिविक्तः श्लेषातिरिक्तालंकाराविषयत्वे सित श्लेषविषयः, तत्प्रकरणे - श्लेषप्रकणे दर्शियष्यते - उदाहरिष्यते मयेति शेषः । परन्त्वग्रे श्लेषप्रकरणंलुप्तम् ।

अयं भाव: - 'चारुत्वोत्कर्षनिबन्धना हि प्राधान्यविवक्षा 'इत्युक्तरीत्या येन ध्वस्तमनोभवेन बलिजित्कायः पुरास्त्रीकृतः यश्चोद्वृत्तभुजङ्गहारवलयो गंगां च योऽदीधरत्। यस्याहुश्शशिमच्छिरो हर इति स्तुत्यं च नामामराः पायात्स स्वयमन्थकक्षयकरः त्वां सर्वदोमाधवः॥

इत्यादौ श्लेषकृत एव चमत्कारः । अत एव श्लेषव्यपदेशः । 'माधव एव उमाधव' इति रूपकप्रतीताविप तस्याभासतामात्रत्वम् । न पुनरस्तित्वम्, शुक्तौ यथा थालथळ्यादिना रजतत्वस्य प्रतीतौ सत्यामिप न तस्य प्रतिष्ठा

किंच, विविक्तविषयाभावेन अलंङ्कारान्तरबाधकत्विमिति वाचोयुक्तिरप्ययुक्ता, विषयसद्भावमात्रेण निरवकाशत्वहानेः विविक्तविषयानपेक्षणात् ॥

# तत्त्वलोकः

तद्वदेवात्रापि रूपकस्य न प्रतिष्ठा इति अलंकारान्तरप्रसक्तिशङ्केति 'येन नाप्राप्ते यो विधिरारभ्यते स तस्य बाधको भवति' इति न्यास्यस्य सावकाशविषये प्रवृत्यभावात् उद्धटानुरोधिना रुद्रटेन अलंकारान्तरबाधकत्वं यदुक्तं तद्युक्तमिति सूचितं भवति ।

> एतेन - त्वमेव देव पातालमाशानां त्वं निबन्धनम् । त्वं चामरमरुद्भूमिः एको लोकत्रयात्मकः ॥

इति श्लेषस्यालंकारान्तरिविक्तोऽस्ति विषयः 'इति काव्यप्रकाशकृता (का.प्रा.९.3) प्रदर्शितं न तावत्समीचीनम् । यतोऽत्र राज्ञि लोकत्रयात्मकत्वं कविसम्मतं तच्च राज्ञि पातालाद्यथभिदारोपमन्तरा नोपपद्यत इति अलंकारान्तरेण रूपकेण अस्य संकरात् इत्यभिव्यञ्जितम् ॥

इत्यं श्लेषस्यालंकारविविक्तविषयाऽभावेऽपि विषयसद्भावमात्रेण निरवकाशत्वाऽभावात् अलंकारान्तरबाधकत्ववाचोयुक्तिरप्यसभीचीनेति प्रतिपादयति - किञ्चेति ।

अयं भावः -

विविक्तविषयाऽभावेन अलंकारान्तरबाधकत्विमिति पक्षः उद्सटसंमतः । तस्यायभिप्रायः - प्रकृताप्रकृतोभयगोचरानेकार्थकशब्दविन्यास स्थले श्लेषस्य प्रतिष्ठा वाच्या । तत्र केवलप्रकृतयोः, केवलाप्रकृतयोर्वा एकधर्मान्वये तुल्ययोगितायाः, प्रकृताप्रकृतयोः एकधर्मान्वये दीपकस्य प्रवृत्या श्लेषविषये सर्वत्र उक्तालंकारद्वयं व्याप्य अवितष्ठते इति श्लेषस्य विविक्तोविषयो नास्ति । अत एव स्वविषये प्राप्तं सर्वमप्यलंकारं बाध्यसामान्यचिन्ताश्रयेण बाधत इति अलंकारान्तरबाधकत्वमिति ॥

अयं च पक्षो न समीचीनः, स्विवषये सर्वत्र उपमारूपकादीनाम् अलंकारान्तराणां प्राप्तेरभावात् । यथा - 'येन ध्वस्तमनोभवेने'ति प्रागुदाहतपद्ये परस्पनिरपेक्षयोरुमाधव-माधवयोः उमाधवविषयकवाक्यार्थपरामर्शवेलायां माधववाक्यार्थस्य स्फूर्त्यभावात् तथैव माधवविषयकवाक्यार्थपरामर्शवेलायां उमाधवविषयकवाक्यार्थस्फूर्त्यभावात् को नामात्रौपम्यस्य अवसरः । इत्यं सित तुल्ययोगितादीपकरूपकादीनामौपम्यमूलानां का कथा । तस्मादेवमादौ अलंकारान्तरिविवक्तविषयसद्भावेन, तुल्ययोगितादीनां श्लेषोपस्कारकत्वेनावस्थानमात्रं न पुनस्तत्कृतो व्यपदेशः । ''प्राधान्येन व्यपदेशाः भवन्तीति'' व्यवस्थितेर्वा निरवकाशत्वस्य हानेः ।

किंच - बाध्यसामान्यचिन्ताश्रयणेन यदि अलंकारान्तरबाधकत्वमुच्येत तदा अत्रैव रूपकप्रकरणोदाहरिष्यमाणे 'विद्वन्मानसे'त्यादिष्टिल्ष्टमालापरम्परितरूपके 'अयमै नद्री मुखं पश्य रक्तश्चुम्बाति चन्द्रमाः' इति श्लिष्टिविशेषणसाम्यमूलकसमासोक्त्युदाहरणे च तयोः अनेन बाधप्रसक्त्या श्लिष्टिपरम्परितरूपकिष्लिष्टिवशेषणसमासोक्त्युदाहरणे च तयोः अनेन बाधप्रसक्त्या श्लिष्टिपरम्परितरूपकिष्लिष्टिवशेषणसमासोक्त्युदाहरणे च तयोः अनेन बाधप्रसक्त्या श्लिष्टिपरम्परितरूपकिष्लिष्टिवशेषणसमासोक्त्योरुच्छेद एव भवेदिति न विविक्त विषयाभावमात्रेण, नापि बाध्यसामान्विन्ताश्रयेण अलंकारबाधो युक्तः ॥

किंच - बाध्यविशेषचिन्ताश्रयेणापि इतरालंकारबाधो न युक्तः - यथा लोके 'ब्राह्मणोभ्यो दिध दीयतां तक्रं कौंडिन्याय' इस्यत्र दिधदानोत्तरं

तक्रदानस्य, दिधदानात्पूर्वं वा तक्रदानस्य संभवे सत्यिप तक्रदानिवधेः अभिमतासाधकतया 'सत्यिप संभवे बाधनं भवती'ति न्यायेन दिधदानस्य तक्रदानिविधः बाधकः । न चेह तथा बाधकत्वकल्पना आवश्यकी, अनेकालंकारसमावेश एव चारुतातिशयः हारदेर्मणिबन्धनादिनेवेति 'येन नाप्राप्त'न्यायस्य वैयाकरणसम्मतस्य प्रसरोवाऽस्ति ।।

# उक्तं च - वक्रोक्तिजीविते राजानककुन्तकेन -

अलंकारस्य कवयो यत्रालंकरणान्तरम् । असन्तुष्टा निबध्नन्ति हारादेर्मणिबन्धवत् ॥ ३५ ॥

रत्नरश्मिच्छटोत्सेकभासुरैभूषणैर्यथा । कान्ताशरीरमाच्छाद्य भूषायै परिकल्प्यते ॥ ३६ ॥

यत्र तद्वदलंकारैः भ्राजमानैर्निजात्मना । स्वशोभातिशयान्तस्थमलंकार्यं प्रकाश्यते ॥ ३७ ॥

यदप्यनूतनोल्लेखं वस्तु यत्र तदप्यलम् । उक्तिवैचित्र्यमात्रेण काष्ठां कामपि नीयते ॥ ३८ ॥ इति (व.जी.२-३८)

एवं च मुक्ताकलापप्रभृतेः पदकादिमणिबन्धं विना शोभातिशयाधानाभावमाकलयन्तो वैकटिकाः यथा आभरणेन सह आभरणान्तरं योजयन्ति तथा कवयोऽपि अलंकारेणसह अलंकारान्तरं योजयन्ति इति एवंविधे विषये बाध्यबाधकभावकल्पनं आलंकारिकाणां न शोभते। अत एव

सकलकल'मित्यत्र उपमा श्लेषेणोपस्कृता चमत्कृतिमाधत्ते, न पुनरुपमां श्लेषो बाधते श्लेषं वोपमा । परंतु वस्तुतस्त्वत्यादिना उपमैवेत्याभिधानं 'चारुत्वोऽकर्षनिबन्धनमिति मन्तव्यम् । प्राधान्यमूलको व्यपदेशः, प्राधान्यं च चारुत्वोत्कर्षनिबन्धनमिति ध्वनिकारेणाऽप्युक्तम् । अत एव उपमोत्कर्षकतया श्लेषमुपनिबबन्ध कविः ॥

यदि तु - 'कमलिमव मुखं' इत्यादिः साधारणधर्मयोगशून्यः उपमा विषय इत्युच्येत । तदा पूर्णोपमा निर्विषया स्यात् । साधरणधर्मप्रयोगे उपमात्वाभावात् तदप्रयोगे त्वपूर्णत्वादिति । अतः सकलकलिमत्यत्रोपमैव युक्ता ।

एवं च विषयसद्भावमात्रेण निरवकाशता हीयत इत्यत्र न कस्यापि विवादः। अत एव वैयाकरणै: - 'रामाणाम्' इत्यादौ सुपि च इति दीर्घं 'नामि'(प.सू.६-४-३) इति दीर्घः न निरवकाशत्वात् बाधते । तयोः विभिन्नोदाहरणेषु 'हरीणाम्' 'रामाभ्याम्' इत्यादौ 'नामि' (?) सुपि च (पा.सू.७३.१०२) इत्यनयो श्चारिताथ्यां त् । विंक तु सिन्नपातपरिभाषाविरोधाश्रयणेन 'रामाणाम्' इत्यत्र दीर्घः परिहतः । अन्यथा 'येन नाप्राप्तन्यायेन' तद्वाधकत्वमुक्तं भवेत् । न च तैः तथोक्तमित्यपि विभावनीयम् ॥

एतेन श्लेषस्य उपमाबाधकत्वप्रकल्पनरीतिः न वैयाकरणसंमतेति पदकाराणामनुग्रहाऽभावःसूचितः ॥

न ह्ययमलंकारगोचरो लोकन्यायः यद्विविक्तविषयो वक्तव्य इति, अरस्यरत्नानां सुवर्णविविक्त विषयाभावेऽपि सुवर्णाश्रितानामेव चारुताहेतुत्वोन अलङ्कारान्तरत्वव्यवस्थितेः । अन्यथा निरवकाशैररस्प्रप्रत्युप्तरत्नैः सावकाशस्य तदाश्रयसुवर्णस्य अलंकारता बाध्येत ॥

### तत्त्वलोकः

सम्प्रति 'सर्वपथीनाः खल्वालंकारिकाः' इति नयमनुसृत्य विविक्तविषयाभानेनालंकारान्तरबाधकत्वं लोकनीत्यनुसारेणाभ्युपगम्यत इति चेत्तदनुग्रहोऽपि नोपलभ्यत इत्युपपादयति - न ह्ययमिति ।

अयं भावः - लोके सुवर्णाभरणम् रत्नाभरणम्, इत्यादिव्यवहारो दृश्यते । तत्र रत्नाभरणमिति व्यपदेशः सुवर्णघटिते एव रत्नाभरणे न पुनस्सुवर्णविविक्ते, सुवर्णविविक्तेषु 'रत्नम्' इत्येव व्यपदेशः, नतु रत्नाभरणमिति । एवं च व्यवहारानुरोधेन विविक्तविषयाभावेऽपि सुवर्णाश्रितानामेव 'रत्नाभरणम्' इति व्यवहारः, न सुवर्णाभरणमिति । अतश्च सुवर्णप्रत्युप्तरत्नजटिले रत्नाभरणमिति व्यपदेशः चारुतातिशयनिबन्धनः न पुनर्विविक्तविषयाऽभाव निबन्धनः, तथानुभवात् ।

किंचात्र श्लेषस्य विविक्तविषयाभावसंभावनायामपि तदाष्ट्रयस्योपमालंकारस्य बाधो नोचितः अप्रतिष्ठेन श्लेषेण उपस्कृता उपमा प्रतितिष्ठतीति गणिबन्धादिना हारादेरिव चारुतातिशय एवेत्येवमादौ बाध्यबाधकभाव-गंभावनाऽपि नोचिता। यतः उपमामात्रेण चारुतातिशयं असम्मन्यमानः

नाप्ययं वाक्यवित्सम्मतःशस्त्रीयन्यायः । 'पदेजुहोति' इत्यादीनामिव 'उत्तरार्धे जुहोति' इत्यादीनां आहवनीयशास्त्रादिविविक्तविषयाऽभावेऽपि सविषयत्वमात्रेण प्रतिष्ठितत्वात् ।।

# तत्त्वलोकः

कविः श्लेषमलंकारान्तरं निबबन्ध । यदि श्लेषेण उपमा बाधिता स्यात् तर्हि अ नौचित्यमेवापतेत् इति ।

इत्यं बाध्यबाधकभावकल्पने लोकन्यायासंमर्ति प्रदर्शय **मीमांसक** संमत्यभावमि प्रदर्शियतुमाह - नाप्ययमिति ।

विविक्तविषयाभावेन बाधकत्विमित्ययं न्यायः न वाक्यवित्सम्मतः। वाक्यं मीमांसान्यायः तिद्वदन्तीति वाक्यविदो मीमांसकाः, तेषामिभमतः शास्त्रीयन्यायः। अपिशब्दः एवकारार्थकः, नेवैत्यर्थः। वाक्यवित्संमतंन्यायं प्रदर्शियतुं पूर्वतन्त्रे दशमाध्यायाष्टमपादाष्टमाधिकरणे (पदशास्त्रेण आह वनीयस्य बाधाधिकरणे) स्थितं वाक्यमुपादते - पदे जुहोतीति। 'अविशेषेण यच्छस्त्रमन्याय्यत्वाद्विकल्पस्य तत् सन्दिग्धमारात् विशेषशिष्टं स्यात्।' (१०-८-८-१६ पू.मी.सू) इत्यत्र सामान्यविशेषभावापत्रं विषयवाक्यद्वयमुपात्तम् 'यदाहवनीये जुहोति' इत्यनारभ्याधीतं सामान्यशास्त्रं ज्येतिष्टोमे श्रुतम्, 'पदे जुहोति,वर्त्मिन जुहोति' इति विशेषशास्त्रम्, तयोः विशेषशास्त्रेण अनारभ्यवादे, होमसामान्यानुवादेन विहितं आहवनीयं विशेषण पदहोमेन बाध्यते, न पुनर्विकल्पः बहुदोषत्वात्। तथापि

नाप्यसाधारण्येनैतच्छास्त्रन्यायः सहोक्त्यादीनाम् अतिशयोक्त्यादिविविक्तविषयाऽभावेऽपि तदबाधेन अलंकारान्तरत्वव्यवहारादविरोधः इहाप्यविशिष्टः ॥

# तत्त्वलोकः

'उत्तरार्धे जुहोति' इत्यस्य 'आहवनीये जुहोती'त्यादिविविक्तविषयाभावेन सापेक्षत्वेऽपि न तयोः बाध्यबाधकभावः । न चैतावता उत्तरार्धहोमस्याप्रतिष्ठितत्वम् विषयसद्भावमात्रेण निरवकाशत्वहानेः प्रतिष्ठानात् । तद्वदेवात्रापि श्लेषस्य विविक्तविषयाऽभावेऽपि विषयसद्भावमात्रेण प्रतिष्ठानाद् नोपमाबाधकत्वम् । प्रत्युत उपमाश्रयेणैव श्लेषस्य प्रतिष्ठा प्रतीयते इति ॥

न वयं केवलमीमांसकाः न वा केवलवैयाकरणा अपि तु आलंकारिका अपि । अत एवास्माकं विविक्तविषयसद्भाव एव अलंकाराणां प्रतिष्ठा नोचेत् बाध्यबाधकभाव इत्युच्यते चेत् तदिप न सेत्स्यित तथा सकलालंकारिकैरनभ्युपगमात् । प्रत्युत द्वयोरलंकारयोः प्रतीतौ यश्चमत्कारातिशयाधायकः सः स्वामिष्ट्यां लभते अन्यः तमुपस्कुर्वन् स्वामिष्ट्यां त्यजित । यथा परगृहस्थितोजनः स्वगृहस्थितत्वनिबन्धनं प्राधान्यं न लभते तद्वदत्रापि उपमोपस्कारतया स्थितः श्लेषः स्वामिष्ट्यां त्यजित उपमा तामुपादत्ते । अत एव च 'प्राधान्येनव्यपदेशः भवन्ती'ति न्यायः आलंकारिकैरनुस्त्रियते । अन्यथा अतिशयोक्त्यादिविविक्तविषयाभावेऽपि सहोक्त्यादीनाम् अतिशयोक्त्य बाधेन अवस्थानं अवगम्यते तदसंगतं स्यात् । एवं च 'यश्चोभयोः' इति न्यायात् परिहारस्तुल्य इति बाभ्यबाधकभावकथनमुद्धटादीनामनुचितमेवेति मनसि निधायाह - नापीति ।

तस्मादत्र उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेषालंकारः इत्युक्तम् । प्रत्युत उपमैवात्र श्लेषप्रतिभोत्पत्तिहेतुः । न हि पुरवर्णनप्रकरणे सकलकलमिति तद्विशेषणपदस्य सुधांशुबिम्बमेवेत्युपमाया अनिबन्धने कलासाकल्यलक्षणार्थान्तरप्रतिभा संभवति ॥

# तत्त्वलोकः

अयंभावः - अलंकारान्तरासहकृतसहोक्त्यादिनामनुलम्भात् उपलम्भे वा अचमत्कारित्वेनालंरयपदेशानर्हत्वात् विविक्तविषयासद्भावो न बाधक नोपयोगी, नत्वलंकारान्तरत्वाभावप्रयोजक इति ॥

इत्यं उपमाश्लेषयोरिवरोधं विविक्तविषयसद्भावं च प्रदश्यं 'उपमा प्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेषः' इति मङ्खकादिमतं निरस्य वैपरीत्यमेव सयुक्तिकं स्थापयति - तस्मादन्नेति ।

अयं भावः - 'सकलकलं पुरमेतत्' इत्यत्र श्लेषविषये उपमायाः प्रतिभानमात्रं न पुनः प्रद्विष्ठा, सा च श्लेषस्यैव इति हि **सर्वस्वकारादयः आहुः -** तत्र युक्तम् - ''सकलकलं पुरमेतत्'' इत्यत्र 'सकलकलम्' इत्येतावन्मात्रमुपादाय कलासाकल्यलक्षणार्थान्तरप्रतीतिप्रयोजिकायाः सुधांशुबिम्बमिवेत्युपमाया अघटनायां सत्याम् अस्मादेव पदात् तादृशार्थान्तरप्रतीतेस्सम्भवाऽभावात् तादृशार्थान्तरप्रतीतिरुपमानिबन्धन्येव । तस्माच्छब्दसाम्येप्युपमायाः सुघटत्वात् 'धर्मतः' इतिपदोपादानं व्यर्थमेव ।

इत्यं च श्लेषः उपमां निर्वहन् तदङ्गं भवति । श्लेषेणोभयोरर्थयोः प्रतीति विना उपमायाः अप्रतिष्ठानात् । श्लेषश्च तां प्रतिष्ठापयति । प्रतिष्ठिता चोपमा चमत्कारातिशयं आधत्ते । चमत्कारातिशयमादधाना स्वामिभख्यां लभते अतश्चात्रोपमैव । श्लेषस्तु स्वामिभख्यां परित्यजित, दीपकादौ उपमावत् । अत एव 'प्राधान्येन व्यपदेशाः भवन्ति' इति अभियुक्तानाम् अभिधानम् ।

एवमादौ शब्दसाम्यस्य इवशब्दप्रतिपाद्यत्वात् श्लेषवाचकत्वम् इवादीनामनुपपन्नमेव तस्मादत्रैकवाचकानुप्रवेशसंकराभिधानमप्ययुक्तमेव । एवमादिषु अङ्गाङ्गिमावसंकाराभिधानस्योचितत्वात् । अत एव **कुवलयानन्दे** अप्पय्यदीक्षितैः - 'सत्पुष्करद्योतितरङ्गशोभिनी'**ति** पद्ये सर्वस्वकारेण उपपादितमेकवाचकानुप्रवेशसंकरं परित्यज्य अङ्गाङ्गिभावसंकरोपपादनं कृतमिति मन्तव्यम् ॥

नव्यास्तु - इवशब्दस्य श्लेषवाचकत्वेऽपि श्लेषावगतयोरर्थयोः साधारणधर्मत्वेन इवशब्दबोध्यत्वावश्यकत्वात्, तावतैव प्रकृतोदाहरणतोपपत्तेः 'सत्पुष्करे'त्यादि पद्येषु एकवाचकानुप्रवेशसंकराभिधानं युक्तमेव । इवशब्दस्य साधारणधर्मवाचकताया अप्यभ्युपगमात् इत्याहुः । एवं च अत्राप्येकवाचकानुप्रवेशसंकरोऽपि कथंचिद्धटते इत्येषामाशयः स्यात् ॥

वस्तुतस्तु - 'सकलकलं पुरमेतत्' इत्यत्र चतुष्षिष्टिकलावत्त्वस्य कलकलध्वनिमत्त्वस्य च प्रकरणवशादेव प्रतिपत्त्या श्लेषः प्रतिपद्यते । अथापि नालंकाररूपस्सः । अलंकारताप्रयोजकश्लेषस्तु उपमाया निबन्धनमपेक्षत इति तयोरङ्गाङ्गिभावसंकरः । उपमाया अङ्गित्वं श्लेषस्याङ्गत्विमिति व्यवस्था उचिता । न पुनरेकवाचकानुप्रवेशसंकरः इति ॥

प्रतीपव्यावृत्त्यर्थं 'अन्येन वर्ण्यस्य साम्यम्' इत्युक्तमपि अयुक्तम् । तत्र अन्येनेत्यस्य भिन्नमितिविशेषणेन पौनरुक्त्यात् ।

किंच, वर्ण्यात् प्रकृतादन्येन अप्रकृतेनेति यद्यर्थस्तदा -इतराण्यपि रक्षांसि पेतुर्वानरकोटिषु । रजांसि समरोत्थानि तच्छोणितनदीष्विव ।।

#### तत्त्वलोकः

इत्यं 'धर्मतः' इत्यस्योपादानमव्यावर्तकमव्यापकं चेति दूषणमभिधाय 'वर्ण्येन अन्यस्य साम्यम्' इत्यत्र अन्येने ति पुनरुक्तिमित्याह - प्रतीपव्यावृत्त्यर्थमित्यादिना ।। प्रतीपव्यावृत्यर्थम् - प्रतीपे 'त्वस्त्रोचन समं पद्मम्' इत्यादौ उपमानस्योपमेयत्वकल्पनात्मके प्रतीपोदाहरणे व्यावृत्यर्थम् अतिव्यापिं वारियतुम् अन्येन वर्ण्यस्य साम्यमिति विशेषणं यद्दत्तं तदयुक्तम्, तत्र अन्येनेत्येतत्समानार्थकस्य भिन्नेनेतिविशेषणस्योपादानादेव प्रतीपव्यावृत्तेः पुनरन्येनेत्युक्तं पौनरुक्तयदोषग्रस्तमिति भावः ।।

यदि अन्यपदार्थस्य प्रतियोगिपदार्थसाकांक्षतया वर्ण्यात् प्रकृतादन्येन अप्रकृतेन इति अर्थः तदा अन्यपदमप्रकृतार्थकं भवति । तथा च समुच्चितोपमायामव्याप्तिरित्याह - किचेति । यद्यपि अत्र युद्धवर्णनस्य प्रकृतत्वात् रक्षश्शोणितनदीषु रजःपतनस्य वानरकोटिषु इतररक्षःपतनस्य चेत्युभयोः प्रकृतत्वमेव, अथापि शोणितनदीषु रजःपतनवत् इतररक्षसां वानरकोटिषु पतनवर्णनद्वारा इतररक्षस्य अचेतनतुल्यतां विवेकराहित्यं च व्यञ्जयितुं प्रकृतेनैव प्रकृतस्योपमा परिकल्पिता इत्येतावन्मात्रेण अनुपमात्वं

इति समुच्चितोपमायामव्याप्तिः । तत्र समराङ्गत्वेन रजसां शोणितेषु पतनस्यापि वर्ण्यत्वात् ।।

यदि तु स्वयं वर्ण्येन अवर्ण्येन वा कुतश्चिद्वर्ण्यादन्येनेत्यर्थः, तदाप्युड्टकृष्टगुणत्वादुपमानभावमप्यसहमानस्योपमानत्वकल्पनरूपे प्रतिपेऽतिव्याप्तः यथा -

## तत्त्वलोकः

प्रसज्येत इत्याशंकायामाह - तत्र समरेति । एवं चात्र वर्ण्यत्वावच्छित्र - प्रतियोगिताकभेदो नास्ति । न च शोणितनदीषु रजःपतनस्य प्रकृतत्वं मास्तु इति वाच्यम् । 'यथा अद्यैव रक्षश्शोणितनदीषु पिततानि रजांसि प्रविलयं गतानि तद्वत् वानरकोटिषु रक्षसां पतनं स्वस्वरूपहानिकरं न पुनर्वानराणा'मिति प्रात्यक्षिकानुभवद्योतनाय तथा प्रकृतयोरुपादानात् । तथा च प्रकृतेन साम्यं नाभिधीयत इति लक्षणसमन्वयाभावादव्याप्तिः इत्यर्थः ॥

यदि तु 'अन्येने'त्यस्य पूर्वस्मिन् इव वर्ण्यत्वाविच्छन्नप्रतियोगिताकभेदवता इति नार्थः, किंतु वर्ण्यप्रतियोगिकभेदवता इत्येवार्थः। तथा सित इतराण्यपीति पद्ये रजसां समराङ्गत्वेन स्वतो वर्ण्यत्वेऽपि वर्ण्यरक्षोनिरूपितभेदवत्वमस्त्येवेति नाव्याप्तिरित्या शङ्कते - यदित्विति । उक्तोदाहरणेऽव्याप्तिपरिहारेऽपि तृतीये प्रतीपभेदे अतिव्यापकमिति उक्तामाशङ्कां निराकरोति तदपीति ।

उत्कृष्टगुणत्वात् - अतिशयितगुणयुक्तत्वात् हेतोः इति शेषः, उपमान भावमपि - वस्त्वन्तरनिष्ठसादृश्यप्रतियोगितामपि, असहमानस्य - असोदुः, उपमानत्वकल्पनरूपे प्रतीपे - प्रतीपोदाहरणे अतिव्याप्तिः । प्रत्युदाहरति

अहमेव गुरुः सुदारुणाना मिति हालाहल तात मास्म दृष्यः । ननु सन्ति भवादृशानि भूयो भुवनेऽस्मिन् वचनानि दुर्जनानाम् ॥

अत्र हि वर्ण्यानां दुर्जनवचसां हालहलेन अति-प्रकृष्टदोषत्वात् उपमानभावमप्यसहमानेन साम्यनिबन्धनं प्रतीपम् ॥

# तत्त्वलोकः

अहमेवेति । हे हालहल तात !

'गोस्तनाभफलो गुच्छः तालपत्रच्छदस्तथा। तेजसा यस्य गृहयन्ते समीपस्थाः द्रुमादयः॥ असौ हालाहलो ज्ञेयः' इत्युक्तलक्षण !

कालकूटं वत्सनाभः शृङ्गकश्च प्रदीपनः । हालाहलो ब्रह्मपुत्रो हारिद्रः सक्तुकस्तथा । सौराष्ट्रिक इति प्रोक्ताः विषभेदा अमी नव ॥

इति नरहिरपण्डितिवरिचतराजिनघण्टौ परिगणितेषु नविधेषु स्थावरिवशेषु अन्यतमः । तात इति सानुकम्पसम्बोधने । त्वम् अहमेव सुदारुणानाम् अतिभयंकराणां विषाणां मध्ये इत्यर्थः यतश्च निर्धारणम् (पा.सू.२-३-४१) इति निर्धारणे षष्ठी । गुरुः - ख्यातः-बृहद्वा 'गुरुः गीष्पतिपित्राद्योः, पौरोहित्यकरेच ना । मात्रादौस्त्री बृहख्यातदुर्भरालघुषु त्रिषु' इति वैजयन्ती । इति, मा स्म दृप्यः दर्षं मा कृथाः, तदकरणे हेतुमाह - भुवन

अत्र वर्ण्यस्येत्यप्ययुक्तम्, 'त्वत्कीर्तेः पुरतो भाति ज्योत्स्ना ध्वान्तमलीमसा' इत्यप्रस्तुतप्रशंसासङ्कीर्णोपमायामव्याप्तेः ।

#### तत्त्वलोकः

इत्यादिना । अस्मिन् भुवने, दुर्जनानाम् - असाधूनाम् वचांसि-वचनानि भवादृशानि - त्वदुपमितानि, भूयः - बाहुल्येन सन्ति ननु, - सन्त्येवेत्यर्थः । ननु इत्यवधारणे ॥

अत्र दुर्जनवचोरूपवर्ण्यप्रितियोगिकं साम्यं अप्रकृष्टेन हालाहलेन वर्ण्यते । एवं चात्रापि वर्ण्यप्रितियोगिकः भेदः प्रतीयत इत्यतिव्याप्तिः । तस्मात् 'अन्येने'ृति विशेषणमयुक्तमेवेति भावः ।।

वर्ण्यस्येति पदोपादानमपि वृथैव, अप्रस्तुतप्रशंसासंकीर्णोपमाया मव्याप्तेरित्याह - अत्रेति ।

अत्र विद्यानाथी ये उपमालक्षणे 'वर्ण्यस्य' इति अनुयोगित्वार्थकषष्ठ्यन्तविशेषणदानम् अयुक्तम् - असंगतम् । अव्याप्तेरुदाहरणं प्रदर्शयति त्वत्कीर्तेरिति ।

ज्योत्स्ना - कौमुदी, ज्योतिरस्त्यस्यामित्यर्थे विविक्षते ज्योत्स्नातिमस्त्रा (पा.सू.५-२-२१४) इति ज्योत्स्ना इति निपातितः । त्वत्कीर्तेः पुरतः - अग्रतः, ध्वन्तमलीमसा ध्वान्तिमव कृष्णवर्णा, भाति ज्ञायते इति यावत् ।

अत्र ज्योत्स्नाया यद्यपि न प्रकृतत्वं, राजगतकीर्तिपारिशुध्यातिशयस्यैव वर्ण्यत्वेन प्रकृतत्वात् । ज्योत्स्त्रायां कृष्णवर्णताप्रतिपादनद्वारा कीर्तौ

तत्र कीर्तरेव वर्ण्यत्वेन ज्योत्स्त्राया अवर्ण्यत्वात् ।। अपि च, 'अन्येन वर्ण्यस्य साम्यं वाच्यम्' इति कोऽर्थः ? किम् अन्यप्रतियोगिकत्वेन वर्ण्यगतं साम्यं वाच्यमिति ? किम् वा यथाकथंचिद्वर्ण्यावर्ण्योभयनिरूपितं साम्यं वाच्यमिति ? अथवा वर्ण्यानुयोगिकत्वेन साम्यं वाच्यमिति ?

आद्ये -

चिकतहरिणलोललोचनायाः ऋधि तरुणारुणतारहारिकान्ति ।

# तत्त्वलोकः

प्रकाशस्याधिक्यं प्रत्याय्यते । एवं च प्रस्तुतकीर्तिगतप्राशस्त्ये प्रस्तुते अप्रस्तुतज्योत्स्नायां ध्वान्तसादृश्यमुपनिबध्यत इति अप्रस्तुतप्रशंसा, तया संकीर्णा उपमा अभिधीयते, ज्योत्स्नाया अवण्यीया अपि, सादृश्यानुयोगित्वेम उपनिबन्धनात् । वर्ण्यस्येत्युपादाने वर्ण्यानुयोगिकम् अवण्यप्रितियोगिकं सादृश्यं नोपनिबद्धमित्यव्याप्तिः प्रसज्यत इत्युपपादयित - तत्रेत्यादिना ।

'वर्ण्यस्य साम्यम्' इत्यस्य अर्थत्रयं परिकल्प्य दूषियतुमाह - अपि चेति । आद्ये 'अन्येन' इति तृतीयायाः प्रतियोगित्वमर्थः, वर्ण्यस्येति षष्ठ्याः वृत्तित्वमर्थः । एवं च अन्यप्रतियोगिकं वर्ण्यनिष्ठं साम्यमिति फलितेऽर्थे उभयविश्रान्तसादृश्यकोपमायामव्याप्तिरित्याह आद्य इत्यादिना ।

चिकतः - त्रस्तः यो हरिणः - भृगः तस्य ये लोले लोचने ते इव लोचने यस्यास्तस्याः नायिकायाः कुधि-क्रोधे सित, तरुणारुणवत् तारं अत्यधिकं

सरसिजमिदमाननं च तस्याः समिमिति चेतिस संमदं विधत्ते ॥ इत्युभयविश्रान्तसादृश्योपमायां अव्याप्तिः ।

द्वितीये, प्रसिद्धप्रतीपेऽतिव्याप्तिः तदवस्था ।

# तत्त्वलोकः

हारिणी आकर्षणशीला कान्तिः यस्य एवं विधमाननं सरिसजं पद्मं च, सरसीति सप्तम्यन्ते उपपदे 'सप्तम्यां जनेर्डः' (पा.सू.३-२-९७) इति डप्रत्यये हलन्तात्परस्याः सप्तम्याः 'हलदन्तात्सप्तम्यास्संज्ञायाम्' (पा.सू.६-३-९) इत्यलुक् । समम् इति - तुल्यिमित्यर्थः । संमदम् - हर्षं 'प्रमदसम्मदौ हर्षे' (३-३-६८) इति निपातनात्साधुत्वम् । चेतिस विधत्ते - आप्नोति ।

यद्यप्तत्र उभयोः प्रतियोगित्वमनुयोगित्वं चोपमेयोपमावत्, अथापि अन्यप्रतियोगिकवर्ण्यानुयोगिकसाम्यस्यैव विवक्षणात् अव्याप्तिरिति भावः । न चोपमेयोपमेति वाच्यम्, तृतीयसदृशव्यवच्छेदाप्रतीतेः तस्या अप्रसक्तेः ॥ यदि यथाक्थंचित् वर्ण्याऽवर्ण्योभयनिरूपितं साम्यं विविक्षतमिति द्वितीयः कल्पः परिगृह्यते तदा 'सरिसजमित्यत्र' आननप्रतियोगिकपद्मानुयोगिकसाम्यस्य, पद्मप्रतियोगिकमुखानुयोगिक साम्यस्य च प्रतीत्या नाव्याप्तिरिति चेत् प्रसिद्धप्रतीपोदाहरणेऽपि यथाकथंचित्प्रकृतप्रतियोगिकाप्रकृतानुयोगिक साम्यस्याभिधीयमानत्वेन अतिव्याप्तिरित्याह - द्वितीय इति ।।

प्रसिद्धप्रतीपे 'त्वल्लोचनसमं पद्मं त्वद्वक्तूसदृशो विधुः' इत्यत्रैव लोच

एवं तृतीये 'वर्ण्यस्य साम्यम्' इत्येतावता विवक्षितार्थलाभात् 'अन्येन'इत्यस्य वैयर्थ्यम् ॥

उपमेयोपमाव्यावृत्त्यर्थं 'एकदा' इति विशेषणमप्युक्तम् । तेन 'खिमव जलं जलिमव खम्' इत्यादौ पर्यायेण प्रवृत्तायामुपमेयोपमायामितव्याप्तिनिरासेऽपि,

# तत्त्वलोकः

नादिप्रकृतप्रतियोगिकाऽप्रकृतपद्माद्यनुयोगिकसाम्यस्य प्रतीतेः ।

उक्तप्रतीपव्यावृत्तये वर्ण्यानुयोगिकं साम्यमिति तृतीयः कल्पः यदि आश्रीयते, तदा 'अन्येन' इति विशेषणमन्यथासिद्धम्, 'वर्ण्यस्यसाम्यम्' इत्येतावता उक्तार्थलाभादित्याचध्टे - एविमत्यादिना ।

सदृशार्थकात्समशब्दाद्विहितः ष्यञ् सादृश्यमाह । तच्च प्रतियोग्यनुयोगि-सापेक्षमिति कृत्वा अनुयोगिनो लाभे प्रतियोगिनोऽपि लाभः अस्त्येवेति तदुप्रादानं वृथेति भावः ।

उपमेयोपमावारणफलकस्य 'एकदा' इति पदस्योपादानात् वाक्यभेदेन प्रवृत्तायामु पमे यो पमायाम् अतिव्याप्तिवारणेऽपि युगपत्प्रवृत्तायाम् उपमेयोपमायामितव्याप्तिरापततीत्याह - उपमेयोपमेति ॥

'खिमव जलं जलिमव खम्' इत्यत्र यस्मिन् काले खजलयोः सादृश्य प्रतियोगित्वानुयोगित्वे वण्येते तस्मिन् काले न खजलयोः अनुयोगित्व-प्रतियोगित्वे वण्येते किंतु कालभेदेन, अथापि अतिव्याप्तिः प्रसज्यते । अतः उपमेयत्वाभिमतप्रतियोगिकसादृश्यवर्णनकालानविच्छन्नार्थकं 'एकदा' इति

तद्बल्पुना युगपदिन्मिषितेन ताव-त्सद्यः परस्परतुलामिधरोहतां द्वे । प्रस्पन्दमानपरुषेतरतारमन्त-श्रक्षुस्तव प्रचलितभ्रमरं च पद्मम् ॥

# इति युगपत्प्रवृत्तायां तस्यां अतिव्याप्त्यनिरासात् ॥

# तत्त्वलोकः

विशेषणमुपात्तम् । तदुपादाने तु उपमेयोपमायां वर्ण्यमानस्य साम्यस्य न तादृशकालवच्छिन्नत्विमत्यदोषात् । एवं च 'खिमव' इति पद्ये नाति व्याप्तिः। अथापि वाक्यभेदरिहतायां वर्णनकालभेदाभावादातिव्याप्तिः प्रसज्यत एवेति वाक्यभेदरिहतामुपमेयोपमामुदाहरित - तद्बल्गुनेति ।

इदं च पद्यं अजं प्रति प्राभातिकं वैतालिकोक्तम् । तत् - लक्ष्मीपिरग्रहात् वल्गुना-मनोज्ञेन 'वल्गु स्थाने मनोज्ञे च वल्गुभाषितमन्यवत्' इति विश्वः । तावत् - आदौ, युगपत्-एककालावच्छेदेन, उन्मषितेन विकासेन, सद्यः - तत्क्षणे 'सद्यस्तु तत्क्षणे' इति वैजयन्ती । यद्यपि सद्य इति समानेऽहिन इत्यर्थे 'सद्यः परुत्' - - (पा.सू.५-३-२२) इति निपातितः, अथापि औचित्यात् तदेकदेशस्य क्षणस्य ग्रहणम् । द्वे अपि परस्परतुलाम् - अन्योन्यसादृश्यम्, अधिरोहताम् - भजतां प्राप्नुताम् प्रार्थनायां लोट् । के द्वे (?) अन्तः मध्ये- प्रस्पन्दमाना - चलन्ती परुषेतरा मसृणा कनीनिका यस्य तत् चक्षुः, तथा अन्तः-अन्तरा प्रचलितभ्रमरं चलद्भृङ्गं पद्मं च एकदा तादृशचक्षुर्निलनयोः उन्मेषे सित सम्पूर्णसादृश्यलाभ इति भावः । साम्प्रतं सूर्य उदेति । तावत्येव त्यं निद्रां विहाय प्रतिबुध्यन्वित भावः ।

अत्र वैतालिकवाक्ये एकदा चक्षुर्निलनयोः तुलाधिरोहणस्य वर्णनात् तृतीयसदृशव्यवच्छेदफलिका उपमेयोपमा, तथापि न वाक्यभेद इति एकदेति विशेषणमव्यावर्तकमिति भावः।

अत्र यदुक्तं कौस्तुभकृता - 'सरसिजमिति''तद्रल्गुने'त्यादेश्वैकशीलत्वादाद्ये उपमा द्वितीये उपमेयोपमेति विभागे बीजाभावात् तद्वदस्यापि लक्ष्यत्वात् इति तिच्छन्त्यम्-तयोभिन्नशीलत्वात् - तथाहि -

'सरसिजम्' इति पद्ये सरसिजानने इति इतरेतरयोगमपरिकल्प्य ईश्वरं गुरुं च भजस्व इतिवत् परस्परिनरपेक्षयोः सरसिजाननयोः समुच्चयविधयान्वयं विवक्ष्य चकारं प्रयुञ्जता कविना उभयत्रापि साम्यं विश्रान्तमित्यत्रैव तात्पर्यम् न पुनः परस्परोपमायाम् । तस्यास्त्वर्थतो लाभः ।

'तद्वल्गुना' इत्यत्र तु उपमा उभयत्र विशश्रामेति न शक्यं वक्तुम् । यतः परस्परतुलामित्युपाददानेन किवना उभयत्रापि सादृश्यप्रतियोगित्वं विश्रान्तिमृति तात्पर्यावगमादुपमेयोपमेत्यवयवार्थस्य स्फुटं प्रतिपत्तेः, अर्थादिपि सिद्ध्यतः परस्परप्रतियोगित्वस्य शब्दतः प्रतिपादनेन तृतीयसदृशव्यवच्छेदस्यापि लाभात् अत्र उपमेयोपमायाः युक्तत्वात् ॥

अत एव विमर्शिनीकारेण - 'शुद्धसामान्यरूपत्वं यथा 'तद्वल्गुना' - इत्युदाहृत्य अत्र प्रस्पन्दमान - प्रचलितत्वेन शुद्धसामान्यरूपत्वम् । तारक भ्रमरयोस्तु बिम्बप्रतिबिम्बभावः । उफन्मेषाभिप्रायेणानुगामितेति उपमेयोपमाया भेदत्रयस्याप्येतदुदाहरणम्' इत्युक्तं संगच्छते ॥

यदि तु - 'तद्वल्गुने'ति पद्मे एकवाक्यतायाश्शाब्दत्वेऽपि चक्षुः पद्मिमव, पद्मं चक्षुरिवेत्यार्थो वाक्यभेदोऽस्त्येवेति तत्रातिव्याप्तिरिति 'एकदा' इति

अपि चैवम् -ज्योत्स्नेव नयनानन्दः सुरेव मदकारणम् । प्रभुतेव समाकृष्टसर्वलोका नितम्बिनी ॥

# तत्त्वलोकः

विशेषणं नायुक्तमिति प्रतिपाद्यते तदापि तदयुक्तमव्यापकत्वादित्युदाहर्तुमाह -अपि चैवमिति ॥

सेयं मालोपमा सद्धटेन -

मालोपमेति सेयं यत्रैकं वस्त्वनेकसामान्यम् । उपमीयेतानेकैरुपमानैरेकसामान्यैः ।। इति लक्षिता ।

अस्यायमर्थः - यत्रैकमुपमेयं वस्तु अनेकसामान्यम् अनेकधर्मकम् एकसामान्यैः एकैकधर्मयुक्तैः अनेकैरुपमानैरुपमीयेत सेयं मालोपमेति । लोके हि एकस्मिन् सूत्रे विजातीयपुष्पयोगश्चमत्कृतिमाधत्ते तद्वत् । एकस्मिन्नुपमेये नानोपमानसम्बन्धपरिकल्पनापीति भावः ॥

ज्योत्स्नेति । नितम्बिनी-प्रशस्तः नितम्बः स्त्रीकिटपश्चाद्धागः अस्याः अस्तीत्यर्थे 'अत इनिठनौ (पा.सू.७-२-११५) इति इनिः । इयं रमणी ज्योत्स्नेव-चन्द्रिकेव नयनयोरानन्दः - सुखप्रदा, आनन्दहेतौ आनन्दः इति व्यवहार औपचारिकः आयुर्घृतमितिवत् । तथा सुरेव मिदरेव मदकारणम् हर्षहेतुः, प्रभृतेव - ईश्वरभाव इव, समाकृष्टसर्वलोका वशीकृतसमस्तजना प्रतीयते इत्यर्थः ।

इति भिन्नसाधारणधर्मायां मालोपमायामव्याप्तिः । तत्रानेकदा साम्यप्रतिपादनात् ।।

न च बहूपमामेलनमेव मालोपमा नैका, तासु च प्रत्येकं लक्षणम् अस्त्येवेति वाच्यम् । तथासित उपमेयोपमप्युपमाप्रतीपमेलनमेवेति तब्बावृत्त्यर्थं विशेषणान्तर-करणायोगात्।

# तत्त्वलोकः

अत्र अव्याप्तिमुपपादयति - इतीति । भिन्नसाधारणधर्मायाम् उपमानभेदेन धर्मभेदेऽपि तस्य उपमेयसाधारणत्वात् धर्मे साधारण्ये सित भेदः तद्वत्यामित्यर्थः। यथात्र ज्योत्स्त्रा-सुरा-प्रभुताभिः उपमानैः नितम्बिन्याः औपम्ये वाच्ये नैकस्साधारणो धर्मः किन्तु ज्योत्स्नया औपम्ये नयनानन्दकरत्वम्, सुरया तत्वे मदकारणत्वम्, प्रभुतया तत्त्वे समाकृष्टसर्वलोकत्विमिति साधारणधर्मो भिन्नः । एकैकधर्मयुक्तैरनेकोपमानैः उपमीयत इति मालोपमात्वम् । अतश्चात्र वाक्यभेदेनैवीपमा प्रतिपाद्या, न पुनरेकवाक्य तयेत्यव्याप्तिरिति ।।

ननु - बह्वीनामुपमानां मेलने सित मालोपमाया निष्पत्तिरित प्रत्येक मुपमास्त्येवेति क्राव्याप्तिरत्याशङ्कते - न चेति ।

यदि मालोपमायाः बहूपमामेलनरूपत्वेन नातिरिक्तत्विमत्युच्यते तदा उपमेयोपमाया अपि उपमा-प्रतीपमेलनरूपत्वेन तद्यावृत्तये 'एकदा' इति पदोपादानमनर्थकं स्यादित्याभिप्रायेण प्रतिबन्द्या उत्तरयति - तथासतीति ।

अयं भावः - यद्यस्मिन् लक्षणे 'एकदा' इति विशेषणसंरक्षणार्थं बहूपमानमेलनरूपा मालोपमेति अङ्गीक्रियते तदा तुल्यन्यायतया,

# संसृष्टिसंकरात् पृथक् ग्रन्थकृतां लेखन मुभयत्रापि तुल्यम् ॥

### तत्त्वलोकः

धर्मोऽर्थं इव पूर्णश्रीः अर्थो धर्म इव त्वयि' इत्युपमेयोपमोदाहरणेऽपि उपमा-प्रतीपमेलनरुपत्वमुपगम्य प्रतीपव्यावर्तकं विशेषणान्तरं 'एकदा' इति पदं अनुपादातुं शक्यमिति ।

किञ्च - मालोपमोपमेयोपमयोः अनेकालंकारमेलनरूपत्वे संसृष्टौ संकरे वा अन्तर्भावो भवेदिति कथमतिरिक्तालंकारता ? यतश्च मेलनं तिलतण्डुलवत्, नीर - क्षीरवच्च भवित । एवं च तयोः संसृष्टिसंकरात्पृथक् परिगणनमालंकारिकैः कृतमेवेति न मालोपमायाः बहूपमामेलनरूपत्वमुपगन्तुमलमित्याह -संसृष्टिसंकरादिति ।

एतेनैतदुक्तं भवित - संसृष्टिसंकरान्यतररूपत्वमिप मालोपमायाः न वक्तुं युक्तम् । यत्र स्फुटावगम्यटभेदमात्रम् अलंकारयोः तत्र संसृष्टिः, यत्र च अस्फुटं भेदमात्रं तत्र संकरः । मालोपमायां तु-एकस्य वस्तुनः विभिन्न धर्मिनिमित्तकानेकोपमानसम्बन्धपरिकल्पनं च अनेकपदार्थप्रतियोगिकसामानधर्म सम्बन्धप्रतिपादनद्वारा प्रकृते वस्तुनि अतिशयप्रतिपादनाय तुच्छताप्रतिपादनाय वा भविति । यथा ज्यो तस्त्रे वे ति पद्ये नितम्बन्यां आनन्दकरत्वमदोदयहेतुत्ववशीकरणसामर्थ्यरूपातिशयस्य संसृष्टितः पृथक्कारकस्य पतीतेः न संसृष्टिरत्र । नापि संकरः उपमाभेदस्य स्फुटमुपलम्भात् ।

क्रचित् तुच्छतातिशयप्रतिपादनायापि सादृश्यप्रयोजकैकविशेषणकानेको मानसम्बन्धो निबध्यते यथा -

> ततस्तं म्रियमाणं तं काष्ठपाषाणसिन्नभम् । अहं स्मरामि मद्भक्तं नयामि परमां गतिम् ॥ (वराहपुराणे)

इत्यत्र काष्ठापाषाणयोः अन्यतरोपादानेन अलंभावे सत्यिप उभयोपादानं साधर्म्येऽतिशयं प्रत्यायितुं अनेकदृष्टान्तोपादनं उचितिमत्यालंकारिकाः इति निगमान्तगुरुभिः रहस्यशिखामणौ उपपादितरीत्यात्रापि आर्थस्य वाक्भेदस्यापरिहार्यतया अव्याप्तितादवस्थ्यात्।।

यद्यपि - उपमेयोपमायाम् उपमा-प्रतीपमेलनमात्रमेव न, अपि तु तृतीयसदृशव्यवच्छेदोऽपि प्रतीयते । अथापि - 'गर्वमसंवह्यामिमम्' इत्यादौ प्रतीपिवशेषे उपमेयोपमायां च सादृश्यस्य प्रकृतिवषयत्व इव अप्रकृतिवषयत्वेऽपि भावात् । उपमेयोपमादेरुपमान्तर्गतत्वेऽपि तृतीय सदृशन्यवच्छेद-फलकत्वादिरूपव्यङ्गचार्थकृतवैचित्र्यविशेषेण उपमातः अलंकारान्तरतया पृथग्गणनं न विरुध्यते रूपकपरिणामवत् , इति उपमासिद्धान्ते वक्ष्यमाणत्वेऽपि उपमेयोपमायाः इष्यमाणत्वेऽपि प्रतिबन्दीपरिग्रहः विद्यानाथेन प्रदर्शिते उपमेयोपमालक्षणे तृतीयसदृशव्यवच्छेदस्य विवक्षा नास्तीत्ययमंशः-

धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः अर्थोधर्म इव त्विय । कामस्ताविव तौ काम इव रुद्रनरेश्वरे ॥ इति तृतीयस्यापि तयोः सदृशस्य प्रदर्शनाज्ज्ञायते, इत्यभिप्रायमाविष्कर्तुमेवेति बोध्यम् ॥

एतेन - रत्नापणकृता - 'धर्मीऽर्थ इवेति' प्रतीकमुपादाय 'अत्र वाक्यभेदेन द्वयोरेवोपमानोपमेयभावात् तृतीयसब्रह्मचारिनवृत्तिलक्षणं वस्तु प्रतीयते इत्यभिधानं विद्यानाथोदाहृतवाक्यार्थानाकलननिबन्धनं स्यादिति मन्यामहे ॥

ननु - अत्र ग्रन्थकृता 'संसृष्टिसंकरात्पृथक् ग्रन्थकृताम्' इत्यत्र संसृष्टि संकरादिति एकवचनं प्रयुज्यते । तस्य कथं साधुत्वम् तयोभिन्नत्वेन परिगणनात् । इति चेत् -

उच्यते - प्राचीननवीनमतभेदेन संसृष्टि - संकरयोरभेदस्य भेदस्य च सम्भवात् तयोरेकोक्त्या संग्रहं प्रदर्शियतुं एकवचननिर्देशः कृतः।

तथाहि - भामहस्तावत् - संसृष्टिमेकमलंकारमाह -

'वरा विभूषा संसृष्टिर्बह्वलंकारयोगतः। रचिता रत्नमालेव सा चैवमुदिता यथा॥ इति।

अस्यायं भावः - लोके यथा वज्रमुक्ताप्रवालगोमेदेन्द्रनीलवैदूर्यपुष्यरागपाचि माणिक्येषु समस्तानां द्वित्रादीनां वा मेलने सित विच्छित्ति विशेषस्सर्वलोकसाक्षिकः तथात्रापि विच्छित्तिविशोषस्य सहृदयसाक्षिकत्वात् नरसिह्मन्यायेन पृथगलंकारता । अत एव 'रत्नमालेवे'त्युपमानोपादानम् ।

सङ्करस्तु - भामहेन नोल्लिखितः अपि तु उत्प्रेक्षावयवं लक्षयता मनाक् स्पृष्टः । अदसीयं मतं निराकुर्वता दिण्डना - उत्प्रेक्षावयवः उत्प्रेक्षाया मेवान्तर्भावितः।

'नानालंकारसंसृष्टिः सङ्कीर्णं तु निगद्यते ।' इति संकरं निरूप्य संसृष्टिरिप संकरप्रभेद इति परिगृहीता । तद्यथा -अङ्गाङ्गिभावावस्थानं सर्वेषां समकक्षता । इत्यलंकारसंसृष्टेर्लक्षणीया द्वयी गतिः ॥ (का.२-३६) इति ।

एवं च दिण्डिनो मते संसृष्टेर्नातिरिक्तता, अपि तु संसृष्टेरिप संकरता मता । तथा - भोजदेवेनाऽपि -

संसृष्टिरिति विज्ञेया सर्वालंकारसंकरः (स.क.४-८९) इति लक्षितम्, किन्तु अनयोर्भेदो न प्रादर्शि । अतः मतद्वयेऽपि मालोपमा उपमेयोपमा च पृथगेव परिगणिते न पुनस्संसृष्टि - संकरात्मकत्वेन । तथा च संसृष्टिसंकरात् इत्यत्र संसृष्टिरूपात्संकरादिति व्युत्पाद्यम् ।

# उद्भट-मम्मट - सर्वस्वकारादयः संसृष्टिं च पृथगलंकारतया-परिगणयन्ति ।

एषामयमभिप्रायः - यथा च लोके मणिहार-स्वर्णालंकारादीनामाभरणत्वं, तद्वत् उभयघटिताङ्गदादीनामपि तत्त्वमविशिष्टम् । तद्वदेवात्रापि अलंकाराणां उत्कटत्वानुत्कटत्वरूपनिमित्तभेदेन संसृष्टिसंकरात्मकौ द्वौ तत्रभेदौ - उक्तं च -

> अलंकृतीनां बह्वीनां द्वयोर्वापि समाश्रयः । एकत्र निरपेक्षाणां मिथस्संसृष्टिरुच्यते ॥ इति ।

परस्परोपकारेण यत्रालंकृतयः स्थिताः । स्वातन्त्र्येणात्मलाभं नो लभन्ते सोऽपि संकरः ।। इति च ।

# एवं उपमै यो पमाप्रकारणे उदाहरिष्यमाणायां 'रजोभिस्स्यन्दनोद्धूतै:' इति परस्परोपमायामव्याप्ति: ॥

# तत्त्वलोकः

एषामनुरोधेन 'संसृष्टि-संकरात्' इत्यत्र 'जातिरप्राणिनाम्' (पा.सू.२-४-६) इति एकवद्भावः । संसृज्यमानालंकारजातीनां, संकीर्यमाणालंकारजातीनां च अनन्तत्वेनावगमात् ॥ अधिकं तु अस्मदीये कुवलयानन्दोन्मेषे द्रष्टव्यम् । एवं च - संसृष्टि-संकरयोः पृथग्भावे सिद्धे मालोपमायां अव्याप्तिः अपरिहार्येति 'एकदा' इति विशेषणम् अव्यापकिमिति बोध्यम् ॥

इत्यं मालोपमायां अव्याप्तिमुपपाद्य परस्परोपमायां अव्याप्तिमुद्धावयित - एविमिति । अयं भावः - उपमालक्षणे एकदेत्युपादानेऽपि न नैर्भर्यम् । वाक्यभेदेन यत्र अन्योन्यमुपमा निबध्यते तत्र 'रजोभिः' इत्यादौ तृतीय सदृशव्यवच्छेदाप्रतीत्या उपमेयोपमाया अप्रसक्त्या उपमायामेव पर्यवसानं वाच्यम् । सा च न स्यात् । अतः 'एकदा' इति विशेषणमयुक्तमिति ।

वस्तुतस्तु - 'रजोभिः' इत्यस्मिन् पद्ये 'घनसिन्नभैः' इत्यस्य रजोभिः गजैश्चान्वयं विधाय मेघतुल्यरजसां मेघतुल्यगजानां च वर्णतः परिमाणतश्च सादृश्यं संभवतीति बिम्बप्रतिबिम्बभावेन उपमाद्वयेऽपि धर्मैक्यम् अक्षतमेवेति भूतलव्योम्नोः अर्थादपि सिध्यतः परस्परप्रतियोगित्वस्य स्वतः प्रतिपादनेन तृती यसदृशाव्यवच्छे दस्य प्रतीत्या उमे यो पमाया युक्तत्या उपमानुदाहरणत्वेनाव्याप्त्यभावात् । अत एव इदं पद्यं उपमेयोपमायामुदाहतं प्राचीनैः।

# व्यङ्गयोपमाव्यावृत्त्यर्थं ''वाच्यिम''त्युक्तमप्ययुक्तम् ;

# तत्त्वलोकः

एतेन - निहं 'रजोभिस्स्यन्दनोद्धूतैः' इत्यत्र उपमान्तरितस्कारः फलं प्रतीयते । द्वयोरुपमयोरेकधर्मकत्वाभावात् । आद्यायाः उपमायाः अनुगामिधर्मप्रयोज्यत्वात् । द्वितीयायाश्च बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नधर्मप्रयोज्यत्वात् इति रसगंगाधरकृदुक्तं आपातरमणीयं प्राचीनविरुद्धं चेति बोध्यम् ।

व्यङ्गचोपमाव्यावृत्तये उपात्तं 'वाच्यम्' इत्यमुमंशं दूषियतुमुपक्रमते व्यङ्गचोपमेति । यथा -

अतिकृपणोऽपि जन्तुरिधगम्य दये भवतीम् अशिथिलधर्मसेतुपदवीं रुचिरामचिरात् । अमितमहोर्मिजालमितलंघ्य भवाम्बुनिधिं भवति वृषाचलेशपदपत्तनित्यधनी ॥ (द.श.५९)

इत्यत्र यथा निर्धनो वणिक् सेतुद्वारा समुद्रमितलंघ्य द्वीपान्तरं प्राप्य तत्र बहु धनं सम्पाद्य चिरं मोदते तथा भक्तितदुपायसम्यक्ज्ञान-तदुपाय, सम्यक् क्रिया-तदुनुगुणसात्विकतास्तिक्यादिसमग्रात्मगुणरिहतोऽपि सेतुवद्वर्तमानं भगवन्तम् आश्रित्य अशानायादिभि महो मिभिः व्याप्तं संसारसागरं अतिलंघ्य तदीयचरणारिवन्दपरिचर्यासुखमनुभवति इत्युपमा व्यज्यते ॥

यद्यप्येतादृशव्यङ्गचोपमाध्वनिस्थले भक्त्याद्युपायरहितस्य इहपरयोः सुखानुभवे साम्यं प्रतीयत इत्युपमा ध्वन्यते इत्यतिव्याप्तिः वाच्योपमाया

न पद्मं मुखमेवेद न भृङ्गे चक्षुषी इमे । इति विस्पष्टसादृश्यात्तत्वाख्यानोपमैव सा ॥ इत्युक्तरूपायां तत्वाख्यानोपमायां साम्यस्यावाच्यत्वेन अव्याप्त्यापत्तेः ॥

#### तत्त्वलोकः

इति तद्वारणार्थं 'वाच्यं चेदि'त्युक्तम् । तदुपादाने तु नातिव्याप्तिः । तथापि अव्याप्तिने वारितेत्युदाहरित - न पद्मिमिति ।

इदम् - पुरः परिदृश्यमानं पद्मं न, किंतु मुखमेव, इमे न भृङ्गे, किंतु चक्षुषी इति - एवंप्रकारेण विस्पष्टसादृश्यात्-औपम्यस्य स्फुटं प्रतिपत्तेः, सा उपमा तत्वाख्यानोंपमा - तत्त्वाख्यानेन-याथातथ्यकथनेन उपमा-इति योगमर्यादया उपपद्यमाना उपमैव इत्यर्थः ॥

एतेनेदमुक्तं भवति - मुखे पद्मत्वभ्रमनिराकरणात् स्फुटा उपमेति । उक्तोदाहरणे अव्याप्तिमुपपादयति - **इत्युक्तेत्यादिना ।** 

अत्र मुखे पद्मभान्तिर्या जाता सा सादृश्यमूलैव अत एव वेदं पद्यं दिण्डना उपमायामुदाहृतम् । उपमायां सर्वत्र साम्यं वाच्यमेव भवेदिति आग्रहे मानाऽभावात् ।

नन्वत्र नव्यैः जयदेवादिभिः -

भ्रान्तापहुतिरन्यस्य शंकायां भ्रान्तिवारणे । तापं करोति सोत्कम्पं ज्वरः किं ? न सिख. स्मरः ॥

इति लक्षणोदाहरणप्रदर्शनानुरोधेन भान्तापह्नुतिरेव नोपमेति वाच्यम्।

सत्यम्, अथापि विद्यानाथेन जयदेवादिवत् भ्रान्तापहुतिः लक्षिता चेत् तदा सैव वक्तुं शक्या स्यादिष, न च सा तेन लक्षिता । या चापहुति लिक्षिता 'निषिध्य विषयं साम्यात् अन्यारोपे त्वपहुतिः' इति सा नात्र प्रभवति विषयनिषेधसाहित्येन विषय्यारोपे तत्प्रवृत्तेरुपगमात् । तथापि न तस्य वाच्यता ।

अत्र तु विषयिनिषेधपूर्वकं विषयस्वरूपदृढीकरणमेवानुभूयत इति उपमां विना गत्यन्तराभावात् । साऽपि 'वाच्य'मिति विशेषणदानाच्च्यावितेति भावः ।।

ग्रन्थकृतस्त्वत्र - भ्रान्तिमान् अलंकारः तदुपपादकतया अभिव्यज्यमानोपमा चेत्युभयं व्यङ्गचिमिति अभिमतम् । वक्षयित चोपमासिद्धान्ते ''न पद्मं मुखमेवेर्द्र'मिति नोपमालंकारः, किन्तु प्रतिषेधाक्षिप्ततया भ्रान्तिमान्, तदुपपादकतया उपमा चेत्युभयं व्यङ्गच''मिति ।।

एतेन - कौस्तुभकृता - यच व्यङ्ग्योपमावारणाय 'वाच्यम्' इति उक्तमप्ययुक्तम् । न पद्मं मुखमेवेत्यत्राव्याप्तेः । अत्र साम्यस्य अवाच्यत्वात् इति यन्यकृत्खण्डनमनूद्य 'तदप्यसत्, भ्रान्तापह्नुतावेवान्तर्भावात् इति यदुक्तं तदिप विद्यानाथकृतापह्नुतिलक्षणानवलोकनिबन्धनिति चिन्त्यमिदम् ॥

ग्रन्थकृतैव स्वकीये **कुवलयान्दे** 'कल्पितभ्रान्तिपूर्वा अपह्नुतिः' इति व्यक्तमभिधानात् ॥

# त्वदाननमधीराक्षमाविर्दशनदीधित । भ्रमद्भृङ्गिमवालक्ष्यकेसरं भाति पङ्कजम् ॥ इत्यादौ विशिष्योपमाद्याक्षिप्तविशेषणाद्युपमायामव्याप्त्यापत्तेश्च ॥

# तत्त्वलोकः

साहित्यदर्पणकारानुरोधेन तु - 'न पद्मं मुखमेवे'ति पद्ये आरोप्यमाणनिषेधपूर्वकं आरोपविषयस्थापनेन निश्चयाख्योऽलंकारः उक्तं च 'अन्यं निषिध्य प्रकृतस्थापनं निश्चयः पुनः'॥ इति । उदाहृतं च 'वदनिमदं न सरोजं नेत्रे नेन्दीवरे एते ॥ इहं सिविधे मुग्धदृशो मधुकर मुधा न परिभ्राम्य ॥' इति च । अत्र वक्तव्योऽशः उपमासिद्धान्ते वक्ष्यते ।

इत्यं दण्ड्यिममतोपमोदाहरणे अव्याप्तिमुद्धाव्य विशिष्टोपमाक्षिप्त विशेषणोपमायं अव्याप्तिः प्रसज्यते, तत्रापि साम्यस्यावाच्यत्वात् इत्यभिसन्धिना दूषणान्तरमाचष्टे- त्वदाननिमति ।

अधीरे चञ्चले अक्षिणी यस्मिन् तत् अधीराक्षम्, आविर्भवन्त्यः दशनानां दीधितयो मयूखा यस्मिन् तत् आविर्दशनदीधिति, त्वदाननम् त्वन्मुखम्, आ ईषत् लक्ष्याः प्रकटाः केसराः किञ्चल्काः यत्र तादृशम् । भ्रमन्तः उपरि चञ्चर्यमाणाः भृङ्गाः यस्मिन् तत् पङ्कजिमव भाति शोभते इत्यर्थः ।

अत्र अव्याप्तिमुपपादयति - इत्यादाविति । अत्र भृङ्गकेसरविशिष्ट



पङ्कजेन नेत्रदशनदीधितिविशिष्टाननस्य उपमा वाच्या । अथापि तिद्वशेषणयोः अक्षिभृङ्गयोः दशनदीधितिकेसरयोश्च उपमा प्रतीयते, परन्तु सा न वाच्या इत्यव्याप्तिरिति भावः ।

# अत्रेदमवधेयम् - प्राचीनेन दण्डिना,

'वाक्यार्थेनैव वाक्यार्थः कोऽपि यद्युपमीयते । एकानेकेवशब्दत्वात्सा वाक्यार्थोपमा द्विधा ॥' (काव्या. २-४३) इति वाक्यार्थोपमां लक्षयित्वा त्वदाननमिति पद्यमुदाहृतम् । अप्पय्यदीक्षितैस्तु सा निराकृतेव भाति, यतः त्वदाननमित्यत्र विशिष्टोपमाव्यवहारः कृतः । वाक्यार्थोपमाऽत्र न भवितुमर्हति । यत्र अनेकेषां धर्मिणां परस्पराविच्छन्नानां परस्पराविच्छित्रैरेव धर्मिभि: साम्यं प्रतीयते तत्रैव वाक्यार्थोपमा । यथा

> जनियत्र्याः कुलाल्याश्च रिक्षत्र्या विदितोऽभवत् । रत्नसूतेः भुजंग्याश्च प्रच्छन्न इव शेविधः ॥

इत्यत्र रत्नसूत्यादीनि जनियत्र्यादीनामुपमानानि । एतेषां धर्मित्वं परस्परा विच्छन्नत्वं च ।

त्वदाननित्यत्र तु नायकालम्बनभूतनायिकामुखे अधीराक्षत्वाविर्दशन-दीधितित्वयोरुपादानं नायिकायां वैलक्षण्यं प्रतिपादियतुमेव, धर्मि विशेष प्रतिपादनोन्मुखानां च धर्माणां बिम्बप्रतिबिम्बभावो भवति । तिद्वशिष्ट धर्मिणोः उपमानोपमेयभावे उपात्तधर्मस्यैव निमित्ततेति वाक्यार्थोपमायाः क्रावकाशः इति ।

# 'शस्त्रीश्यामा' इत्यादिवाचकलुप्तोपमायाम्,

## तत्त्वलोकः

अत एव - **सरस्वतीकण्ठाभरणे भोजदेवेन -** 'पाण्ड्योऽयमंसार्पित-लम्बहारः' इति पद्यं यद्यपि वामनानुरोधेन वाक्यार्थोपमोदाहरणतया प्रदर्शितं तत् अलंकारसर्वस्वकृता बिम्बप्रतिबिम्बभावेन उपमायाः उदाहरण त्वेनोपक्षिप्तम् । ग्रन्थकृता तु विशिष्टोपमेति स्फुटं व्यवहृतम् ।

वस्तुतस्तु - आनन-पङ्कजविशेषणयोः अक्षिभृङ्गयोः, दशनकेसरयोश्च या उपमा सा नालंकारः । किन्तु वाच्यभूतविशिष्टोपमासिध्यङ्गत्वात् वाच्यसिध्यङ्गत्वरूपगुणीभूतव्यङ्गचतैव । तासां नालंकारता इति ग्रन्थकाराशयः अग्रे व्यक्तीभविष्यति ।

किन्तु व्यङ्गचोपमाव्यावर्तकं विशेषणं न दत्तम्, न वा गुणीभूतव्यङ्गचत्वमुपपादितमित्येव विद्यानाथोपरि दूषणान्तराभिधानमिति ॥

एतेन वाच्ये व्यङ्गचे वा चमत्कृतिजनके सादृश्ये उपमात्वमविशिष्टम् परं तु व्यङ्गचे तस्मिन् नालंकारतेत्येव विशेषः इत्युक्तं भवति ॥

साम्ये वाच्यत्वविशेषणोपादानं वाचकलुप्तोपमायाम्, तस्रक्षकवदुपमायां च अव्याप्तिरिति दूषणान्तरमाह - शस्त्रीत्यादिना ।

शस्त्री इत्यत्र शस्यते हिंस्यते अनयेति विग्रहः । दाम्नीशस (पा.सू.३-२-१८२) इति ष्ट्रन् । षिद्गौरादिभ्यश्च (पा.सू.४-१-४१) इति ङीष् । 'चूरी' इति कर्णाटभाषायां ख्यातः आयुधविशेषः शस्त्री ।

शस्त्रीव श्यामा - शस्त्रीश्यामा । उपमानानि सामान्यवचनैरिति (पा.सू. २-१-५५) समासः ॥

अत्र श्यामत्वं शस्त्रयां देवदत्तायां च वर्तते । तद्वाचकश्च श्यामा शब्दः प्रथमं साधारणधर्ममभिधाय पश्चात् श्यामत्विविशिष्टं द्रव्यमभिधते । अत्र च प्रमाणम् - 'सर्वश्च शब्दोऽन्येन शब्देनाभिसम्बध्यमानो विशेषवचन स्सम्पद्यते' इति महाभाष्यं महाजनप्रयोगश्च । तद्य द्रव्यमर्थात् उपमानानुयोगिभूतमुपमेयमेव भवति । उपमानशब्दोपि सादृश्यमूलकाभेदाध्यवसायेन अखण्डशक्त्या वा उपमेये वर्तते । औपम्यनिर्वाहाय च श्याम त्वादेः तन्त्रादिना उपमाने उपमेये चान्वयः ।

तथा चात्र उपमानभूतश्यामशस्त्र्यभिन्नश्यामा देवदत्ता इति बोधः । उपमानोपमेययोः साधारणधर्मान्वयः शब्दबोध्यः । 'उपमानानि सामान्यवचनैः' (पा.सू. २-१-५५) इति सूत्रस्थभाष्यानुसारात् । साधारणधर्म प्रयोज्यसादृश्यान्वयस्तु आर्थ एव । ततश्च विग्रहे समासे च पूर्वपदस्य उपमानताविशिष्टार्थपरत्वात् उत्तरपदार्थसाधारणधर्मस्य च उभयत्रान्वयात् 'उपमानानि' इति समानाधिकरणसमासः । वृत्तिविग्रहयोः समानार्थकत्वं, साधारणधर्मप्रयोज्याऽभेदबोधश्च सिध्यतीति केचित् उपपादयन्ति ॥

परे तु - 'शस्त्रीश्यामा' इत्यत्र 'शस्त्रीव श्यामा' इति विग्रहे 'उपमानानि सामान्यवचनै'रिति समासे समस्तपदस्य शस्त्रीप्रतियोगिक सादृश्यानुयोगिकश्यामत्वविशिष्टदेवदत्तायां अखण्डशक्तिस्वीकर्तृमते समास शक्त्या इवार्थसादृश्यस्य लाभात्, तत्पुरुषे पूर्वपदे लक्षणाङ्गकर्तृनैयायिकादिमते शस्त्रीपदादेव शस्त्रीप्रतियोगिकसादृश्यानुयोगिनः लक्षणया लाभात्

'उक्तार्थानामप्रयोगः' इति न्यायेन इवशब्दप्रयोगाभाव एव वाचकस्य लोपः ।

अत एव व्याकरणसूत्रवृत्तिकृता वामनेन - लोपसंज्ञाविधिसूत्रे -अदर्शनपदं विवृण्वानेन 'अदर्शनमश्रवणमनुचारणमनुपलब्धिरभावो वर्णविनाशः इत्यनर्थान्तर'मित्युक्तम् ॥

अत्रेदं चिन्त्यते - वाचकलुप्तेत्यस्य कि शक्त्या सादृश्योपस्थित्य भावः ? अथ वृत्या ? नाद्यः - 'शशिवत्त्रसत्रवपुषे', 'चन्द्रतुल्यं मुखम्' इत्यादौ विहितस्य वत्यादेर्धीर्मशक्त्या तद्विशेषणीभूतसादृश्ये शक्त्यभावात् वाचकलुप्तत्वापत्तिस्स्यात् । न द्वितीयः - 'कौलासगौरं वृषामारुरुक्षोः' इत्यत्र वाचकलोपः इति वक्ष्यमाणतया तेन सह विरोधः स्यात् इति चेन्न ।

'शशिवत्' 'चन्द्रतुल्यम्' इत्यादौ वत्यादेः धर्मिण्येव शक्तेरुपगमे तिद्वशेषणीभूते सादृश्ये शक्तिविरहः, अत एव । अथापि सादृश्यप्रतिपत्त्यर्थं न लक्षणा आवश्यकी, विशिष्टशक्तपदैः विशेषणबोधनार्थं वृत्यन्तराङ्गी काराप्रसक्तेः। अन्यथा जातिविशिष्टव्यक्तिशक्तिमते जातिबोधनार्थं वृत्यन्तराङ्गीकारप्रसंगात् । एवं च -वृत्या सादृश्योपस्थापकत्वरूपं शक्त्या सादृश्योपस्थापकत्वरूपं वा वाचकत्वं वाचकलुप्तेत्यत्र विविश्वतमिति न शक्यं वक्तुम् । किन्तु-शब्दविशेषेण सादृश्यबोधनं वाचकत्वं तदभावः वाचकलोप इति यथाकथंचिद्वक्तव्यमिति न क्षोदक्षमोऽयं विषयः ॥

एवं च सादृश्यमुख्यविशेष्यकज्ञानजनकपदप्रयोगे श्रौती । सादृश्य विशिष्टार्थविषयकज्ञानजनकपदप्रयोगे आर्थीं इति ग्रन्थकाराभिसन्धिः । अधिकमुत्तरत्र वक्ष्यते । अथवा येषां सादृश्यमात्रे शक्तिः तत्र श्रौती । येषां तु तद्वति तत्र आर्थीं इति विवेकः ।

# 'चन्द्रसुहुन्मुखम्' इत्यादिसाम्यलक्षकवदुपमायां चाव्याप्या पत्तेश्च ॥

# तत्त्वलोकः

अत्रेदं बोध्यम् - 'शस्त्रीश्यामा' इत्यादिद्योतकलुप्तायाम् इत्यनुक्त्वा वाचकलुप्तोपमायामित्यभिदधता ग्रन्थकृता इवादीनां सादृश्यवाचकत्वपक्ष एव नैर्भर्यं नैयायिकादिवत् । अन्यथा - 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ चन्द्रादिपदे तत्सदृशलक्षणया निषद्धलक्षणिकत्वरूपनेयार्थत्वापत्तेः ।

किंच - इवादेः द्योतकत्वे उपमानस्य पदार्थैकदेशतया तत्र साधारण धर्मान्वयाप्रसंगश्च, 'पदार्थः पदार्थेनान्वेति न तु पदार्थैकदेशेने'ति व्युत्पत्तेः जागरूकत्वात्।

तथा च 'शस्त्रीश्यामा' इत्यत्र वाचकलोपस्य समासशास्त्रकृतत्वेन साम्यस्यावच्यत्वादव्याप्त्यापत्तिः।

एवं येषां पदानां सादृश्ये तद्वति वा संकेताभावः तादृश'चन्द्र सुह्नमुखिम'त्यादिसादृश्यलक्षकसुहृदादिपदसमिभव्याहारे साम्यस्यावाच्यत्वात् अव्याप्त्यापत्तिः । तदाह - चन्द्रसुहृदिति ।

यदि तु - 'वाच्यम्' इत्यस्य व्यञ्जनातिरिक्तवृत्तिवेद्यत्वमर्थः विवक्ष्येत तदा निवारितोऽयं दोषः ॥

यत्तूकं कौस्तुभकृता - 'त्वदाननमधीराक्ष'मिति पद्ये भृङ्गनेत्रादीनां बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नतया अभेदिववक्षाया एव सत्वात् तदुपमायाः विवक्षा नास्त्येवेति नाव्याप्तिरिति ।

किंच वाच्यमित्यत्र विधेयतया वाच्यतोच्यते ? अनुवाद्यतया वेति ?

आद्ये - स कर्षन् महतीं सेनां पूर्वसागरगामिनीम् । बभौ हरजटाभ्रष्टां गङ्गामिव भगीरथः ॥ इत्यादावेव लक्षणं स्यात् ।

# तत्त्वलोकः

तिबन्त्यम् - ययोरुपमा तिद्वशेषणयोः उपात्तयोः सादृश्यज्ञानमूलके अभेदबोधे एव बिम्बप्रतिबिम्बभावसंभव इति अभेदबोधेपि उपमा नैव परित्यक्तं शक्येति कथं उपमाया अविवक्षा ? तस्यां वा कथमभेदबोध इति ॥

अथ क्र चित् वाच्यं साम्यं विधेयं, क्र चित् अनुवाद्यं च भवति । तयोः कतरदाश्रीयते इति विकल्प्य रीत्यन्तरेण वाच्यपदार्थं खण्डयति - किंचेति । आद्ये अव्याप्तिर्नास्तीत्युदाहरित - आद्य इति ।

आद्ये - वाच्यत्वस्य विधेयत्वे इत्यर्थः । स कर्षन् इति । पूर्विदग्वजयार्थं तदाभिमुख्येन सेनां कर्षतो रघोर्वर्णनिमदम् । पूर्वसागरगामिनीं महतीं सेनां कर्षन् सः पूर्वसागरगामिनीं हरजटाभ्रष्टां गङ्गां कर्षन् भगीरथ इव बभौ इत्यन्वयः । पूर्वसागरगामिनीं-पूर्वसमुद्राभिमुखं गच्छन्तीं अथ च प्रवहन्तीं महतीं सेनां कर्षन् प्रापयन् सः रघुः, हरजटाभ्रष्टां शङ्करशिरश्चयुतां गङ्गाम् हैमवतीं नदीम्, कर्षन् समाकर्षन् भगीरथ इव तन्नामक नृप इव बभौ चकासे इत्यर्थः ।

# स ययौ प्रथमं प्राचीं तुल्यः प्राचीनबर्हिषा । अहिताननिलोद्धूतैस्तर्जयन्निव केतुभिः ॥

#### तत्त्वलोकः

अत्र रघुभगीरथयोः उपमा प्रतिपाद्या । सा च साधारणधर्ममपेक्षते । स च पूर्वसागरगामित्वविशिष्टगंगासेने । अनयोः भेदे सत्यिप स्वामिचित्तानुवर्तनपावित्र्यादेः वस्तुसतः पूर्वसागरगामित्वस्य वा साधारणत्वं तद्वतोर्गंगासेनयोरुभयोः धर्मयोः प्रधानोपमायां बिम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतय साधारण्यं संपाद्यैव । तथा च रघौ भगीरथसाम्यस्यैव प्राधान्येन प्रतिपिपादियिषितत्विमिति एवमादौ समन्वयात्र दोषः ।

अथापि यत्र साम्यस्य विधेयतावच्छेदकत्वं तादृशेषूदाहरणेषु अव्याप्तिरिति एवकाराशयः । तदुदाहरित - स ययाविति ।

प्राचीनबर्हिषा - मनुवंशसंभूतेन हिवर्धाम्नस्सूनुना, यद्वा इन्द्रेण तुल्यः सदृशः सर्धः, अनिलोद्धूतैः - अनुकूलवायुना कम्पितैः, केतुभिः-पताकाभिः अहितान्-शत्रून्, तर्जयन्निव - भर्त्सयन्निव प्रथमम् - आदौ प्राची ऐन्द्रीं दिशं प्रति ययौ - प्रतग्थे ॥

अत्र यद्यपि तर्जिधातुरनुदात्तेदात्मनेपदी इति तर्जयमान इति रूपेण भाव्यम् । अथापि चिक्षङो ङित्करणाज्ज्ञापकात् अनुदात्तेत्वलक्षणस्यात्मनेपदस्य अनित्यत्वात् शातृप्रत्ययः, इति मिळ्ठनाथः समादधौ । अथवा चौरादिकात् णिजन्तात्, भौवादिकात् वा शातिर रूपमिति बोध्यम् ।

द्वितीये, यत्र व्यतिरेकालंकारे साम्यस्य निषेधाय अनुवाद्यता 'मुखेन निष्कलङ्केन न समस्तव चन्द्रमाः' इत्यादौ, तत्रापि इदं लक्षणं स्यात् ।

# तत्त्वलोकः

अत्र - तुल्यशब्दः सादृश्यविशिष्टमिभधते । सादृश्यस्य च अनुवाद्य कोटिप्रविष्टत्वं विधेयत्वं तु गमनस्यैवेति सादृश्यस्य विधेयतया वाच्यत्वं नास्तीत्यव्याप्तिरिति भावः।

साम्यस्य विधेयतया वाच्यत्वे विविक्षते अव्याप्तिमापाद्य, अनुवाद्यतया वाच्यत्विविक्षायामपि व्यतिरेकोदाहरणे अतिव्याप्तिरित्याह - द्वितीय इति । द्वितीय - अनुवाद्यतया साम्यस्य वाच्यत्विविक्षायाम्, यत्र - व्यतिरेकिविशेषे, साम्यस्य निषेधाय-साम्यं निषेद्धम्, निषेधप्रतियोगित्वाकारेण अनूद्यते, तत्र - 'मुखेन निष्कलङ्कोन' इत्यादौ साम्यनिषेधस्य विधेयत्वं साम्यस्य तु अनुवाद्यत्विमित्यतिव्याप्तिः स्यात् इत्यर्थः ।

वस्तुतस्तु - अत्र न व्यतिरेकः । व्यतिरेके च धर्मान्तरिनबन्धन सादृश्यविवक्षागर्भधर्मविशेषप्रयुक्तसादृश्यनिषेधस्यैव अपेक्षायाः सर्वसम्मत त्वात् । 'शैला इवोन्नतास्सन्तः किंतु प्रकृतिकोमलाः' इति कुवलयानन्दानुरोधेनोच्येत तदा 'मुखेन निष्कलंकेन' इत्यत्र न व्यतिरेकः किन्तु व्याजस्तुतिः । सापि भिन्नविषया 'कस्त्वं वानर' इति पद्ये हनुमन्निदया इतरवानरस्तुतिवत् चन्द्रमसो निन्दया मुखस्य स्तुतिरिति तदा व्यजस्तुतौ अतिव्याप्तिरिति विभावनीयम् ॥

न च निषेधाप्रतियोगित्वेन वाच्यमिति विशेषणीयम् । असिमात्रसहयोऽपि प्रभूतारिपराभवे । नैवान्यतुच्छजनवत्सगर्वोऽयं महाधृतिः ॥ (महाद्युतिः) इति व्यतिरेके तथाप्यतिव्याप्तेः । इति ॥

## तत्त्वलोकः

यदि तु निषेधप्रतियोगित्वेनानुवाद्यतया वाच्यत्वं विवक्ष्यते तदा उक्तोदाहरणे अतिव्याप्तिपरिहारेऽपि व्यतिरेकिवशेषे अतिव्याप्तिस्स्यादित्याह नचेत्यादिना । यद्यपि 'निषेधाप्रतियोगि यद्वाच्यं साम्यम्' इति परिष्कारे 'मुखेन निष्कलंकेन' इत्यत्र साम्यस्य निषेधप्रतियोगित्वमेव न पुनर्निषेधाप्रतियोगित्वमिति नातिव्याप्तिः ।

अथापि - यत्र साम्यस्य निषेधप्रतियोगित्वं नास्ति तादृशे व्यतिरेकः - विशेषोदाहरणे अतिव्याप्तिरिति भावः । असिमात्रेति । महाधृतिः अयं असिमात्रसहायोऽपि प्रभूतारिपराभावे अन्यतुच्छजनवत् सगर्वः नैव भवतीत्यन्वयः ॥

महाधृतिः - व्यवसायादत्यन्तमचलः, (महाद्युतिः-महातेजाः,) असिमात्रसहायोऽपि-खङ्गमात्रपरिच्छदोऽपि सेनादिरहितोऽपि इति यावत् । प्रभूतारिपराभावे-अतिबहलवैरिविजये, अन्यतुच्छजनवत् पराक्रमरहितजनान्तरवत्, सगर्वः-विद्याबलैश्वर्यवयोरूपधनादिसम्पत्प्रयुक्तात्मगरीयस्त्वभावयुक्तः, नैव भवतीति शेषः ॥

अत्र अन्यजनस्य राज्ञश्चोपमा वर्ण्यते । तत्र उपमानोपमेययोः असिमात्रसहायत्वं साधारणो धर्मः । व्यतिरेकप्रयोजकस्तु महाधृतित्वम् ।

# न च निषेधप्रतियोगिकोट्चननुप्रविष्टतया वाच्यमिति विशेषणीयम् ।

# तत्त्वलोकः

एवं च तुच्छत्विविशिष्टः अन्यो जनः प्रकृतो राजा-च सदृशौ । अथापि अस्मिन् राज्ञि महाधृतित्वं परं विशिष्यते इति व्यतिरेकः । परं तु 'सगर्वो न' इत्युक्त्या सगर्वत्वस्यैव निषेधप्रतियोगित्वं न पुनर्वत्यर्थसाम्यस्येति लक्षणसमन्वयादितव्याप्तिरित्यर्थः ॥

'शैला इवोन्नताः' इति व्यतिरेकोदाहरणे उपमानात् व्यतिरेकप्रयोजकस्य प्रकृतिकोमलत्वस्योपादानम्, अत्र तु उपमेये उत्कर्षप्रयोजकस्य महाधृतित्वस्य उपमानेऽन्यजनेऽपकर्षप्रयोजकस्य तुच्छत्वस्य चेत्युभयोपादानमिति विशेषः । अत एव जयदेवीये व्यतिरेकलक्षणे 'व्यतिरेको विशेषश्चदुपमानोपमेययोः' इति द्वन्द्वनिर्देशः उपपन्नो भवति ।

यद्यपि उक्तोदाहरणे सगर्वत्वस्य क्रियात्वाभावात् 'तेन तुल्यं क्रियाचेद्वति'रिति (पा.सू.५-१-११५)वित नेघटते । अथापि 'अस्तिर्भवन्तीपरोऽप्य प्रयुज्यमानोप्यस्ति' इति नयात् वितघटितप्रयोगो घटत इति बोध्यम् ॥

यदितु 'असिमात्रेति' पद्यार्थे अतिव्याप्तिं परिहर्तुं निषेधाप्रतियोगितया वाच्यस्य अनुवाद्यत्विमिति परित्यज्य निषेधकोट्यननुप्रविष्टतया वाच्यस्यानुवाद्यत्वं चेत् विवक्ष्यते तदापि उपमानलुप्तायामितव्याप्तिरित्याह - न चेत्यादिना ।

वृथा चरिस कि भृङ्ग तत्र तत्र वनान्तरे ।

मालत्याः सदृशीं क्वापि भ्रमन्नपि न लप्स्यसे ।।

इत्युपमानलुप्तायामितव्यापोः । तत्र सदृशलाभनिषेधेसाम्यस्यापि

प्रतियोगिकोटिनिविष्टत्वात् ॥

## तत्त्वलोकः

अयं भावः - ''असिमात्रेति'' पद्ये अन्यतुच्छजनप्रतियोगिक-सादृश्यानुयोगिवृत्तिसगर्वत्वस्य निषेध्यत्वेन सादृश्यस्य निषेधप्रतियोगिकोटौ प्रवेशः अस्त्येव न पुनः तदननुप्रविष्टत्विमिति व्यतिरेकविशेषेऽतिव्याप्त्यभावेऽपि लुप्तोपमानोदाहरणेऽव्याप्तिरिति - उदाहरणं प्रदर्शयित - वृथा चरसीति ।

हे भृङ्ग मधुप ! त्वं तत्रतत्र वनान्तरे तत्तद्विपिनमध्ये क्वापि कुत्रचिदिपि प्रदेशे भ्रत्रिप, मालत्याः - जातीकुसुमस्य सदृशीम् - अनुरूपं न लप्स्यसे - न प्राप्स्यसे इत्यर्थः ॥ यत्र क्व चिदिपि अतिष्ठन् देशाद्देशान्तरमटतोऽपि तव न इष्टिसिद्धिः । सदृशं वस्त्वन्तरं यदि विद्येत तदा उपलभ्येत, न च तथेति त्वद्भ्रमणमायासमात्रफलं इत्यनेन जात्याः अत्युत्कृष्टता फल्ति ।

अव्याप्तिमुपपादयित - **इतीति ।** उपमानलुप्तायां - सौगन्थ्यसौकुमार्यादि-गुणवद्वस्त्वनुलभ्भवदुपमायाम्, सादृश्यविशिष्टस्यानुपलंभ एवेति सादृश्यस्यापि निषेधकोटिप्रविष्टत्वमेवेति तदननुप्रविष्टत्वं नास्तीत्यव्याप्तिरिति ॥

ननु अत्र 'न लप्स्यसे' इत्यलाभः उच्यते । तस्य कथं लोपरूपत्विमिति चेत्, अदर्शनं लोपः (पा.सू.१-१-६०) इति सूत्रे वामनेन काशिकावृत्तौ अनुपलब्धेः लोपपदार्थत्वोक्तेरनुपपत्त्यभावात् ॥

# तस्माद्विद्यानाथोक्तलक्षणमयुक्तम् ॥

# यतु सरस्वतीकण्ठाभरणोक्त लक्षणम् -

प्रसिद्धेरनुरोधेन यः परस्परमर्थयोः । भूयोऽवयवसामान्ययोगः सेहोपमा मता ॥ (स.क.४-५) इति,

#### तत्त्वलोकः

इत्यं महता प्रबन्धेन विद्यानाथोक्तलक्षणमलग्नकमिति निगमयति-तस्मादिति । अव्याप्त्यादिदोषरिहतं खलु लक्षणमित्युच्यते, विद्यानाथीयोपमायाः स्वरूपस्य लक्षणत्वं न संभवति अव्याप्त्यादिदोषग्रासादिति भावः ॥

इत्यं विद्यानायोक्तलक्षणं दूषित्वा भोजदेवेन सरस्वतीकण्ठाभरणे उक्तमुपमालक्षणं खण्डियतुं तह्मक्षणमनुवदित - यित्विति । प्रसिद्धेः अनुरोधेन अर्थयोः यः परस्परं भूयोऽवयवसामान्ययोगः सा इह उपमा मता इति लक्षणवाक्यस्यान्वयः ॥

प्रसिद्धेः - किवसमयप्रसिद्धेः लोकप्रसिद्धेर्वा अनुरोधेन - अनुसारेण अर्थयोः - उपमास्वरूपयोग्ययोर्वस्तुनोः परस्परम्-अन्योन्यम् भूयोऽवयव-सामान्ययोगः भूयसा-बाहुल्येन अवयवेषु विद्यमानं यत् सामान्यं - अनुवृत्तप्रत्ययनिमित्तं तेन योगः - सम्बन्धः, सा इह - अलंकारशास्त्रे उपमा मता संमता । अत्र सेति स्त्रीलिङ्गिनिर्देशः 'शैत्यं हि यत्सा प्रकृतिर्जलस्ये'तिवद्विधेयप्राधान्येनेति बोध्यम् ।

तदिप गुणिक्रियादीनां परस्परसादृश्यवर्णनात्मिकायाम् -ससञ्जरश्वक्षुण्णानामेलानामृत्पित्तिष्णवः । तुल्यगन्धिषु मत्तेभकटेषु फलरेणवः ॥ इत्याद्यपमायामव्याप्तम् ।

#### तत्त्वलोकः

उक्तं लक्षणं गुणिक्रययोरुपमायामव्याप्तमित्याह - तदपीति । तदिप - सरस्वतीकण्ठाभरणोक्तं लक्षणमिप इत्यर्थः । ससञ्जरिति । अश्वक्षुण्णानाम् - अश्वेश्चर्णितानाम् - एलानाम्-एलालतानाम् - फलरेणवः - फलरजांसि तुल्यगन्धिषु- सजातीयगन्धवत्सु, 'गन्धस्येत्वे तदेकान्तग्रहणम्' इति वार्तिकानुसारेण इकारः समासान्त इति युक्तमिति भाति । अत्र तुल्यगन्धिष्विति 'सर्वधनी'त्यादवत् इत्रन्तत्वात्बहुवीहिः इति तु मिस्निनाथः । मत्तेभकटेषु - मदगजानां - गण्डप्रदेशेषु समञ्जः - संसक्ताः अभवन् इत्यर्थः ।

अत्र गजगण्डगन्थस्य एलारेणुगन्थस्य च गुणत्वात्तयोः उपमा कविसम्मता तयोश्च गुणत्वेन यवगोधूमादिवन्निरवयवत्वेन भूयोऽवयवसामान्ययोगो नास्तीति लक्षणस्याव्याप्तिरिति ॥

अत्र अलंकारकौस्तुभकारेणैवमव्याप्तिः परिहता - भूयोऽवयवसामान्य योग इत्यत्र सामान्यपदस्य धर्ममात्रपरत्वाद्वणादीनामिति ॥

अत्रेदं चिन्त्यते - उपमां लक्षयता भोजदेवेन यत् भूयोऽवयवसामान्य योगः इत्युक्तं सादृश्यं तत् किंरूपम् ? तत्र तावत् मीमांसकेषु भाट्टाः आहुः -

सादृश्यस्य च वस्तुत्वं न शक्यमपबाधितुम् । भूयोऽवयवसामान्ययोगो जात्यन्तरस्य यत् ॥ इति (मीमां.श्लो.वा. उप. १८प)

इदं वार्तिकम्-गोसादृश्यस्य गवये प्रत्यक्षत्वं साधयिद्धः वाचस्पितिमिश्रैः सांख्यतत्वकौमुद्याम् - 'भूयोऽवयवसामान्ययोगो हि जात्यन्तरवर्ती जात्यन्तरे सादृश्यमुच्यते' इति विवृतम् । अस्यायमर्थः - 'गोसदृशो गवयः' इत्यादौ गवयसकाशात् जात्यन्तरे-गोपदार्थे वर्तमानः यः भूयोऽवयवसामान्ययोगः - भूयसां अवयवानां यानि सामान्यानि-खुरत्वलांगूलत्वादीनि तेषां यो योगः सम्बन्धः तदेव जात्यन्तरे गवये सादृश्यमुच्यते इति । एतावन्मात्र विवक्षायां यद्यपि 'ससञ्जः' इत्यादिपद्वार्थेऽव्याप्तः । अथापि-भूयोऽवयव सामान्ययोग इत्यस्यैव-भूयांसि यानि अवयवानां सामान्यानि-साधारणधर्माः । सामान्यशब्दोऽत्र साधारणार्थकः 'साधारणं तु सामान्य'मिति कोशात् । तेषां योगः इति व्याख्याने तु गुणादीनामपि ग्रहणसंभवात् नाव्याप्तः । अत एव 'केतकीगन्ध इव सर्पगन्धः' इति गुणयोः सादृश्यं परिकल्प्य क्रियमाणः व्यवहारोऽपि आनुभावकः संवृत्तः ॥

ग्रन्थकारस्तु - प्राभाकरमतमनुसरतीव भाति, यतश्च तेनैव स्वकीये कुवलयानन्दे -

'वर्ण्योपमानधर्मणामुपमावाचकस्य च।'

इत्यत्र धर्मशब्दात्पृथक् उपमावाचकस्य चेति अभिधानात् । एतेन सादृश्यं साधारणधर्मतो भिन्नं सम्बन्धरूपं चेति । तेन च सादृश्यं नाम कश्चन सम्बन्धविशोषः । स च उपमेयानुयोगिकः । साधारणधर्मश्च उपमानोपमे

योभयानुयोगिकः, अत एव साधर्म्यशब्दः साधारणधर्मप्रतियोगिकं उपमानोपमेयो भयानुयोगिकं संबंधमाहेत्युक्तं भवति ।

अत एव प्राभाकराः सादृश्यं पदार्थान्तरमाहुः - सादृश्यं न द्रव्यम्, यथा एलागन्धः तथा गजगन्ध इति गुणयोः, पिक इव रौति इत्यादौ क्रिययोरिप वृत्तेः । गन्धादयो हि परस्परसदृशाः प्रतिभान्ति । गन्धो गन्धान्तरेण । तथा रूपम्, तथा क्रिया । अत एव न गुणकर्मणी । नापि सामान्यम्, अनुवृत्तप्रत्ययनिमित्तत्वाभावात् ।

ननु भूयोऽवयवसामान्यं सादृश्यं इति चेन्न, प्रतीतौ वैलक्षण्यात् । सादृश्यं हि सप्रतियोगिकमेव प्रतीयते, अयमनेन सदृश इति । भूयोऽवयव सामान्यं तु सादृश्यव्यञ्जकम् । तत्रैव सादृश्यप्रतीतेः । तस्मात् सादृश्यं पदार्थान्तरमेव, इति भोजदेवलक्षणोपिर दूषणाभिधानं चिन्त्यमेव । यतश्च सादृश्यं द्विविधम् । धर्मसादृश्यम्, स्वरूपसादृश्यं चेति । द्रव्येषु प्रायशः धर्मसादृश्यात् एकरूपताप्रतीतिव्यवहारौ । धर्मान्तरशून्येषु स्वरूपसादृश्यादेव एकरूपताप्रतीतिव्यवहारौ इति तु रमणीयः पन्थाः ॥

# अत एव भट्टपादै: -

'एवं जातिगुणद्रव्यक्रियाशक्तिस्वधर्मतः। एकैकद्वित्रिसामस्त्यभेदादेतस्य चित्रता॥' इत्यभिहितम्। अधिकमुपमासिद्धान्ते वक्ष्यते।

प्रसिद्धेरनुरोधेनेति विशेषणोपादानात् यत्र उपमानमप्रसिद्धम्, यत्र च

उद्गर्भहूणरमणीरमणोपमर्द-भुग्नोन्नतस्तननिवेशनिभं हिमांशोः । बिम्बं कठोरबिसकाण्डकडारमेत-द्विष्णोः पदं प्रथममग्रकरैर्व्यनक्ति ॥

'सद्योमुण्डितमत्तहूणचिबुकप्रस्पर्धि नारङ्गकम्'। इत्यादौ प्रसिद्धिरहितोपमानायां कल्पितोपमायां च अव्याप्तम् ॥

## तत्त्वलोकः

उपमा कविना किल्पता भवित तत्र उपमानस्य उपमायाश्च अप्रसिद्धत्वात् अव्याप्तिरिति दूषणमाचष्टे - उद्गर्भेत्यादि ।

उद्गर्भायाः - व्यक्तगर्भायाः हूणरमण्याः - हूणाख्यजनपदतरुण्याः रमणेन कृतः - यः उपमर्दः - गाढालिङ्गनं तेन भुग्नः वक्रः, स चासावुन्नतश्च भुग्नो न्नतस्तनः तस्य निवेशः - संस्थानं तत्सदृशं हिमांशोर्बिम्बं-मण्डलम्, कठोरं-परिणतं यद्विसकाण्।डं तद्वत् कडारं किपलवर्णं विष्णोः पदम् - आकाशम् प्रथमम् पूर्वं, अग्रकरैः किरणैरेव कराग्रैः व्यनिक्त-प्रकाशयित अग्रैरित्यित्र अवयवावयविनोः भेदोपचारात् षष्ठीसमासः । उक्तं च वामनेन 'हस्ताग्राग्रहस्तादयः गुणगुणिनोर्भेदाभेदात्'(का.सू.५-२-१०) इति ।

अत्र उपमृदितहूणरमणीस्तनस्य प्रसिद्धत्वेऽपि तस्य उपमानत्वेन प्रसिद्धिनिस्ति । तत्वं च कविना किल्पतम् । एवं 'सद्योमुण्डिते'त्यत्रापिं तत्क्षणवापितक्षीबहूणाधराधोभागसदृशं नारङ्गकम् ('हेरळे'इति कर्णाटभाषायां प्रसिद्धम्) इति तादृशहूणिचबुक-नारङ्गकयोः उपमा किल्पतेति उपमाया अलंकारता न प्राप्नोति, इष्यते चोपमा इत्यव्याप्तिरिति ॥

# यत्त्वलंकारसर्वस्वकृतोक्तम् - उपमानोपमेययोः साधर्म्ये भेदाभेदतुल्यत्वे उपमा ॥

## तत्त्वलोकः

वस्तुतस्तु - प्रसिद्ध्यनुरोधः य आश्रितः सः 'कुमुदिमिव मुखं मनोञ्चं' इत्यदिवारणायैव, न पुनः उद्गर्भेत्यादौ तद्वारणाय यतश्च - प्रसिद्ध्यनुरोधः सहृदयोद्वेगजनकोपमावारणाय आश्रीयते । अत्र तु उपमानभावः तादृश्यमणी स्तनस्य मत्तहूणचिबुकस्य च नव्यः, न पुनः सहृदयोद्वेगजनकः । यथोपमायां कित्पतायां प्रसिद्धिः अनुरुद्धा भवेत् तथैव किवना कित्पतमुपमानं उपमा चेति नाव्याप्तिरिति ॥

# सारस्वतीकण्ठाभरणोक्तामुपमां दूषियत्वा अलंकारसर्वस्वकृतोक्तम् उपमालक्षणं दूष्यति - यत्विति ।।

उपमानोपमेययोः - साधर्म्यानुयोगिनः, साधर्म्य-साधारणधर्मसंबन्धे, इत्यर्थः । समानः धर्मः ययोस्तौ - सधर्माणौ 'धर्मादिनच् केवलात्' (पा.सू.५-४-१२४) इति अनिच् समासान्तः । सधर्मणोः भावः - सम्बन्धः, साधर्म्यम् - ब्राह्मणादेराकृतिगणत्वात् 'गुणवचनब्राह्मणादिभ्यः कर्मणि च' (पा.सू.५-१-२२४) इति भावे ष्यञ्प्रत्ययः । 'कृतिद्धितसमासेभ्यः सम्बन्धाभिधानं भावप्रत्ययेन' इति कैयटाशयानुरोधेन भावशब्दः सम्बन्धवाची । तथा च साधर्म्ये इत्यस्य साधारणधर्मेणसंबन्धे सित इत्यर्थः ।

एवं च साधर्म्यं नाम उपमानोपमेयानुयोगिकः साधारणधर्मप्रतियोगिकः सम्बन्धविशोषः । सादृश्यं तु उपमेयानुयोगिकः उपमानप्रितियोगिकः

साधर्म्ये त्रयः प्रकारः, भेदप्राधान्यम् दीपकतुल्ययोगिता-दृष्टान्त-प्रतिवस्तूपमा - सहोक्तिव्यतिरेकादिषु ।

#### तत्त्वलोकः

सम्बन्धविशेष इति तयोः वैलक्षण्यं प्रसंगादिभिहितं बोध्यम् । भेदाऽभेद -तुल्यत्वे-भेदाऽभेदयोः प्राधान्ये विवक्षिते सति उपमा इति तदर्थः ॥

साधर्म्यमूलकेषु अलंकारवर्गेषु त्रिप्रकारतामाह - साधर्म्येति । (१) तद्यथा दीपके -

राजते मिहिरेण नभः, रसेन काव्यं, स्मरेण यौवनम् । अमृतेन धुनीधवः, त्वया च नाथ भुवनमिदम् ॥ अत्र राज-मिहिरादीनां भेदः ।

- (२) तुल्ययोगितायाम् -त्वदङ्गमार्दवे दृष्टे कस्य चित्ते न भासते । मालतीशशभृह्लेखाकदलीनां कठोरता ॥ इत्यादौ नायिका-मालत्यादेः ।
- (३) दृष्टान्ते 'देवीं वाचमुपासते हि' इतिपद्ये मुरारिमन्थाचलयोः ।
- (४) प्रतिवस्तूपमायाम् -चकोर्य एव चतुराः चन्द्रिकापानकर्मणि । आवन्त्य एव निपुणाः सुदृशों रतनर्मणि ॥ इत्यत्र चकोरीणाम् आवन्तीसुदृशां च परस्परं भेदः ॥

भवदपराधैस्सार्धं सन्तापो वर्धतेतराम् अस्याः । क्षयमेति सा वराकी स्त्रेहेन समं त्वदीयेन ॥ इति सहोक्तौ । संतापप्रमाणाधिक्यं प्रति अपराधप्रमाणाधिक्यं हेतुः । तत्रापि अपराधसाहित्यं सन्तापे वर्ण्यते, यत्प्रमाणविशिष्टः अपराधः तत्प्रमाणानुगुणः सन्ताप इति अपराध-सन्तापयोः उपमानोपमेयभावः भेदप्रधानं साहित्यं चोपवर्ण्यत इति सहोक्तैर्भेदप्राधान्यम् । एवं -

> अरत्नालोकसंहार्यं अवार्यं सूर्यरिश्मिभः । दृष्टिरोधकरं यूनां यौवनप्रभवं तमः ॥

अत्र (तमश्शब्द) श्लेषावगतयोः अज्ञानान्धकारयोः दृष्टिप्रतिरोधकत्वेन साम्ये सत्यिप, रत्नालोकासंहार्यत्व-सूर्यरश्म्यवार्यत्वादिभिः भेदस्यैव दृढीकरणात् व्यतिरेके भेदप्राधान्यम् । आदिपदात् निदर्शनादिपरिग्रहः । तद्यथा निदर्शनायाम् -

> चूडामणिपदे धत्ते यो देवं रविमागतम् । सतां कार्यातिथेयीति बोधयन् गृहमेधिनः ॥

अत्र यथा गिरिः स्वशिरिस अभ्यागतं रविं धारयित तथा गृहिभिरिप स्वगृहमागताः अतिथयः अर्च्या इति सादृश्यं ज्ञायते । तेन च उदयाचलस्य गृहमेधिनश्चोपमा भेदप्रधाना गम्यते । एवं चोपमानोपमेयवृत्त्यसाधारणधर्मपुरस्कारेण भासमानस्य भेदस्य प्राधान्यं विवक्ष्य तत्तदलंकारप्रयोजकविशोषधर्मिनिमित्तकः अलंकारभेदः ।

# अभेदप्राधान्यं रूपकपरिणामभान्तिमदुल्लेखादिषु ॥

#### तत्त्वलोकः

अभेदप्रधानसाधर्म्यमूलानलंकारान् दिग्दर्शनरीत्या प्रदर्शयति - अभेद इति ।

रुपके अभेदप्राधान्ये यथा -

नन्दकुलकालभुजगीं कोपानलबहलधूमलताम् ।

अद्यापि बध्यमानां बध्यः को नेच्छति शिखां मे ॥

इत्यादौ शिखायां कालभुजगीत्वाभेदस्य प्राधान्यात् विवक्षितसर्वनाशाद्यर्थं प्रतीतिः ।

परिणामे अभेदप्राधान्यं यथा -

अथ पिक्तमतामुपेयिवद्धिः सरसैः वक्तप्रथाश्रितैर्वचोभिः ।

क्षितिभर्तुरुपायनं चकार प्रथमं तत्परतस्तुरङ्गमाद्यैः ॥

अत्र आरोप्यमाणं उपायनं विषयभूतवचोरूपतयैव राजसंघटनोपयोगि इति परिणामः । 'वचोभिः उपायनम्' इति आरोपाधिकरणारोप्यमाणयोः विभक्तिभेदात् वैयधिकरण्यम् । वचिस उपायनस्य वचसः अभेदो वा विविक्षतः इत्यभेदप्राधान्यम् ।

भ्रान्तिमति अभेदप्राधान्यं यथा -

नीलोत्पलिमिति भ्रान्त्या विकासितविलोचनम् । अनुधावति मुग्धाक्षि पश्य मुग्धो मधुवतः ॥

द्वयोस्तुल्यत्वमस्यामुपमायाम् । अत्र हि उपमानो-पमेयासाधारणरूपाभ्यां भेदः साधारणधर्मेणाभेदश्चेति - द्वयोरिप तुल्यतैव (अलं.स.३१ पु) ।

### तत्त्वलोकः

अत्र विलोचने नीलोत्पलभ्रमः अभेदज्ञानमूल एवेति भ्रान्तौ अभेदस्य प्राधान्यम् । उल्लेखे अभेदप्राधान्यं यथा - भट्टबाणस्य हर्षचरिते -

> 'यस्तपोवनमिति मुनिभिः। कामायतनमिति वेश्याभिः। सङ्गीतशालेति लासकैः। यमनगरमिति शत्रुभिः। चिन्तामणिरित्यर्थिभिः।' इति॥

अत्र एक एव जनपदः विविक्तत्वादिनानाधर्मसंबन्धात् अर्थित्वादिनिमित्तेन तपोवनाद्यनेकरूपतयोह्मिखितः । जनपदे तपोवनाद्यभेदारोपस्य सत्वात् अभेदप्राधान्यम् । आदिपदात् सन्देहादीनां ग्रहणम् ॥

भेदाऽभेदयोः तुल्यं प्राधान्यमस्यामुपमायामित्याह - द्वयोरिति । द्वयोः-भेदाऽभेदयोः, तुल्यं प्राधान्यम् - समप्राधान्यम् ॥ अत्र हीति । अयमाशयः -उपमानोपमेयपदार्थयोरभेदो भेदो वा ? 'गगनं गगनाकारम्, 'चन्द्र इंव मुखम्' इति उभयत्रापि प्रयोगे इवशब्दस्य दर्शनात् । यदितु सर्वथाऽभेदे उपमा स्यात् तदा द्वितीयसदृशव्यवच्छेदिवरहे गौरिव गौः इत्यादौ उपमार्थः कः ? सादृश्यस्य भेदघटितत्वेन भूयोधर्मपरिच्छेदाऽसंभवात् ।

यदि तु सर्वथा भेदे उपमा स्यात्तदा गौरिव अश्वः इत्यत्रापि सा प्रसज्यते । जाड्यादिकं गवादिगतं अश्वे विवक्ष्यते तदा उपमास्त्येवेति विचारान्तरम् ।

तदप्युपमेयोपमायाम् अतिव्याप्त्यादिदुष्टिमिति स्पष्टमेव । तस्मात् अस्याः लक्षणं दुर्वचिमिति ॥ इति चित्रमीमांसायामुपमापूर्वपक्षः ॥

# तत्त्वलोकः

परं तु बहुलक्ष्यानुसारेण नात्यन्ताभेदे नात्यन्तभेदे वा उपमा । किन्तु 'यत्र यित्कचित्सामान्यं कश्चिच विशेषः स विषयः सदृशतायाः' इति महाभाष्योक्तरीत्या उपमानोपमेयगतासाधारणधर्मरूपमादाय भेदः, उभयानुगतं साधारणधर्ममादाय अभेदश्चेति-यथा 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ मुखत्वचन्द्रत्व-रूपासाधारणधर्ममादाय भेदः, आह्वादकत्वादिसाधारणधर्ममादाय अभेदः।

उत्तंत्रं च ग्रन्थवृत्ता **गुत्र्वालयानन्दाख्यसन्दर्भे -**'समप्राधान्यसंकरिनरूपणावसरे 'प्रातिस्विकरूपेण भेदवत् अनुगतसादृश्यप्रयोजकरूपेण अभेदोऽप्यस्ति स चात्र विवक्षित एव । भेदाऽभेदोभयप्रधाना उपमा इत्यालंकारिकसिद्धान्तात्'(कु.१८२) इति ।

एवं सत्यिप सर्वस्वकृदुक्तं लक्षणं 'उपमेयोपमायां अतिव्याप्तिमत्याह -तदपीति ।

'खिमव जलं जलिमव खम्' इत्यादौ खजलयोः प्रातिस्विकरूपेण भेदेऽपि नैर्मल्यादिना अभेदस्य प्रतीत्या लक्षणस्यातिव्याप्तिः । अतः निर्दुष्टं लक्षणं अस्याः उपमायाः वक्तुं दुश्शकिमति ॥

# इति तत्वलोके उपमापूर्वपक्षः

# अथ उपमासिद्धान्तः

#### चित्रमीमांसा

अत्रोच्यते -

व्यापार उपमानाख्यो भवेद्यदि विवक्षितः । क्रियानिष्पत्तिपर्यन्तमुपमालङ्कृतिस्तु सा ॥

उपमानाख्योव्यापारः - उपमितिक्रियानिष्पादको व्यापारः सादृश्यवर्णना । सोऽयमुपमितिक्रियानिष्पत्तिपर्यन्तं विवक्षित श्चेदुपमालङ्कार इत्सर्थः ।

## तत्त्वलोकः

# अथ उपमासिद्धान्तः

विद्यानाथभोजदेवमम्मटसर्वस्वकाराणां लक्षणानि दुष्टानीति प्रतिपाद्य स्वयं तल्लक्षणमाचष्टे - अत्रोच्यते इति । लक्षणेऽज्ञाते धर्मिण एव समीचीनतया बुद्धावनारोहात् सामान्यनिरूपणानन्तरमेव विशेषस्य निरूप्यत्वमित्यिभिप्रायेण उपमास्वरूपमाह - व्यापार इति । उपमानव्यापारः उपउत्कृष्टगुणवत्वेन विवक्षितस्य चन्द्रादेः समीपे, मानम् न्यूनगुणवत्वेन विवक्षितस्य मुखादेः सदृशीकरणम्, उपोपसृष्टान्माधातोः 'नपुंसके भावे क्तः' (पा.सू.३-३-११४) ल्युट् च (पा.सू.३-३-१५५)इति भावे ल्युट् 'हसनम्' इतिवत् उपमानिमित । तथा च उपमितिक्रियानिष्यादको व्यापारः वर्ण्यमानं सादृश्यमिति यावत् ॥

तथाच व्यतिरेके नातिव्याप्तिः । तत्र सादृश्य वर्णनसत्वेऽपि'मुखेन निष्कलङ्केन' इत्यादौ साक्षात्तस्यैव निषेधेन, 'नैवान्यतुच्छजनवत्' इत्यादौ तत्प्रयोजक धर्मनिषेधेन च उपमितिऋियाया अनिष्यत्तेः ।

# तत्त्वलोकः

विद्यानाथकृतलक्षणस्य 'मुखेन निष्कलङ्केन न समस्तव चन्द्रमाः' इत्यत्र व्यतिरेकेऽतिव्याप्तिरुद्धाविता । सा नात्र प्रसरित इत्याह - तथा चेत्यादिना । तथा च उपमितिक्रियायाः निष्पत्तिपर्यन्तत्वविवक्षणादित्यर्थः । व्यतिरेके-व्यतिरेकोदाहरणे नातिव्याप्तिः - नातिप्रसिक्तः । तदुपपादयित-तत्रेत्यादिना । तत्र व्यतिरेकोदाहरणे, सादृश्यवर्णनसत्वेऽपि वर्ण्यमानसादृश्यप्रतीतावपीत्यर्थः । मुखेनेति । निषेधप्रयोगित्वेन सादृश्य प्रतीतिस्थले इत्यर्थः ॥

अयं भाव: - 'मुखेने'ति पद्ये न समः इति साम्ये निषेध्ये निषेधप्रतियोगिनः प्रसिक्तरावश्यकी अन्यथा अप्रसक्तप्रतिषेधापत्तेः । अतश्च आह्वादकत्वादिधर्मपुरस्कारेण सादृश्ये सत्यिप निष्कलङ्कृत्वरूपधर्मान्तरमुपादाय सादृश्यं निषिध्यते इति सादृश्यस्य प्रतिष्ठा नास्तीति नातिव्याप्तिरिति ।

निषेधकोटिप्रविष्टत्वेन सादृश्यं यत्र प्रतीयत तत्रापि नातिव्याप्तिंरित्याह - नैवान्येति । अत्र राज्ञि इतरतुच्छजनसादृश्यप्रयोजकीभूतो धर्मः गर्वसाहित्यं यद्यपि निषिध्यते, अथापि उपमायाः प्रयोजकः साधारणधर्म एव प्रधानः तस्यैव निषेधे सादृश्यमपि निषिद्धमेव भवति । परंतु अर्थात् । एवं चोपमितिक्रियाया अनिष्यत्या नातिव्याप्तिरिति भावः ॥

नाप्यनन्वयेऽतिव्याप्तिः तत्रापि स्वेन स्वस्य सादृश्यस्य सदृशान्तरव्यवच्छेदे रुद्ररोदनवपोत्खननाद्यर्थवादे निन्दास्दुत्योरिव द्वारमात्रतया वर्ण्यमानत्वेन उपमिति क्रियाया अनिष्पत्तेः ।

# तत्त्वलोकः

'इन्दुरिन्दुरिव श्रीमान्' इत्यादौ उपमितिक्रियाया अनिष्पत्ते नीतिव्याप्तिरित्याह- नापीति । यद्युपमितिनीस्ति तिर्हं स्वस्य स्वेन सादृश्यकथनं असङ्गतिमत्यत्राह - तत्रापीत्यादिना । तत्रापि - अनन्वयोदाहरणेऽपि स्वेन-इन्दुना स्वस्य-इन्दोः वर्ण्यमानस्य सादृश्यस्य नौपम्ये पर्यवसानम्, अपितु स्वस्य-इन्द्वादेः, अन्यत्सदृशं नास्तीत्यत्रैव, तादृशार्थफलनं प्रति द्वारमात्रमपेक्षितं, तच्च स्वस्य स्वेन सादृश्यवर्णनमेव । उक्तार्थे दृष्टान्तमुपादत्ते-स्द्ररोदनेत्यादिना । सर्वाकारं प्रमाणतया स्थिते वेदे 'सोरोदीद्यदरोदीत् तत् रुद्रस्य रुद्रन्वम्' इति, 'स प्रजापतिरात्मनो वपामुदिच्छदत्' 'वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता' इत्याद्यर्थवादेषु रुद्ररोदनम्, आत्मना आत्मनः वपोत्खननम्, इत्यादीनां संभवो नास्त्येव, अथापि 'बर्हिषि रजतं न देयम्' इति निषेधशेषतया रुद्ररोदनवाक्यस्य निषेध्यनिन्दकतया यथा अर्थवादत्वं तद्वदत्रापि उपमेयस्तावकतया अर्थवादत्विमिति नात्र उपमितिक्रियानिष्यत्त्यावश्यकता, किन्तु द्वितीयसदृशव्यवच्छेदं व्यञ्जयितुं तथा सादृश्यकल्पनिर्मिति भावः ॥

एवं च अत्यन्तभेदे अभेदे वा नोपमा, सादृश्यस्य भेदघटितत्वात् अन्यथा गौरिव गौः इत्यत्र अभेदे, यथा अनड्वान् एवं महिषः इत्यन्तं

अन्यथा स्वस्य उपिमितिक्रियानिष्पत्तौ सदृशान्तर व्यवच्छेदेऽपि सर्वथानुपमत्वद्योतनं फलं न स्यात्। आहुश्च तदेव फलं भामहादयः -

# तत्त्वलोकः

भेदे च उपमाप्रसक्तेः । उपमायां च असाधारणधर्ममुपादाय भेदस्य साधारण धर्मस्य वस्तुतो भिन्नत्वेऽपि आह्लादकत्वादिगुणजातेरेकत्वादभेदस्यापि प्रतीति रपेक्षिता । अत एव उपमानानि सामान्यवचनैः (पा.सू.२-१-५४) इति सूत्रे कैयटेन - 'गुणत्वजातेरेकत्वादभेदोऽपि' इत्याभिहितं संगच्छते ।

अनन्वयस्थलेऽपि उपिमितिक्रियानिष्पत्तिस्वीकारे बाधकमाह - अन्यथेति । अन्यथा - तदनिष्पत्यनङ्गीकारे, उपिमितिक्रियानष्पत्तौ - तुलनायाः निष्पत्तौ, सदृशान्तरव्यवच्छेदेऽपि- उपमानान्तरिनषेधेऽपि सर्वथा - सर्वात्मना अनुपमत्वद्योतनम् असदृशत्वद्योतनं फलं - प्रयोजनम् न स्यात् - न प्रतीयेत ।

अयं भाव: - 'गंगायां घोषः' इत्यादौ यथा वा प्रवाहरूपेऽर्थे बाधित स्सन् घोषपदार्थः स्वान्वयसिद्धये तीररूपार्थं गंगाशब्दादवगमयित । तत्प्रतीतिं द्वारीकृत्य शैत्यपावनत्वादिकमर्थं व्यञ्जयित । तद्वदत्रापि स्वस्य स्वेन सादृश्यं अनन्वितं सत् सदृशान्तरं व्यवच्छिन्दत् अनुपमत्वं द्योतयित इति ॥

अनन्वयरीत्या वर्ण्यमानस्य सादृश्यस्य अनुपमत्वद्योतनं फलमिति स्वोपपादितेऽर्थे भामहसम्मतिं प्रदर्शयति - आहुश्चेत्यादिना ।

. यत्र तेनैव तस्य स्यादुपमानोपमेयता । असादृश्यविवक्षातो वदन्ति तमनन्वयम् ॥ इति (भा.प.३-४५) ।

ततश्च यथा अम्भिस कतकरजः संयोजनेन रजोन्तर व्यवच्छेदे

## तत्त्वलोकः

यत्र यादृशकाव्यवाच्यार्थे, तेनैव यद्धर्मावच्छिन्नेनैव, तस्य पूर्वोक्त धर्मावच्छिन्नस्य, उपमानोपमेयता सादृश्यम्, असादृश्यविवक्षातः सादृस्याभावविवक्षानिमित्ततः तम् - अलंकारम् अनन्वयं वदन्ति लक्षणकाराः इति शेषः। ''सदृशान्तरव्यवच्छेदफलकैकोपमानोपमेयकं सादृश्यम् अनन्वयः'' इति च निष्कृष्टं लक्षणम्। स्विभन्नोपमानिषेधफलकैकधर्मावच्छिन्न प्रतियोग्यनुयोगिकं सादृश्यम् अनन्वय इति वा लक्षणम्। अनन्वयपद व्युत्पत्तिश्च - न विद्यते तिद्धन्नस्य सादृश्यप्रतियोगिनः उपमानत्वेनान्वयो यत्र सोऽनन्वय इति । भामहादयः इत्यादिपदात् उद्धटप्रभृतयः। तेषु असादृश्यविवक्षातः इति प्रतीकमुपादाय 'नात्रोपमानोपमेयभावे तात्पर्यं, किन्तु उपमेयोपमावात् उपमानन्तरव्यावृत्तौ इत्यर्थः' इत्युद्धदेन विवृतम् ॥ कारिकायां -उपमानोपमेयता इत्यत्र उपमानं च उपमेयं च उपमानोपमेये तयोर्भावः इति विगृह्य 'द्वन्द्वात् परं श्रूयमाणं (पदं) प्रत्येकमिषसंबध्यत' इति न्यायात् त्वप्रत्ययार्थस्योभयत्रान्वयः। न्याये पदशब्दस्य शब्दमात्रपरत्वात्॥

पूर्वं वैदिकदृष्टान्तेन सर्वथानौपम्ये पर्सवसानमिति प्रदश्यं तदेव लौकिकदृष्टान्तेनापि द्रढर्यति - ततश्चेत्यादिना । लोके यथा कलुषितस्याम्भसः

व्यवच्छेदे सित कतकरजसोऽपि बिलयनात् सर्वथा अनाविल-मभः सिद्धाति। तथा 'रामरावणयोर्युद्धं रामरावण योरिव' इत्यादौ स्वेन साद्दश्यवर्णनया सद्दशान्तरव्यवच्छेदे सित वस्तुतः स्वेनाप्युपमायाः असंभवात् अनुपमं रामरावण योर्युद्धमित्यत्रैव कविसंरम्भ इति उपमितिक्रियायाः अनि— प्यत्तेः नानन्वयेऽतिव्याप्तिश्वकावकाशः॥

## तत्त्वालोकः

प्रसादनाय कतकबीजमबहत्य प्रक्षिपन्ति । प्रक्षिप्ते च तस्मिन् सर्वे रजः धो नीत्वा कतकरजोऽपि विलीय अम्भः स्वच्छयति । तथा अनन्वयेऽपि उपिक्षिप्यमाणं एकधर्माविच्छित्रप्रतियोग्यनुयोगिताकं सादृश्यं अन्यसदृशं व्यव— चिछन्दत् स्वयमपि न तिष्ठति । अतश्च उपितिकिया न परिनिष्पद्यत इति 'इन्दुरिन्दुरिवे'त्यादौ अनन्वयोदाहरणे नातिव्यासिरिति भावः ॥

वस्तुतस्तु-अनन्वयेऽपि उपमितििकयायाः निष्पत्तौ बाधकं नास्ति । तथाहि---

> उपमा रूपकं चैव दीपकं यमकं तथा । काव्यस्यैते हालंकाराः चत्वारः परिकीर्तिताः ॥

इति चतुरः अलंकारान् परिगणयता नाटचशास्त्रकृता भरतेन(नाटच- अ-२६ स्हो ४०) अनन्वयादीनामपि उपमायामेवान्तर्भृतःवस्य ध्वनितःवात् । अत एव आचार्यदण्डी — इममनन्वयं —

> 'चन्द्रारविन्दयोः कान्तिमतिक्रम्य मुखं तव । आत्मनैव भवतुल्यमित्यसाधारणोपमा ॥'

इति रुक्षयित्वा उपनायामन्तर्भावयामास । एवं रुद्रटोऽपि स्वीये कान्यारुङ्कारे 'सा स्यादनन्वयाख्या यत्रैकं वस्त्वनन्यसदशमिति । स्वस्य स्वयमेव भवेदुपमानं चोपमेयं च ॥'

इत्युपमाभेदमभ्युपगतवान् ।

काव्यालंकारसूत्रकृत् वामनोऽपि-'प्रतिवस्तुप्रभृतिरुपमाप्रपञ्चः' इत्य-भिधाय 'एकस्योपमानोपमेयत्वे' अनन्वयः [४-३-१४] इति सूत्रयित्वा 'गगनं गगनाकारम्' इतीदमेव पद्यपुदाहृत्य अन्यासादृश्यमेतेन प्रतिपादितम् ' इत्युपपादितवान् । न पुनः स्वेनासादृश्यमित्यपि । अतः स्वस्य स्वेन सादृश्ये न किमपि वाधकमस्ति ॥

अत एव जयरामभट्टाचार्याः – उपितिक्रिया नाम साधर्म्यनिष्पत्तिः । सा च अनन्वयेऽप्यस्त्येव । अनन्वयपद्द्युत्पत्तिश्च — न विद्यते अन्वयः — उपमानत्वेन स्वभिन्नस्य सादृश्यस्य प्रतियोगित्वेन अन्वयो यत्र इति । अत्र विद्यते इत्यस्य 'नञोऽस्त्यर्थानां वहुत्रीहिर्वीच्यो वाचोत्तरपद्छोपश्च' इति कात्यायनवार्तिककृतो छोपः ।

'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र मुखे चन्द्रगतधर्मप्रतीतिः । 'चन्द्र इव चन्द्रः' इत्यत्र तु चन्द्रभिन्ने सादृश्यप्रतियोगित्वनिषेधः, चन्द्रगतधर्मवान् चन्द्रः ईति चन्द्रगतधर्मप्रतीतिश्चेत्युभयमपि बुध्यते ।

चन्द्रे चन्द्रवृत्तिधर्मस्य स्वरसट एव प्रतीतौ सत्यां पुनस्तत्र तत्प्रतीतौ वैयर्थ्यात् चन्द्रस्यान्यदुषमानं नास्तीति ज्ञायते 'शब्दाधिक्यादर्थाधिक्यम्' इति न्यायात् । तेन च निरुपमत्वं व्यज्यते ।

किंच — ग्रन्थकृता रूपकोत्प्रेक्षादौ कियाकृतवैजात्यस्य तत्तदरुद्धारता प्रयोजकत्वं नाभ्युपगतम् ।

अपरे च — वर्ण्यमानसादृश्यस्य क्रियानिष्पत्तिपर्यन्तस्य उपमारुक्षणत्व मभ्युपगम्य 'गर्ञमसंवाद्यम'मिति प्रतीपविशेषं संगृद्ध अस्य परित्यागो नोचितः इत्याचक्षते ।

एवं च अन्योपमानव्यवच्छेदफिकायाः उपमेयोपमायाः संप्राह्मत्वे तत्समशीलायाः अनन्वयालंकृतेरपि संप्राह्मत्वमेव । व्यवच्छेद्यमेकमनेकं वा भवतु । क्रियाकृतवैजात्यं नालंकारविभेदेकम् । अतश्च अनन्वयेऽपि उपमाननिष्पत्तिः आवश्यकी, वाधकाभावात् ॥

अत एव अलंकारकोस्तुभकृता – उपमानिरूपणावसरेऽनन्वयादाविष सादृश्यप्रतीतिपर्यवसानं स्पष्टमेवेत्युक्तम् ।

यद्प्यत्र — वैदिकं छौकिकं च दृष्टान्तद्वयमसदर्थत्वेनोपपादितम् , तदपि न युक्तम् । वैदिकस्यार्थस्य असदर्थत्वे वेदस्य अंशतः अप्रामाण्यं प्रसज्येत, न च तदिष्टम् , तस्य सर्वौशे प्रमाणत्वात् ।

अत्रापि— ' सोऽरोदीचदरोदीत् तदुद्रस्य रुद्रत्वम् ' इति श्रुतौ श्रुतं रुद्ररोदनं नासत् किंन्तु सदेव । यतश्च पुरुषः विधिवलादेव प्रवर्तते । तथाप्यर्थवादैः प्ररोचितं कर्म झिटिति अनुष्ठानाय भवति इत्यपि लोकसिद्धम् । स्तुतिपरत्वे, निन्दापरत्वे वा अर्थवादानां न स्वार्थप्रहाणिः । स्वार्थेषु तदुपयोगिषु तदयोगात्, क्रय्येषु गोषु बहुक्षीरत्वाद्युक्तेः असदर्थत्वं नास्ति । न्यवहारबाधप्रसक्तेः ।

## तस्वालोक:

एवमेव रुद्ररोदनादेरि नासदर्थत्वम् , तद्घोधकवाक्य र्वीपरपरामर्शे सित परस्परसाकांक्षेः पदेः स्तुतिनिन्दामुखेन विध्येकवाक्यत्वं सुव्यक्तम् । न ताबद्धद्वरोदनमसंभवि, तस्यापि शतपथन्नाझणादिषु तद्धेतोः शतशः प्रति पादनात् । 'सोऽरोदीत्'वाक्यनिर्दिष्टस्य 'रुद्धो वा एष यदि नः' इति मन्त्रवर्णादग्नेः देववर्गनिक्षिप्तधनप्रत्यपणिनिमित्तशोकस्य रोदनहेतोः प्रामाणि कत्वात् ।

न चाशरीरस्य कथं रोदनाश्रुपातादिरिति वाच्यम् । देवताविष्रहादेः 'वज्रहस्तः पुरन्दरः' । 'तेनेन्द्रो वज्रमुदयच्छत् ' इत्याद्यवाधितश्रुतिवावयैरेव स्वीकारथोगात् ॥

न च तदश्रुणः रजतरूपेण परिणामे काचिदनुपपितः , वस्तुशक्तेः व्यवस्थितत्वात् । द्रवादीनां परिणामिवशेषवशात् काठिन्यस्य करकादौ दृष्टेः । आधुनिकविज्ञानिभिरिप जलं करकादिवत् कठीनीिकयते विलक्षण पेटिकास्थापनादिनेति अस्मदादिभिरिप दृष्टमेव । हेमन्ते गोमयात् वृश्चिको व्यत्तिवत् विलक्षणादिप कार्योत्पचेः । अत एव शांकरभाष्यभामत्यां वाचस्पतिमिश्चैः—यथा 'दावाग्निदग्धानां वेत्रवीजानां कदलीकाण्डजनक त्वमिति ।' [भाम. १०५ पु] उक्तम् ।

तथात्रापि – तृणारणिमणिजन्याग्नित्रत् अश्रुजानश्रुजरजतभेदस्य संम – वात् । द्रव्यविशेषाणां च तत्तद्धातुरूपेण परिणामस्य अन्यत्रापि दृष्टत्वात् । रुद्रशरीरस्थ-तेक्ष्ण्यविशेषात् सर्वधातुरूपत्तिः वाल्मीकिनापि श्रीमतिरामायणे

> उत्ससर्ज तथा तेजः . . . . । तदेतद्धरणीं प्राप्य नानाधातुरवर्धत ॥ इति कथिता ।

# तत्वालोकः

एवं च 'तस्माद्रजतमदक्षिण्यम् । अश्रुजं हि तत् ' इति वाक्य-शेषानुरोधेन अश्रुपातप्रसूतं रजतं स्वकारणगुणानुगुण्येन अश्रुपातहेतुः भवतीति अदेयत्वाय निन्धते ।।

तथा—'स आत्मनो वपामुद्दिखदत् ' इत्यादिप्रतीतवपोत्खनना-देरिप नासदर्थन्वम् ॥ छोकोत्तरशक्तेन प्रजापतिना आत्मवपोत्खननं नि विरुद्धम् । अथापि तस्य जीवनम् । तेनैवाग्नौ वपाप्रहरणमित्यादिकं च शक्त्यतिशयादेवोपपद्यते । एतद्विषये पराक्रान्तं पूर्वैः ।

एवं च रुद्ररोदना दीनां निन्दाद्यर्थत्वेऽपि यथा नासदर्थत्वं, तथा अन्यसद्दश्यवच्छेदफलकत्वेऽपि स्विस्मिन् न स्वसाद्दश्यस्य वाघः।

एवं — कतकदृष्टान्तेऽपि कतकस्य नासत्वम् । तथाहि — अम्भसि विद्यमानेन रजसा सह कतकरजसः प्रक्षेपे रजोन्तरस्यानुत्थानं यथा, तथा कतकरजसोऽप्यनुत्थानमात्रम् , न पुनरसत्वम् ।

यदि वस्तुतः अग्भिस कतकरजसः प्रक्षेपो न स्यात् , तदा आविल्ठ मम्भः अनाविलं न भवेदेव । अतश्च कतकरजःप्रक्षेपरूपिकया निर्वृत्तैवे त्यकामेनाप्यभ्यपेयम् । तद्वत् अनन्वयादाविष स्वस्य स्वेन उपमितिकिया निष्पन्ना सती अन्यसदृशं निषेधति । अपरिनिष्पन्नं सादृश्यं कथमन्यसदृशं निरुन्ध्यात् ।

अतश्च भामहादीनामपि असादृश्यविवक्षामात्रं सम्मतम् । न पुनः उपमितिक्रियायाः अनिष्पत्तिः । अत एव—

'यत्र तेनैव तस्य स्यात् उपमानोपमेयता ।'

इति सादृश्यसचैव उपपादिता , न ह्यनिष्पन्नस्य सत्ता दृश्यते । अनिष्पत्ति –सत्तयोः विरोधात् ।

विमिश्तिनीकारेणाऽपि-'वच्यामिप्रायेण पूर्वस्वपावगमः' इति सर्व-स्वकारवाक्यमुपादाय अस्त्येव द्यत्न शाब्दी सादृश्यप्रतीतिः इति व्याख्यातं न पुनः सादृश्यासंभव इति ॥

किंच — उपमितिक्रियानिष्पत्यनिष्पती कविविवक्षाधीने, ते च प्रन्थ कृतोऽपि सम्मते एव । अन्यथा 'चन्द्रधवला कीतिः' इत्यादी लक्षणं कथमपि न समन्वियात् । कीर्ती धावल्यस्य कविविवक्षां विना सर्वात्मना अभावात् ।

न चैवमादी मास्तु उपमेति वाच्यम् । उत्तरत्र प्रन्थकृतैव 'चन्द्रविम्बादिव विषम् ' इत्यत्र उपमितिक्रियानिष्पतिं साध्यता 'निह वस्तु-सद्र्थनिबन्धना उपमितिक्रियानिष्पिरुपमेति रुक्षणमुच्यते, किन्तु कविविवक्षा निबन्धना । अत एव श्लोके 'विविक्षितः' इति विशेषणमर्थवत् । अन्द्रथा 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादाविष रुक्षणं न स्यात् ' इति वक्ष्यमाणस्वात् ।

अतश्च ग्रन्थकृता अनन्वयव्यावृत्तये कृतः प्रयासो विफलः । व्यङ्गचार्थकृतवैचिन्यमुपादाय पृथमगणनं तु उपमेयोपमादिवत् साधीयः।

किंच--प्रतीपं लक्षयता काव्यप्रकाशकारेण उपमितिकियानिष्पत्ति गर्भम्, रुद्रटेनोदाहृतं 'गर्वमसंवाह्यमिम' इति पद्यमेवोदाहृतम् । उपपादितं च 'इहोपमेयीकरणमेवोत्पलानामनादरः' इति । 'अत्र उपमितिनिष्पत्ताविष उपमेयाधिकयप्रतीतेः व्यतिरेक्तो नेदः ' इति उद्योते नागेशसङ्ख्य ।

एवं च / उपमानितरस्कारः प्रतीपबीजम् अथापि उक्तोदाहरणे उपमा इत्येवोत्तरत्र सिद्धान्तयति । अत्र नैर्भर्यमस्ति नवेति उत्तरत्र विवेचयिष्यामः ।

अपरं च — व्यतिरेके उपमितिकिय।निष्पत्तिनीस्तीत्युक्तं, प्रत्युदा

'मुखेन निष्कर्लंकेन न समस्तव चन्द्रमाः' इति ।

अत्र मुखचन्द्रयोः उपमानिष्पत्तिमन्तरा निषेधाऽयोगात् । परं तु आह्वादकत्वादिना उपमितिकियायाः निष्पत्तौ सत्यामपि निष्कलंकत्वस्य मुखमात्रवृत्तित्वेन तदादाय तन्निषेधः क्रियत इत्येतावन्मात्रमेव । न तु सर्वात्मना व्यतिरेके तदनिष्पत्तिः ।

'शैला इवोन्नताः सन्तः किंतु प्रकृतिकोमलाः'

इत्यत्र औन्नत्यमादायोपमा अस्त्येव -यथा शैंलाः उन्नताः तथा साधवोऽप्युन्नताः इति । परं तु उपमानशैलापेक्षया स्वभावकोमलत्वं नास्तीति उपमानापेक्षया उपमेये आधिक्यं प्रतीयते इति व्यतिरेकप्रयोजकधर्मकृत एव मेदः व्यतिरेका लंकारबीजम् । अत एव तत्कृतो व्यपदेशः न पुनरुपमया ।

अत एव नाशभट्टेन — व्यतिरेके उपमितिकियानिष्पतिरुपगता ।
[का. प्र.९०-९३६ उद्योते] प्रन्थकृदीत्या शैला इवेत्यादाविष उपमैव वक्तव्या स्यात् । अथवा गर्वमसंवाद्यमित्यत्र [प्रतीपत्वं वा अभ्युपगन्तव्यं स्यात्] उपमात्वं परित्यक्तं स्यात्, यश्चोभयोरितिन्यायात् इति तु विभाव-नीयं सुधीमिः इति दिक् ॥

विद्यानाथरुक्षणे प्रतीपन्यावृल्पर्थे 'अन्येन वर्ण्यस्य' इति दरुमुपात्तम्

एवं प्रतीपेऽपि यत्रोपमानिष्पत्तिः---

आकर्णय सरोजाक्षि वचनीयमिदं भ्रुवि । शशाङ्कः तव वक्त्रेण पामरेरुपमीयते ॥

इत्यादौ, न तत्रातिव्याप्तिशङ्का । उपमितिक्रिया निष्पत्ति विरहात् ॥

गर्वमसंवाद्यमिमं लोचनयुगलेन किं वहसि भद्रे ।

#### तत्त्वालोकः

तदिष क्रियानिष्पत्तिपर्यन्तत्वविवक्षयेव गतार्थमिति तद्दलोपादानमयुक्तमित्याह-एवं प्रतीपेऽपि इति । आकर्णयेति ।

हे सरोजाक्षि इदं वचनीयम् आकर्णय, भुवि पामरैः (तव) (मुखेन) वक्त्रेण शशाङ्कः उपमीयते इति योजना ।

हे सरोजाक्षि-सरसिजनयने, इदं वचनीयम्—निन्दावाक्यम्, आकर्णय-श्रुणु, श्रोतन्यमाह—धुरीति । भुवि-मर्त्यलोके, पामरेः प्राकृतजनैः, त्वन्मुखे शशाङ्कतो विशेषमगृह्णद्भः जनैः, शश एव अङ्कः कलंकः यस्य सः शशाङ्कः, तव वक्त्रेणत्वन्मुखेन, उपमीयते=सद्दशिक्रयते इत्यर्थः । अत्र वचनीयपामरशब्दाभ्यां उपमितिक्रियाया अनिष्पत्तिः आविष्कृता।

यत्र प्रतीपविशेषे उपमितिकियानिष्पत्तिः तादशमुदाहरणं संप्राह्यमेवेति तत्र रुक्षणस्य अतिव्यापनम् इष्टापत्त्या परिहृतमित्याह-गर्वमित्यादिना ।

# सन्तीद्दशानि दिशिदिशि सरस्यु नतु नीलनलिनानि ॥

# तत्त्वालोकः

हे भद्रे ! लोचनयुगलेन असंवाह्मम् इमं गर्वे किं वहसि ? ईरहाानि नीलनलिनानि दिशिदिशि सरस्य सन्ति ननु इति योजना ॥

हे भद्रे ! शुभे ! लोचनयुगलेन—नेत्रद्वयेन, असंवाद्यम्—संवोः दुमशक्यम्—अयोग्यं अनर्ह वा, अर्हाचर्थे यत्, गर्वम् रूप-धन—विद्यादि प्रयुक्तात्मोत्कर्षज्ञानप्रयोज्यपरावहेलनकारणं ज्ञानविशेषम्, किं !—किमर्थम्, वहसि—धत्से, लोचनद्वयावलोकनद्वारा गर्वे कुतः प्रकाशयसि इति भावः । अनुपमं मदीयलोचनद्वयमिति माज्ञासीः, यतः ईदृशानि—आभ्यां सदृशानि, 'त्यदादिषु दृशोनालोचने कञ्च' [पा. सू ३-२-६०] इति कञ्प्रत्ययः । नीलनलिनानि—नीलोत्पल्लानि, दिशिदिशि—प्रतिदिशम्—सर्वासु दिश्च, विद्यम् मानेषु सरस्सु—सरसीषु सन्ति ननु—सन्त्येवेत्यर्थः । गर्वेण साध्यं किमपि नास्तीत्यर्थः ।

एतेन यदत्र कुवलयानन्दव्याख्यावसरे 'ननु इति हेत्वर्थे, अव्यया-नामनेकार्थत्वात्' इति चिन्द्रकाकारेण विवृतम् । तिच्चन्त्यम् । अव-धारणार्थस्यैवात्र स्वारसिकत्वात् । अवधारणे 'ननु' इत्यव्ययं प्रयुक्तमेव—

> अमीभिस्संसक्तैः तव किमु फलं वारिद घटैः यदेतेऽपेक्षन्ते सलिङमवटेभ्योऽपि तरवः । भयं युक्तो व्यक्तं ननु सुखयितुं चातकशिशुः य एष श्रीष्मेऽपि स्पृह्यति पाथस्त्वदपरात् ॥ इति ।

# इत्यादिप्रतीपम् उपमेयोपमा चेत्युमयमपि सङ्ग्राह्यमे वेति न तद्यापनं लक्षणस्य दोषः ॥

#### तत्त्वालोकः

तथा— 'न नु तैलिनिषेकबिन्दुना सह दीपार्चिरुपैति मेदिनीम्' इति कालिदासः । तद्याख्याता मिल्लिनाथश्च — 'निन्वति अवधारणे । 'प्रश्नावधारणानुज्ञानुनयामन्त्रणे ननु' इति व्याख्यत् । अतश्चात्र अवधारण एव ननु इत्यव्ययं विद्यते इति भाव्यम् ॥

यद्यपि—अत्र प्रकृतनेत्रप्रतियोगिकमेव साम्यमप्रकृते वर्ण्यते। तावता नीलोत्पलानामुपमेयता पांग्कल्पितेति अनादरः प्रदर्शितः। तेषां उपमानतया प्रदर्शनं प्रसिद्धम्। अतः प्रसिद्धोपमानस्यापकर्षः उपमेयस्यो—त्कर्षश्च वर्णितः। 'प्रसिद्धोपमानोपमेयभावप्रातिलोम्यम्' इति प्रतीप लक्षणसमन्वयात् प्रकृतोदाहरणे प्रतीपालंकारः, तथापि उपमितिकियानिष्पत्तेः उपमायाः उदाहरणमेवैतदिति अत्र उपमालक्षणातिन्यापनं न दोष इत्याह—इत्यादि प्रतीपम् इति । उपमेयोपमा चेति । 'तद्वल्गुना युगप'दिति प्रागुदाहतपेच चक्षुर्भमरयोः युगपदुनमेषस्य उपवर्णनात् उपमितिकिया सम्पूर्ण—तया निष्पन्नैवेति उक्तोपमायां उपमालक्षणातिन्यापनं न दोषः तस्या अपि उपमोदाहरणत्वेन इष्टत्वात् इति ।

यद्यप्यत्र—'गर्वमसंवाह्यम्' इति पद्यं उपमात्वेन संग्राह्यमित्युक्तं तथापि—प्रतीपालंकारतायाम् उपमानापकर्षस्य सद्भावे उपमितिकियानिष्पत्ति— मात्रेण उपमालंकारतायाः वक्तुमयुक्तत्वात् ।

तथाद्युदाहृतं प्रतीपं तावदुवमाविशेष एव, साह्य्य-वर्णनस्य प्रकृतविषयत्व इव अप्रकृतविषयत्वेऽपि स्मृतिरूपक सन्देहभ्रान्त्यनेकथाप्रहणापह्यवसंभावनासंभवद्वस्तुसम्बन्धनि— बन्धननिर्दिष्टसमर्थनादीनामिवालंकारान्तरत्वायोगात् ॥

# तत्त्वालोकः

धन्यथा—'शैंठा इवोन्नतास्सन्तः' इत्यन्न औन्नत्यांशमादाय उपिनिति क्रियानिष्पत्तिरस्त्येवेति तत्रातिच्यापिः प्रसज्येत । अतः 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ती'ति न्यायेन व्यतिरेके साधारणधर्मघटितासाधारणधर्मस्य चमत्कार— जनकर्गवात् व्यतिरेकता । यत्कृतः विच्छित्तिविशेषः तत्कृतः व्यपदेश एव न्य य्यः ललितालंकारन्यायात् । अत एव प्रतीपं लक्षयता कुवलयानन्दे इदमेष पद्यं प्रतीपोदाहरणत्वेनोपन्यस्तम् । परन्त्वत्र विद्यानाथलक्षणखण्ड— नैदंपर्येणवसुपन्यस्तम् ॥

'गर्वमसंवाद्यमिति' यदुदाहृतं प्रतीपोदाहरणं तत् उपमालंकारस्यैव उदाहरणम् । ननु उपमायां प्रकृतमुपमेयं अप्रकृतमुपमानमिति स्थितिः । परन्तु प्रतीपे अप्रकृतमुपमेयं प्रकृतमुपमानमिति वैपरीत्यमस्तीति कथं उपमालं कारतेति वाच्यम्, प्रकृताप्रकृतयोरेव सर्वत्र उपमेयोपमानतेत्यत्र नियामका— भावात्, तथोपगमे स्मृत्यादावलंकारे प्रकृतिविषयत्वे सति स्मृतित्वम् अप्रकृतः विषयत्वे अलंकारान्तरत्वमिति प्रसज्येत । न च तथाभ्पुपगतमित्याचष्टे— तथाहीत्यादिना ।

अयंभावः — प्रकृतेन अप्रकृतस्य, अप्रकृतेन वा प्रकृतस्य सादृश्यं काममुशनिबन्धतां, तावता नोपमायाः अप्रसिक्तः । यथा छोके प्रकृतेन अप्रकृतस्य सारणं, अप्रकृतेन प्रकृतस्य सारणं च संभवति । यथा दिव्या

अन्यथा तेषामपि प्रकृतविषयत्त्र एव स्मरणरूपक सन्देहभ्रान्तिमदुक्केखापह्ववोत्प्रेक्षानिदर्शनार्थान्तरन्यासाद्यलं – कारत्वम् , अप्रकृतविषयत्वे तु अलंकारान्तरत्वकल्पना प्रसङ्गात् ।

# तत्त्वालोकः

नामि दश्यत्र स्ववल्लभायाः अम्भसः उत्तरन्त्याः प्रकृतायाः नायिकायाः दर्शनेत रूक्ष्मीस्मरणम्, तथा 'पङ्कजं पश्यतः कान्तामुखं मे गाहते मनः' इत्यादौ अकस्मात् पङ्कजावलोकनस्य साहश्यमूलकत्या प्रकृतस्य कान्तामुखस्य स्मरणिमित अप्रकृतेन पङ्कजेन प्रकृतस्य स्मरणिमत्युभयत्रापि स्मृति—रेवालंकारः । 'दिव्यानां' इति पद्ये तु जलनिधिमन्थनस्मरणं वाच्यालंकारस्य विषयः । नायिकासदृशलक्ष्मीस्मरणं तु स्मृतिष्वनेः तदंशे स्मृतेरवा—च्यत्वात् ।

एवं 'अस्याः सर्गविधौ प्रजापितरभूत् चन्द्रो नु कान्तिप्रदः' इत्यादौ सन्देहस्य न प्रकृतोर्वश्याश्रयत्वं किन्तु कान्ति—सौरभसौकुमार्यविलास प्राचुर्यादीन् निमित्तीकृत्य चन्द्र-वसन्त-मदनाश्रयत्वमेवेति ससन्देहतैव न पुन रलंकारान्तरत्वम्, एवमेव रूपकादिष्विप उन्नेयान्युदाहरणानि ।

अन्यथा प्रकृतविषयत्वे स्मृत्याद्यसंभारता, अप्रकृतविषयत्वे असंका-रान्तरता इति स्थात इति दूषणमाचष्टे — अन्यथा तेषामपीति ।

अन्यथा - अप्रकृतिवषयत्वे यदि प्रतीपस्योपमातः बहिर्भावस्यात्, तदा तेषाभषि -स्मृत्यादेरिष, प्रकृतिविषयत्व एव-प्राकरणिकविषयत्वे सत्येव, स्मरणा

स्मृत्यादयश्च प्रकृतविषया इव अप्रकृतविषया अप्य-लंकारभूतास्तत्र तत्रोदाहरिष्यन्ते । न चोपमायामयं नियमः यदप्रकृतेन प्रकृतसादृश्यवर्णनात्मनैव तया भाव्य-मिति समुचयोपमाद्यदाहरणेषु प्रकृतशोरेव अप्रकृतयोरेग वा

# तत्त्वालोकः

लंकारत्वम्, अप्रकृतविषयत्वे तु-अप्राकरणिकविषयत्वे तु, अलंकारान्तरत्वम् इति-स्मरणाद्यपेक्षया अन्यालंकारत्वमिति कल्पनाप्रसंगात् – नामभेदकल्पना प्रसक्तेः । एवं च अतिरिक्तालंकारताष्रयुक्तं गौरवं प्रसज्येव । स्मृत्या-दयश्चेति । 'दिव्यानामपी'त्युदाहरिष्यमाणे स्मृतिमिति समुद्रमन्थनस्मृतेः तिद्विषयत्वम् । प्राचीनमतानुरोधेन परिणा रानभ्युपगमात् तदुदाहरणे 'प्रसन्नेन दगडजेन' इत्यत्र उपमानस्य उपमेयह्रपतेत्वप्रकृतविषयत्वम् । एवमन्यत्रापि अप्रकृतविषयत्वम् । एवमन्यत्रापि

ननु अप्रकृतप्रतियोगिकं प्रकृतानुयोगिकं सादृश्यम् उपमायां नियत-मिति वक्तुं शक्यम्, तथा सित समुचयोपमादिष्वव्याप्तिः प्रसज्येत इत्याहः न घोषमेयोपमायामिति । समुचयोषमेति ।

'इतराण्यि रक्षांसि' इति प्रागुदाहृतपद्ये, समरागत्वेन वानरकोटिषु इतररक्षःपतनस्य यथा प्रकृतत्वं तथा रजसां शोणितेषु पतनस्यापि प्रकृतत्व-मेवेति अप्रकृतप्रतियोगिकत्वस्य प्रकृतानुयोगिकत्वस्य च इत्युभयोः मध्ये एकस्याभावादुपमा न स्यात् । अतश्च तथा नियमः नाभ्युपगन्तुं शक्यः । आदिपदात् जुल्ययोगितादावपि अप्रकृतमात्रविषयत्वे औपम्ये प्रतीतेऽपि

साद्द्रयवर्णनस्याप्युपमात्वाङ्गीकारात् । तद्वत् प्रकृतेना-प्रकृतस्य साद्द्रयवर्णनमप्युपमैवति युक्तम् ॥

एवं चोपमेयोपमापि प्रकृताप्रकृतविषयोपमाद्ययरूप-तया नालंकारान्तरता भजते ।

# तत्त्वालोकः

उपमामूलकतुल्ययोगित्वं न स्यात्, अतश्च उपमायां उक्तनियमः आग्रह्म एव । तद्वदिति । प्रतीपविशेषेऽपि अप्रकृतविषयकत्वेप्युमा इष्टेति भावः ॥

प्रकृतेन अप्रकृतस्य सादृश्ये वर्णिते यथा वाक्यभेदेन, एकवाक्यतया वा अप्रकृतेन प्रकृतस्य, प्रकृतेन अप्रकृतस्य सादृश्ये वर्णितेऽपि (समुच्चि—तोपमादिवत्) उपमाप्रभेदस्वमेवेति तादृशी उपमेयोपमाऽपि संप्राद्धिवेति प्रति—पादियतुमाह—एवं चेति । एवं च—प्रकृताप्रकृतयोः सादृश्ये प्रतिपादितेऽपि 'खमिव जलम् जलमिव खम्' इत्यादाविष या उपमेयोपमा, सापि प्रकृता प्रकृतिविषयोपमाद्धयरूपतया 'खमिव जल्'मिति खजल्योः उपमा प्रकृतिविषया, 'जलमिव ख'मिति जलल्योः उपमा अप्रकृतिविषया इति उपमाद्धयरूपत्वेन हेतुना अलंकारान्तरताम् उपमापेक्षया मिलालंकारताम्—उपमेयोपमारूपताम्, न प्राग्नोति—उपमेयोपमापदवाच्यतां न लभते इत्यर्थः ॥

अतेदं चिन्त्यते अत्र उपमेयोपमायामपीत्यनेन किं प्रकृताप्रकृत विषयोपमेयोपमा गृह्यते , अध केवलप्रकृतविषया केवलाप्रकृतविषया च ? यदि प्रकृता प्रकृतविषया तदा 'त्वद्रल्गुना युगपदुन्मिषितेन' इत्यस्य संग्रहेऽपि

'खमिव जलं जलमिव खस्,हंसश्चन्द्र इव हंस इव चन्द्रः। कुमुदाकारास्ताराः, तारकाणि कुमुदानि।' इति

उपमेयोपमायाः असंग्रहः स्यात् । यतश्च स्वेनैव उपमेयोपमाप्रकरणे धर्मस्य साधारण्ये यथेति इदमेव पद्ममुदाहृतम् ।

इत्यत्र गिरिगजराजयोः प्रकृताप्रकृतयोः उपमेयोपमेति तत्र किमुपमेयोपमा उत उपमा ।

किंचात्रोदाहरणे-प्रीष्मवर्णनस्य प्रकृतत्वात् तदनुसारेण गिरिगजराज-योरुभयोरिप प्राकरणिकत्वमेवेति न प्रकृताप्रकृतिविषयत्वम् । तथाहि प्रकरणा नुरोधेन हि सर्वत्र व्यवस्था । 'गिरिरिवे'ति पद्यं प्रीष्ममिषकृत्य वर्तते । तदा च ग्रीष्म-वर्षासमयसन्धी गजराजः गिरिसानुषु परिभ्रमित । तदानीं च गजराजः आकारतः वर्णतश्च गिरितुल्यः । गजराजस्य मदधारा गिरिनिईतरतुल्या, इति द्वयोः पर्यायेण उपमा निबध्यते । उच्चैविभाति, स्रवतीति अनुगामिधर्मेण प्रयुक्तमुपमाद्वयं तृतीयं सदृशं व्यवच्छिनति । एकं धर्ममुपादाय एकप्रतियोगिके परानुयोगिके सादृश्ये निरू — पितेऽपि अपरप्रतियोगिकेकानुयोगिकस्यापि सादृश्यस्यार्थसिद्धतया शब्देन-पुनस्तदुक्तिः, स्वनिरर्थकस्वशंकां परिहर्त्तं सदृशं तृतीयं व्यवच्छिनति । उभयत्रापि 'इदं'शब्दप्रयोगात् गिरिगजराजयोः प्रकृतत्वमेवेति सहृद्यवेद्य-गेवेति प्रकृताप्रकृतयोरप्येषा समवति इति कुवलयानन्दोतिः चिन्त्यैव ॥

यदि तु प्रकृतत्वाप्रकृतत्वे विवक्षाधीने इति गजस्य प्रकृतत्वे गिरेरप्रकृतत्वम्, गिरेः प्रकृतत्वे गजस्याप्रकृतत्वमिति विभाव्यते तदा दोषः परिहृतः भवति । विशेषः कुवलयानन्दोनमेषे वक्ष्यते ।

अपरं च यदि प्रतीपिवशेषोपमयोः उपमात्वम, तर्हि संसृष्टि रेव स्यान्न तृष्मात्वम्, अन्यथा संसृष्टेः विषयापहार एव स्यात् । अभ्युपगता च अन्थकृता संसृष्टिः । संसृष्टिनिरूपणावसरे 'तिलतण्डुलन्यायेन स्फुटावगम्यभेदालंकारमेलने संसृष्टिं रिति लक्षणमुक्तम् । एतद्रीत्या प्रतीपो पमामेलनरूपा, उपमाद्वयमेलनरूपा वा संसृष्टिभेवेत् ।

एनं- 'गिरिरिव गजराजोऽयम्' इत्यत्रापि उपमेयोपमाप्रकरणे ।
 'अत्रोपमेयोपमाद्वयस्य परस्परानुगृहीतत्वेन विच्छित्तिविशेषोऽधिकः' ॥
 इत्युक्तरीत्या उपमेयोपमयोः परस्परापेक्षया चारुत्वसमुन्मेषात्समप्राधान्य—
 संकरत्वमेवोपपादनीयं न पुनः उपमेयोपमेति । एवं च उपमेयो—
 पमायाः उपमायां अन्तर्भावोक्तिः न गरीयसी । परन्तु—तृतीयसदृश व्यवच्छेदफळकत्वस्य विवाक्षायामुपमेयोपमानत्वम्, तद्गावे सत्यङ्गाङ्गिमावे,
 समप्राधान्ये अन्यस्मिन् वा निमित्ते संकरः—संसृष्टिर्वा भवेदिति अभ्युपगमे
 न कापि हानिः ।

एतेन उपमानापकर्षस्य — उपमेयोत्कर्षस्य च व्यज्यमानत्वे प्रतीपत्वम् । एवं द्वितीयसदृशव्यवच्छेदस्य विवक्षितत्वे अनन्वय इति भेदे स्फुटे उपमेयो पमायाः प्रतीपविशेपस्य च संप्राह्यत्वं, अनन्वयस्य व्याष्ट्रतिश्च न घटते, तत्रापि सादृश्यपितिष्पत्ते बाधकामावात् । अन्यथा व्यतिरेकोदाहरणे 'मुखेन निष्करंकेन' इत्यादौ निष्करंकत्वमादाय उपमानिष्पत्ताविष आह्वाद-

कत्वादिना उपमितिकियानिष्पत्तिः अवारणीया, उपमितिकियानिष्पत्तिमत्सा -दृश्यवर्णनस्य तत्रापि सत्वात् । अतश्च व्यतिरेकोऽष्युपमैव स्यादिति ।

एवं च-'प्राधान्येन व्यवदेशा भवन्ती'ति न्यायेन यत्र यक्ततः चमत्कारः तत्कृतस्तत्र तत्तद्रंकारव्यवदेशः । तादृशस्थलेषु उपमितिकिया निष्पत्रा भवतु । न च तावता उपमा छ कारता तत्कृतचमत्काराभावात् । यथा अनन्वये — द्वितीयत्र्यवच्छेदकृतः, उपमेयोपमायां तृतीयसदृशव्यवच्छेदकृतः, प्रतीपे उपमानापकर्षकृतः, व्यतिरेके साधारणधर्मसद्भावेऽपि असाधारणधर्म — कृतश्चमत्कारः इति उपमातो विभिन्नालंकारता । अत एव प्रन्थकृता — कुत्रल यानन्दे — 'गर्वमसंवाद्यम्' इत्यत्र प्रतीपता, 'खिमव जलं जलमिव खम्' इत्यत्रोपमेयोपमात्वमभ्युपगतम् । तथा मम्भटेन काव्यप्रकारो — 'कचित्तु निष्पत्रेव उपमितिकिया अनादरनिवन्धनम् ' इत्युक्तवा 'गर्वमसंवाद्यम्' इति पद्यमुदाहृतम् । काव्यप्रदीपकृताऽपि — 'उपमानितरस्कारस्यालंकार-ताबीजत्वात्' इति यश्च हेतूपन्यासः कृतः स सङ्गच्छते ।

इदमपरमवधेयम् — संसृष्टिसङ्करयोरयं विषयः, यत्रालंकारयो विभिन्नलक्षणयोः सजातीययोर्वा संयोगन्यायेन, समवायन्यायेन यथासङ्ख्यं मेलनम् । परन्तु अङ्गाङ्गिभाव—समप्राधान्य—सन्देहेंकवाचकानुप्रवेशापेक्षया अतिरिक्तांशेऽनुपस्थिते, तिलतण्डुलन्यायेन (संयोगन्यायेन) नीरक्षीरन्यायेन (समवायन्यायेन) संसृष्टिः संकरो वा भवेत् । प्रतीपादौ तु न तथा' अधिकांशस्पूर्तेः इति । विभिन्नलक्षणयोः इत्यंशस्तु—दृष्टान्तभूततिलतण्डुल न्यायशरीरे, नीरक्षीरन्यायशरीरे च तिलतण्डुलयोः, नीरक्षीरयोश्च स्थूष्टं भिन्नमेवेति शब्दत एव प्रतीयते इति ।

# अन्यथा तत्तरप्रकरणोदाहरिष्यमाणपरस्परीपमाथा अपि अलंकारान्तरत्वप्रसंगात्।

## तत्त्वालोकः

# उक्तं च विद्यानाथेन--

तिलतण्डुलसंक्षेषन्यायाद्यत्र परस्परम् ।

संशिष्येयुरलङ्काराः सा संसृष्टिनिनद्यते ।। इति ।

नीरक्षीरनयाचत्र संबन्धः स्यात्परस्परम् ।

अलंकतीनामेतासां संकर: सं उदाहत: ॥ इति च ॥

प्रकृताप्रकृतयोरन्यतरस्यान्यतरेण औपन्ये उपमामनभ्युपान्य, अप्रकृतिनेव प्रकृतस्योपन्ये उपमाछकार इति हठकरणे दोषं प्रतिपादयति—अन्यथेति । अन्यथा — 'प्रकृताप्रकृतविषयकोपमाद्वयद्धपोपमातः अतिरिक्ता उपमेयोपमारं इत्यंगीकारे तत्प्रकरणे—उपमेयोपमाप्रकरणे उदाहरिष्यमाणायाः 'रजोिमः स्यन्दनोद्धृतः' इति परस्परोपमायाः अपि अलंकारान्तरत्वप्रसंगात्—अन्यार्छं-कारतापत्तः । तत्र अप्रकृतानुयोगिकं सादृश्यम पि वर्ण्यते । परंतु तत्र च अप्रकृताप्रतियोगिकत्वं नास्तीति भावः । उत्तरत्र वक्ष्यमाणरीत्या—रजोिमः रित्यत्र उपमेयोपमा न वक्तुं शक्या, यत्रश्च धर्मे साधारण्यं, वस्तुप्रतिवस्तुभावो वा उपमेयोपमा न वक्तुं शक्या, यत्रश्च धर्मे साधारण्यं, वस्तुप्रतिवस्तुभावो वा उपमेयोपमात्वेऽपेक्षितम् । तच्च न संभवति । तथाहि—गनभूतल्योः परस्परं सादृश्यमुपवर्ण्यते । अथ पि गगनस्य भूतलेन सादृश्ये जोव्याप्तत्वं साधारणो धर्मः, भूतलस्य गगनेन सादृश्ये गजानां मेघानां च विग्वप्रतिविग्वभाव इति अत्यन्तविलक्षणत्वात् । अत प्वात्र तृतीयसब्रह्मचारिज्यवच्छेद्रहपं फलमपि न फङ्ति । अतश्च अलंकारान्तरत्वमेव प्रसज्येत इति भावः॥

# परस्परभ्रान्तिनिबन्धनःदिष्वप्यलंकरान्तरतापत्ते श्रा।

# तत्त्वालोकः

वस्तुतस्तु - 'रजोिमः स्वन्दनोद्ध्तैः' इत्यस्य प्रकरणे पर्यालोिचते गगनभूतलयोः सदृशं तृतीयं वस्तु न लक्षितिमिति युद्धस्य अत्यन्तिवलक्षणता प्रतीयते तृतीयसदृशन्यवच्छेदफलिका उपमेयोपमा प्रकृतं वीररसं पुष्णातीत्येव वक्तुं युक्तम् । धर्मे साधारण्यमपि समानेतुं शक्यम् । तथाहि - स्वन्दनोद्ध्तै धनसिन्भः रजोिमः, धनसिन्भः गजैश्च व्योम भूतलमिव कुर्वन्, भूतलं व्योमेव कुर्वन् ययौ इत्यन्वये, रजोिमः गजैश्च धनसिन्भः इत्यस्यान्वये मेधतुल्यरजसां मेधतुल्यगज्ञानां च विम्बप्रतिविम्बभावम् लक्तया साधारण्यं संभवतीति उपमाद्वयेऽपि धर्मेक्यमक्षतमेत्रेति भूतल्व्योम्नोः तृतीयं वस्तु नोपलभ्यते इति उपमेयोपमा निष्प्रत्यृहैवेति नालंकारान्तरताप्रसिक्तः । इत एवारुचेः श्रान्तिमद्विशेषे अलंकारान्तरतापृत्ति।

वक्ष्यमाणे अन्योन्यविषयभान्तिमति —

पलाशमुकुळ्आन्त्या शुकतुण्डे पतत्यिलः । सोऽपि जम्बूफलआन्त्या तमर्लि धर्तुमिच्छति ॥

इत्यत्र वकत्व-छौहित्यसाद्दयात् पलाशमुकुलशुकतुण्डयोः, अलि—जम्बू। फलयोः नैल्य वर्तुलत्वसाद्दयात् शुकतुण्डे प्रकृते अप्रकृतपलाशमुकुलभान्तिः । एवमप्रकृते अलिनि जम्बूफलभान्तिः इति भान्तिमानलंकारः । परन्तु द्वितीया या भान्तिः सा अपकृतालिविषयिणीति तस्याः अतिरिक्तालंकारतापातात् इति भावः ॥

वस्तुतस्तु — अलिनः शुकतुण्डे पलाशमुकुलमिति आन्तेः, शुकस्य अलिनि जम्बूफलआन्तेश्च प्रकृतत्वे नालंकारान्तरताप्रसिक्तः ।

किंच-'अयं प्रमत्तमधुपः त्वन्तुखं वेत्ति पंकजम्' इत्यत्र मुखे पंकज-भ्रान्तिः । 'पलाशमुकुल' इति पद्ये तु अलिनः पलाशमुकुलभ्रान्तिः शुकतुण्डे, शुकस्य अलिनि जम्बूफलभ्रान्तिरिति अन्योन्यभ्रान्तिरिति द्वयोः भ्रान्त्योः समानकालिकत्वमेव 'पतिति धर्तुमिच्छति' इति लड् योगात् ज्ञायते । अतश्च उदाहरणान्तरं मृग्यम् ॥

अपरं च—सोऽपि जम्बूफलेत्यश्रत्यतच्छब्देन गुक्रतुण्डस्यैत्र परामर्शी युक्तः सर्वेनाम्नामुस्सर्गतः प्रधानपरामर्शित्वात्, अन्यच तुण्डपदस्य नपुंसकत्त्रेन पुल्लिक्नेन तन्छब्देन परामर्शीयोगात् 'वक्त्रास्ये वदनं तुण्डमाननं लपनं मुलम्' इति क्रोशक्तता, 'जातं तुण्डं दशनविहीनम्' इति शंकराचार्येश्च नपुंसक— यैव प्रयुक्तत्वात् इति चेत्।

उच्यते – गुकसम्बन्धिन तुण्डे विधीयमाना इच्छा तुण्डमात्रे बाधिता 'सविशेषणे हि विधिनिषेधौ विशेषणमुपसंक्रामतः सति विशेष्ये बाधे' इति न्यायेन तुण्डविशेषणीभूने शुके तादशेच्छा पर्यवस्यतीति सोऽपी-स्यत्रत्यतच्छब्देन शुकस्यैव परामर्शः क्रियते इति न किमपि बाधकप् ।

परं तु-अनन्वयनिरूपणावसरे प्रन्थकृता सविशेषणे हीति न्यायोप-न्यासः वाक्यमीमांसकानां शोभते, नालंकारमीमांसकानाम् इत्युक्तरीत्याश्रयणे तु गत्यन्तरमाश्रयणीयं भवेत् । अधिकविचारस्तु अनन्वयनिरूपणावसरे क्रियते ॥

न च अनन्वयप्रतीपोपमेयोपमास साद्द्रयवर्णनस्य पृथक्निरूपणस्य चाविशिष्टत्वेन अनन्वयस्यानुपमात्वम् इत-रयोरुपमात्वं च वनतुमयुक्तमिति वाच्यम् ।

यत्र उपमितिक्रियानिष्पत्तिः तत्र उपमाशन्दप्रवृत्तिः निमित्तसद्भावेन, यत्र तद्निष्पत्तिः तत्र तद्भावेन च वैषम्यस्य म्फुटत्वात्॥

# तत्त्वालोकः

नन्वेवं प्रतीपोपमेयोपमयोः उपमान्तर्भाव उक्तः, अनन्वयस्य तु नेति वैषम्यमयुक्तम्, साद्द्यवर्णनस्य पृथगलंकारत्वेन निरूपणस्य चेत्यनयो-रुभयत्र तुल्यत्वादित्याशंकते—न चेति । अयमिप्रायः—प्रतीपे—उपमेयो—पमायां यथा साद्द्यं किविभिः वर्ण्यते, तथा—अनन्वयेऽपि वर्ण्यते, एवं प्रतीपं उपमेयोपमा च यथा अञ्चाकरान्तरिविक्तत्रया च वर्णिते तथा अनन्वयोऽपि वर्णितः । इत्थं सित तुल्योगक्षेमाणां मध्ये प्रतीपोपमेयोपमेयोः उपमात्वेन परिप्रद्यः अनन्वयस्य तु तद्भाव इति प्रतिपादनं न युक्तमिति ।

अनन्वयस्य परित्यागे, प्रतीपोपमेयोपमयोः परिप्रहे च हेतुमाह— यत्रेति । यत्र छक्ष्ये उपमितिकियायाः—सहरीकरणस्य निष्पत्तः, तत्र उपमा-शब्दप्रवृत्तौ—उपमाशब्दप्रयोगे निमित्तं उपमितिकिया तस्याः सद्भावेन प्रतीत्या उपमात्वम् । उपमेयत्यं शब्दः 'आतश्चोपसर्गे [पा. सू. ३-३-१०६] भावे अङ्प्रत्ययान्तः इति क्रियाप्रवृत्तिनिमित्त इत्यर्थः । क्रिया नाम— 'अनन्तरं फलं यस्याः कल्प्यते तां क्रियां विदुः' इति वाक्यपेदीयोक्तरीत्या यदनन्तरं फलं निष्पद्यते सैव । एपैव भाव इत्यपि व्यवहियते ॥

इममेव विशेषमभिष्रेत्य काव्यप्रकाशिकादिलक्षणेष्य-नन्वयव्युदासार्थमेव यत्नः इतो नोपमादिव्युदासार्थम् इति ॥

#### तत्त्वालोकः

यत्र तु व्यतिरेकादौ साद्दरयस्य अपरिनिष्पत्तिः तत्र उपमाप्रवृत्तिं निमित्ताभात् अनुपमात्वमिति वैलक्षण्यस्य स्फुटं प्रतीतेः । अनन्वये च साद्दरयप्रयोजकसाधारणधर्मान्वयाभावादेव उगमितिकियायाः अनिष्पत्तिरिति तस्य नोपमाप्रभेदत्वमित्यभिमानः ॥

स्वनिर्णातेऽथे संवादं प्रदर्शयितं कान्य गकाशकारादियस्नविशे मुद्धरति इममेविति । इममेव विशेषम् - उपमितिकियानिष्पत्तितदिनिष्पत्तिरूपं उपमानन्वयमेदप्रयोजकमंशम् अभिप्रेत्य - मनस्यनुसन्धाय, कान्यप्रकाशिकादिलक्षणे साधम्यमुपमामेदे दिति कान्यप्रकाशे, ' उपमानोपमेययोः साधम्ये मेदाऽ
मेदतुल्यत्वे उपमा इति अलंकारसर्वस्वे च मेदमहणं कृतम् । प्रकाश
कृता तु - ' मेदमहणमनन्वयन्यवच्छेदार्थम् ' इत्युक्तत्वात् अनन्वयस्य उपमा
नन्तर्भावः तत्सम्मत इति अन्थकाराशयः ॥

बस्तुतस्तु — काच्यप्रकाशादिकृतभेदाधुपादानस्य नोपमितिकियानि ध्यतितद्दभावरूपवैलक्षण्यप्रदर्शनार्थत्वम् । किंतु उपमानोपमेययोः भेदप्रतीतौ सत्यां यत्साधर्म्यं प्रतीयते तत्र उपमालंकारः इति प्रदर्शनार्थम् । अन्यथा—प्रतीपनिरूपणावसरे प्रकाशकृतैव—

आक्षेप उपमानस्य प्रतीपमुपमेयता । तस्यैव यदि वा कल्प्या तिरस्कारनिबन्धना ॥

# उपमेयोपमादेः उपमान्तर्गतत्वेऽपि व्यङ्गचादिकृत-

# तत्त्वालोकः

इति रुक्षणद्वयं प्रणीय कचित्तु निष्पन्नेवोपमितिकिया अनादरनिबन्धनम् इत्युक्तवा यथा गर्वमसंवाद्यमिमम् दित नोदाहर्तन्यं स्यात् ॥

तथा सर्वस्वकृतापि -- 'कचित्पुननिष्पन्नमेवौपम्यं अनादरकारणं यथा 'गर्वनसंवाद्यमितम् ' इति प्रकाशकृदुदाहृतमेव पद्यमुदाहृतम् ॥

अत एव-प्रदीपकृता— 'प्रकाशकृदुक्तभेदप्रहणस्य अनुपादेयताम— शंक्य, 'साधर्म्यपदस्य आरोपितानारोपितसाधारणसमानधर्मसंबन्धमात्रपरत्वेन आरोपितसाधर्म्यनिबन्धनस्यानन्वयस्य व्यवच्छेद्यत्वात् ' इत्येदोक्तम् , न तु उपमितिकियाया अनिष्पत्तिः । अत एव भामहेन — अनन्वयलक्षणे 'असाहद्वयविवक्षातः' इति विवक्षापर्यन्तानुधावनं कृतम् ॥

किंच — उपमायाः अतन्वयोपमेयोपमाप्रतिषेषु सत्यामप्युपमायाम् उपमानोपमेययोभेदः, उपमेयोपमायां विपर्यासः, प्रतीपे तिरस्कारश्च इति एतेषां परस्परभेदकत्वम् । तथा उपमायां चमत्कृतिजनकं सादृश्यम् , उपमेयो पमायां इतरोपमानव्यवच्छेदः यथा प्रतिपदितः तथाऽनन्वयेऽपि एकस्यैवोपमा नोपमेयमावोऽभ्युपगतः । अत एव सम्प्रदायप्रकाशनीकारोऽपि अथोपमाविशेषत्वादनन्वयः उपमेयोपमा चेत्यनन्वयस्य अवतरणिकां निबद्धवान् । अन्यथा तथावतरणमसंगतं स्यात् । एवं च कव्यप्रकाशकारादीन उपमान्तर्भावामित्रायगभित्वामिप्रायपरिकल्पनं न तत्तद्भप्रन्थानुगुणम् ॥

यद्येवं उपमेयोपमादेः उपमान्तर्गतत्वं प्रकाशकारादीनां सम्मतं स्यात् तदा तस्य पृथागणनं विरुध्येतेत्याशंक्य समाधत्ते—उपमेयोपमादेरिति ।

वैचित्र्यविशेषेण पृथग्गणनं न विरुध्यते । रूपकपरिणा-मवत् ॥

#### तत्त्वालोकः

अयं भावः—रूपके, परिणामे च 'मुखचन्द्रः', 'मुखचन्द्रेणातपः शाम्यति' इत्युभयत्रापि रूपकसमासाश्रयणस्य तुल्यत्वेऽपि प्रकृतोपयोगित्वां शकृतवैचित्र्यविशेषेण पृथगणनं न विरोधाय भवति । तद्भत् उपमेयो पमायां—प्रतीपे च उपमितिकियानिष्पत्तिसमानापि तृतीयसहशक्यवच्छेदोप— मानतिरस्कारादिरूपव्यङ्गग्रकृतवैचित्र्यविशेषाश्रयणेन, पृथगणनं न विरोधाय भवति ॥

अत्रेदं चिन्त्यम् — उपमेयोपमादेरिति अन्थमागः किं प्रकाशकारादि कृतोपमेयोपमादिपृथगणनाविरोधप्रदर्शनार्थः प्रवृत्तः । आहोस्वित् स्वप्रन्थ विरोधपरिहारार्थः ! न ताबदाद्यः, प्रकाशकृता — रूपकात् मेदेन परि णामस्यानिरूपणात् , तं प्रति परिणामस्य दृष्टान्तियतुमशक्यत्वात् साध्य वैकल्यं दृष्टान्तस्य । सर्वस्वकृतापि — प्रकृतोपरंजकत्वप्रकृतोपयोगित्वाभ्यां वैलक्षण्यमात्रं प्रदर्शितं न रूपकान्तर्भावः ॥

न द्वितीयः — ग्रन्थकृद्भिमतोपमारुक्षणस्य उपमेयोपमायामपि सत्वा-छक्ष्य प्वेत्यसांगत्यमेव ॥

यदि तु-स्वातिरिक्तोषमानव्यवच्छेदफलकरवेन अनन्वयः उपमालस्य कक्ष्याबिहर्भूतस्तदा अन्योन्यातिरिक्तव्यवच्छेदफलिका उपमेयोपमापि उपमा

'उभौ यदि व्योम्नि पृथक्प्रवाहौ' इत्यादौ लक्षणा-भावो न दोषः । यदि तथाभूतौ प्रवाहौ स्यातां तिहं उप-मीयेत । न च तौ संभवतः । तस्मान्न केनाप्युपमीयत इत्युज्ञपमापरपर्यायमित्यनिष्पत्तावष्युपमात्वस्त्रीकारे तत्रोपमा शब्दस्य पारिभाषिकत्वापतेः । किन्तु तत्र अतिशयोक्ति विशेषोऽलंकारः ।।

#### तत्त्वालोकः

लक्ष्यकक्ष्यायाः पृथिक्रियताम् । तथा उपमानतिरस्कारफलकं प्रतीपमिति । उपमातो मेदप्रयोजकस्यातिशयस्य उक्तोपमेयोपमादिषु प्रतीतेरिति (विरोधा भावप्रदर्शनमनुचितमेव) उपमान्तर्गतत्वेऽपीत्युक्तिः न समीचीना ।

यद्वा — अनन्वयोऽिष उपमान्तर्भूत इत्यभ्युपगम्य पृथग्गणयित्वा अविरोधोपपादनं युक्तं स्यात् । अत एव स्वेनाऽिष उपमेयोपमा पृथग्गणिता, परिणामश्च पृथग्गणितः, प्रतीपं पृथग्गणितं तत्र किं कारणिति चिन्त्यमेव ।

सम्प्रति विद्यानाथोक्तरुक्षणोपि तद्धटकं स्वतिसद्धत्वविशेषणमन्यापकं 'उमौ यदि न्योग्नि' इति कविकिल्पतोपमायां सर्वथैवासमन्वयात् इति या अन्याप्तिरुद्धाटिता सा अस्मिन्नपि रुक्षणे प्रसज्यते 'यदि पतेतां तेनोपमीयेत' इत्यादिसंभावनार्थकिलेङा उपमितिकियाया अषितिनिष्पत्तेरेव प्रत्ययादित्या- शंकामिष्टापत्या समाधत्ते—उमौ यदि इति । तक्षित्र कोऽरुंकार इत्यत्राह किन्त्विति । अस्य प्रन्थस्य अतिशयोक्त्यारम्भ एव विच्छित्रतया कोऽसौ अतिशयोक्तिविशेषः इत्यान्नोयम्—तथाहि—अत्र न्योग्नः ताहशप्रवाह

संबन्धासंभवेऽिष तत्सवन्तं संभाव्य, तादृशप्रवाहमध्ये परिदृश्यमानेन व्योग्ना सादृश्यं संभाव्यत इति कुवलयानन्दोक्तरीत्या सम्बन्धातिशयोक्तिवक्तव्या । अथवा यदि तथाभूतौ प्रवाहौ स्थाताम्, तिह उपमीयेत । न च तौ संभवतः । तसाच केनाप्यपमीयत इत्यनुपमापरपर्यायोऽयमित्युक्तरोत्या यद्यर्थातिशयोक्ति रभ्युपेयाऽतिरिक्ता ! इति सन्देहे—उच्यते ।

अनन्वयान्ते लक्षणमात्रं तु इत्यारभ्य-'यत्र तेनैव तस्य स्यात्' इति भामहोक्तमनुसन्धेयम् । 'उभौ यदि व्यंशिन पृथक् प्रवाहौ' इत्यतिशयोक्ति विशेषेऽनुपमत्वद्योतनफलकसाम्यकलग्नावतीत्युक्त्या स्वकृते कुरलयानन्दे अति शयोक्तिनिरूपणावसरे यद्यर्थातिशयोक्तेः पृथगनिरूपणात् । तत्रैव संभावना-उंकारनिरूपणावसरे कस्तूरिकामृगाणामित्युदाहृत्य 'यद्यर्थोक्तौ च कल्पनमति शयोक्तिभेद इति काव्यप्रकाशकारः, इति मतान्तरं छेलाच स्वस्य सम्बन्धा-तिशयोक्तिरत्रेति वात्पर्यमुत्रयामः । अत एव अत्रैव उत्तरप्रनथे काव्य प्रकाशकारानुरोधेन यद्यर्थातिशयोक्तिरित्युपष्टम्भकतयोद्धरणात् अत्र अतिशयोक्ति विशेषशब्देन सम्बन्धातिशयोक्तिरेव विवक्षिता इत्यवधेयम् ॥

नन्वेवं तर्हि — उक्तोदाहरणे विद्यानाथानुरोधेनाऽपि संबन्धाति शयोक्तिरेव वक्तव्या, नतु कविकल्पितोपमेति प्रतिपाद्य अव्याप्त्युद्भावनम् । सत्यम् – कुवलयानन्दादिवत् संबन्धितशयोक्तेः विद्यानाथेन पृथक् लक्षणं न कृतम् । न वा तत्कृतं —

> 'विषयस्यानुपादानाद्विषय्युपनिषध्यते । यत्र सातिशयोक्तिस्स्यात् . . . . . ॥

इति रुक्षणं 'उभौ यदी'त्युक्तोदाहरगे समन्वेति । विषयस्य भगवद्वक्षस अनुपादानाभावत् । अत एव असंबन्धे संबन्धातिशयोक्तिमुदाहरता विद्यानाथेन—

> ब्रह्मन् मेरुगिरौ कृतेऽपि किमिदं नैवं विधास्ते सुदः स्वामिन् सत्यमधिकियाद्यफलिता यद्वीररुद्रः कृतः । मिध्या किंतु विकत्थसे त्रिजगतस्त्राणाय मत्प्रार्थितः शम्भुः क्ष्मामवतीर्णवान् इति कथा जाता हरिब्रह्मणोः ॥

इत्यत्र क्ष्मावतरणवाक्यार्थान्वयितया शम्भोरुपमानस्यैवोपादानं कृतं न तु राज्ञः । पूर्वा धे उपात्तस्तु वीरस्द्रशब्दः 'कृतः' इत्यनेन अन्वयेनैव क्षीणः नालान्वेतुमलमिति तन्मतानुरोधेन कल्पितोपमैव वाच्येति भावात् ॥

नव्यमतानुरोधे तु — ' उपमानेनोपमेयस्य निगीर्याध्यवसानेऽतिश-योक्तिः । प्रकारान्तरे तु अतिरिक्तालंकारत्वमेवे 'ति इत्युक्तरीत्या — उभी यदीत्यत्न संमावनालंकारः इत्येवोचितः ।

> सैषा सर्वत्र वकोक्तिः अनयार्थो विभाव्यते । यत्नोऽस्या कविना कार्यः कोऽलंकारोऽनया विना ॥

# इति भामहोक्खनुरोधेन-

अलंकारान्तराणामप्येकमाहुः परायणम् । वागीशसहितामुक्तिमिमामतिशयाह्याम् ॥

इति दिण्डिवचनानुरोधेन च अतिशयोक्तेः अङ्गतया घटकत्वेऽपि 'प्राधान्येन ध्यपदेशाः' इत्युक्तरीत्या तत्तदरुकारत्वोक्तिर्गरीयसी अविरोधात् । अत्रार्थे उपष्टम्भकं ध्वनिकारवचनमुत्तरप्रनथन्याख्यावसरे प्रदर्शयिष्यते ।

अत एव काव्यप्रकाशिकायां—

इत्यदाहतम् भ

प्रस्तुतस्य यदन्यत्वं यद्यर्थोक्तौ च कल्पनम् । इति अतिश्वयोक्तिषु परिगणय्य, यद्यर्थोक्तौ कल्पनस्य— राकायामकलङ्कं चेदमृतांशोभवेद्वपुः । तस्या मुखं तदा साम्यपराभवमवाष्तुयात् ॥

#### तत्त्वालोकः

उक्तोदाहरणेऽतिशयोक्तिव्दशेषतां प्रतिपाच एताहशोदाहृतिषु अति-शयोक्तिप्रभेदता काव्यप्रकाशकारस्याऽपि संमतेति प्रदर्शयति—अत एवेति । अत एव — अतिशयोक्तिविशेषस्य युक्तत्वादेवेत्यर्थः । प्रस्तुतस्येति ।

'निगीर्याध्यवसानं तु' इत्थारभ्य उपमानेनान्तर्निगीर्णस्य उपमेयस्य यदध्यव सानं रैंका ।

यच तदेवान्यत्वेनाध्यवसीयते सा अपरा।

यद्यर्थस्य-यदिशब्देन चेच्छब्देन वोक्तौ यत्करूपनं, अर्थादसंभवि-नोऽर्थस्य सा तृतीया ।

कारणस्य शीघ्रकारितां वक्तुं कार्यस्य पूर्वभुक्तौ चतुर्थी ।

इति चतुर्तियां अतिशयोक्ति लक्षयित्वा यद्यशैक्तौ कल्पनस्य 'राकायाम्' इत्युदाहृतम् । राकायामिति । राका—षोडशकलापरिपूर्ण चन्द्रभसा युक्ता पूर्णिगा,

'पूर्णा च पौर्ममासी च पूर्णमासी च पूर्णिका । चन्द्रे कल्लोनेऽनुमतिस्सैव राका तु पूरिते ॥' ì

**इति वैजयन्ती**, तस्याम् , अमृतांशोः सुधाकरस्य वपुः स्वरूपम् , अकलंकं चेत् कलंकरहितं चेत् तदा तस्याः नायिकायाः मुखं साम्यपराभवं साम्यरूपां पराभृतिं अवाष्नुयात् प्राप्नुयात् ॥

अत्र यदि तथाभूतश्चन्द्रो भवेत् तदा तत्साम्यसंभवप्रयुक्तं पराभवं मुखं अवाभुयात् । न च निष्कलंकस्येन्दोः राकायां संभवः । तस्मात् मुखं निस्साम्यरूपः अतिशयः प्रतीयत इत्यसंभवतो वस्तुनः कल्पनं क्रियत इत्यस्यन्दे मुखं पर्यवस्यति ॥

किंच — अत्र राकारमणस्य अकलंकत्वप्राप्तिः त्वन्मुखस्य साम्य पराभवप्राप्तिश्चका इति निदर्शनागमीतिशयोक्तः । न चैतावता निदर्शनात्र युक्ता, यद्यादिशब्देः असंभावितस्य संभावनं वाच्यवृत्त्या गम्यत इत्यस्य अधिकांशस्य भानात् । निदर्शनायां तु प्रकृते पदार्थे वाक्यार्थे वा पदार्थन्तरस्य वाच्यार्थन्तरस्य वा सामानाधिकरण्येनारोपः क्रियते । न चात्र तथेति भेदात् ॥

तथा प्रकाशानुरोधेन निद्धीनायां उपमायां विश्रान्तिः, अस्मिन् उदाहरणे अनुपमत्वे विश्रान्तिरित्यपि मेदो विश्रायते ॥

अन्यथा-

'अभवन् वस्तुसंबन्ध उपमापरिकल्पकः ।' इति निद्रशनां लक्षयता प्रकाशकृता राकामामित्युदाहरणं निदर्शनायामेवोद्धतं स्यात् । न च तथा कृतं तेन । किंतु 'यद्यर्थोक्तो च कल्पन'मित्यति – शयोक्तावेव । त्स्मात् नात्र निदर्शना ॥

# तत्वालोकः

पण्डितराजमतानुरोधेन तु -- घौढोक्तिगर्मा यद्यथितिशयोक्तिः, नायिकामुखे निस्समाभ्यधिकत्वकृतातिशयप्रतिपिपादयिषया प्रसिद्धकळंकवता चन्द्रेण कळंकाभावसंसर्गस्यासतः उद्भावनात् ॥

एताहरोषूराहरणेषु प्राचीनेन द्िडन्। अद्मुतोपमाभ्युपगता, लक्षिता च

'यदि किंचिद्भवेत्पद्मं सुभ्र विभ्रान्तलोचनम् । तत्ते मुखिश्रयं घत्तां इत्यसावद्भुतोपमा ॥ [का. २-२४]

रुद्रटेनच- अनुपममेतद्वस्तिवत्युपमानं तद्विशेषणं चासत् । संभाव्य स यद्यर्थं या कियते सोपमोत्याद्या ॥

इति काव्यालंकारस्त्रकारेण वामनेन संभाव्यधर्मतदुरकर्षकल्पनातिशयोक्तिः [का.स्. ४-३-१०] इत्यभ्युपगम्य 'उभौ यदि व्योग्नीति' पद्यमुदाहृतम् । एतेन अत्र प्रकाशकाराविभिः भामहवामनयोर्भतमभ्युपगतं भवति । तद भ्युपगता अतिशयोक्तिः प्रकाशकार। द्यनुरोधेन अतिशयोक्तिविशेषे पर्यवस्य-तीति बोध्यम् ॥

भामहेन च एवमादौ अतिशयोक्ति मत्वा - 'यदि'शब्देन योगे — अपां यदि त्वक् शिथिला च्युता स्यात्फणिनामिह । तदा शुक्कांशुकानि स्युः अङ्गेष्वंभिस योपिताम् ॥ इति उदाहृत्य, इत्येवमादिरुदिता गुणातिशययोगतः । सर्वेवातिशयोक्तिस्तु तर्कयेत् तां यथागमम् ॥

इति दिक्प्रदर्शनं कृत्वा अतिशयोक्तिगर्भितो ह्यन्यस्सर्वोऽलंकारवर्गः भूयसा चमत्करातिशयमाधते इत्यमिप्रायः आविष्कृतः ।

सेषा सर्वत्र वक्रोक्तिरनयाऽथीं विभान्यते । यत्नोऽस्यां कविना कार्यः कोऽलकारोऽनया विना ॥ [का.२-८५] इति ।

अत एवोक्तं ध्वन्यालोके-आनन्दवर्धनाचार्येः —

प्रथमं तावत् अतिशयोक्तिगर्भ । सर्वाहंकारेषु शक्यकिया । कृतेव च सा महाकविभिः कामि काव्यच्छायां पुष्यतीति । कथं ह्यतिशय योगिता स्वविषयौचित्येन क्रियमाणा सती काव्ये नोत्कर्षमावहेत् । भाम हेनाप्यतिशयस्थणे यदुक्तं—'सैपा सर्वत्र वक्रोक्तिरिति' इति । तत्र अति-शयोक्तिः यमस्रंकारमधितिष्ठति कविप्रतिभावशान् तस्य चारुत्वातिशययोगः [ध्व.३-उद्यो] इति ।

एतदनुसारे तु अतिशयोक्त्यपेक्षया

'संभावना यदीत्थं स्यादित्यूह्येन्यस्य सिद्धये'

इति जयदेवेन चन्द्रालोकलक्षितः संमावनालंकार एव युक्त इति पूर्व प्रति पादितमेव ॥

इत्थं सित-कौस्तुभकृता— 'संभावनं यदि इत्थं स्यात्' इत्याद्यनूद्य संभावनायाः एव । के हारत्वन गास्त मेति यदुका तिचिन्त्यमेव । विच्छित्ति वै कक्षण्यस्य एका के हारतानयोजकत्वात् । अन्यथा दीपकतुरुवयोगितादीनां रूपकपरिणामयोः उत्तेक्षातिशयोक्त्यादेभेदेन परिगणनस्यानुचितत्वप्रसंगात् ॥

नन्वेवं तर्हि 'स्वतिसद्धेने'तिविशोषणस्य अव्याप्तिः अत्र उद्गाविता सा च अतिशयोवत्युपगमेन परिहृतेति विद्यानाथोक्तलक्षणे स्वतिसद्धेनेति लक्षणो-

पुष्पं प्रवालोपहितं यदि स्यात्

ग्रक्ताफलं वा स्फुटविद्रुमस्थम् ।

ततोऽनुकुर्याद्विश्चदस्य तस्य

ताम्रोष्टपर्यस्तरुचः स्मितस्य ॥ इति ।

# तत्त्वालोकः

परि उद्घावितं दूषणमलग्नकिमत्याशंकायां अन्यत्र कल्पितोपमास्थले अव्याप्ति हृदं लग्नैवेत्यभिसन्धाय कल्पितोपमां उदाहरति — पुष्पिमिति । पुष्पं सितकुसुमं प्रवालोपहितं – प्रवलास्य – बालपल्लवस्य उपरि निहितं स्याद्यदि, 'प्रवालो वल्लकीदण्डे विद्वमे बालपल्लवे' इति विश्वः । मुक्ताफलं वा मौक्तिंक वा ' मुक्ता तु मौक्तिकम् । मुक्ताफलं शौक्तिकेयम् ' इति वैजयन्ती ।

वज्रं मुक्ता प्रवालं च गीमेदश्चेन्द्रनीलकः । वैदूर्यः पुष्परागश्च पाचिर्माणिक्यमेव च ॥ महारत्नानि चैतानि नव प्रोक्तानि सूरिभिः ।

इति शुक्रनीतौ [४. भ. द्वितीयप्रक. ४१.स्टों]।

स्फुटे-निर्मले विद्रुमस्थ तस्याद्यदि, ततः तर्हि, विशद्ग्य शुभ्रस्य ताम्रोष्ठपर्यस्तरुचः अरुणवर्णाधरप्रसतकान्तेः, तस्याः पार्वत्याः स्मितस्य अनुकुर्यादित्यर्थः तादृशं पुष्पं, तादृशं वा मुक्ताफलं पार्वत्याः स्मितेन सदृशं भवेदित्यर्थः । अत्र 'न माषाणामश्नीयात्' इतिवत्कर्मणः सम्बन्धमात्र-विवक्षायां षष्ठी ॥

इति तु कविकल्पितोपमानायाः उत्पाद्योपमेति व्यवहृतायाः उदाहरणम्' इति ॥

#### त स्वालोकः

अत्र उपाधिदानसमारंभादिषु प्रवाछोपिर पुष्पनिधानस्य अनुभवगोचरं त्वेन नासंभवो वक्तुं शक्यः । अतथ्यात्र बुध्या तादृशमनुभवगोचरं उपमानं परिकल्प्य उपमितिक्रिया निष्पद्यत इति कविना कल्पितमिदमुपमानमितीयं किकिल्पतोपमा । या सा रुद्रदेन-उत्पाद्योपमेति व्यवहृता तस्याः उदाहरणं भवतीति अत्र अव्याप्तिः प्रसज्यत इति भावः । तदेतदाह्र—इति तु इति । अत्र तुशब्दः 'उभौ यदि व्योद्यो'त्युदाहरणा प्रशं बोधयति । 'उभौ यदि इत्यत्र तादृशप्रवाहस्य संभव एव नास्तीति तत्र वामनाद्यमिमतः अतिशयोक्तिव्शेषः इष्टः । अत एव अलंकारसुधा—निधिकारोऽपि—संबन्धातिशयोक्तेः 'उभौ यदी'ति पद्यमुदाजहार ।

अत्र तु बालपल्लबोपिर निहितपुष्पस्य, विद्वमोपिरिनिहितमुक्ताफलस्य च संभवमभिप्रेत्यैव कविः कर्लिपतवान् उपमामिति, उपमानस्य स्वतिसद्धत्वा भावो नोपमां विहन्तुमलम् ॥

अन्यथा - वामनादिभिः - 'उद्गर्भह्रणतरुणीत्यादि' प्रागुदाहतं पद्यं किल्पतोपमोदाहरणतयोपन्यस्तं विरुध्येत ।

एतेन-असंबन्धे सम्बन्धस्य 'पुष्पं प्रवालोपहितं यदि स्यात्' इति पदं यत्सर्वस्वकृता अतिशयोक्तिनिरूपणावसरे उदाहृतं तन्मन्द्मिति ध्वनितं- गवित । तथैव काशीस्य मानवल्लचपारूयरामशास्त्रिणा विद्यानाथोक्त- कक्षणसंशोधनावसरे दीक्षितोपरि 'इदं परिलोचनधूलिक्षेपमाल'मित्यादिना

पूर्वापरमन्थविरोधस्य स्फुटतरस्वादिति टिप्पणेऽकाण्ड एवाक्षेपः कृतः नतु वास्तवतया । दीक्षितमन्थयोः पूर्वापरपर्यालोचनायामुकताक्षेपप्रसक्तेरेवा— भावात् । यद्यर्थातिशयोक्तेः विद्यानाथेनानभ्युपगमात् दृष्णामिधानं स्वेन तदभ्युपगमात् तत्रैवान्तर्भावोऽभिहित इति पूर्वापरमन्थविरोधाभावात् । एवं एतेनेन मिल्लनाथादि व्याख्यात्रिरोधः उद्घावितः । स च शिथिल एव । यतः 'पुष्पं प्रवालोपहितं' इति पद्यं नातिशयोक्तेरेवोदाहरणम् इति मिल्लनाथाभिमतं किंतु प्रतीपस्येति—तथाहि—

अत्र पुष्पप्रवालयोः मुक्ता विद्वमयोश्च असंबन्धेऽपि संबन्धोकत्या अति शयोक्तिः । विशेषतस्तु -पृष्पं हताफलयोः उपमानयोः प्रकृतोत्कर्वार्थम् उपमेयताकल्पनात्प्रतीपालंकारः ' इत्युक्त्या प्रतीप एव नैभैय अतिशयो क्तेतस्त्वनुप्राणकत्वमात्रमिति । इत्थं च दीक्षितानुरोधेन प्रतीपस्यापि उपमान्तभीवात् न कोऽपि मल्लिनाथादिम्रन्थित्रोधः

किंतु- उःपाद्योपमेति व्यवहृतायाः इत्युक्तिः प्राचीनसंगतोस्या-द्योपमाया उदाहरणताव्यवहारे किंचिद्वाधिका भवति-यतश्च

> अनुपगमेतद्धिन्त्वत्युपमानं तद्विशेषणं चासत् । संभाव्य सपद्यं या किपते सोपमोत्पाद्या ॥

इति रुद्रटः काव्यालंकारे लक्षयित्वा [का. ८-१५]

कुमुददलदीधितीनां त्वक् संभूय च्यवेत यदि ताभ्यः । इदमुपमीयेत तया सुतनोरस्याः स्तनावरणम् ॥

# तत्र यद्युत्पाद्यस्य उपमानस्य संभाविततया तेनोपमि तिनिष्पत्तेः स्रक्षणमस्त्येवेति नाच्याप्तिःः ॥ इति ।

## तत्त्वालोकः

इत्युदाजहार । तत्र कुमुददलदीिषतीनां त्वक् उपमानं तिद्विशेषणं च्यवनं द्वयमपि सयद्यर्थं संभावितम् । अतश्च यत्र यस्य कदाचित्संभवः तत्र कथम् उत्पाद्योपमेति 'पुष्पं प्रवालोपिहतं' इति पद्ये रुद्रटामिमता उत्पाद्योपमा कथं पदं नियत्ताम् । तित्रवाने वा 'तत्र ययुत्पाद्यस्ये' त्याद्युत्तरप्रस्था नुगुण्येनोपमितिकियानिष्पत्तिः' कथमिति चित्यमिदमि ते ज्ञेयम् ।

उन्तोदाहरणे उपमितिकियानिष्पत्तिरस्तीति उपमोदाहरणत्वं समर्थयन्, स्वमते नाव्याप्तिरित्याह — तत्रेति । तत्र — 'पुष्पं प्रवालोपहितं' इत्युदाहरणे यद्युत्पाद्यस्य यदिशब्दोपादानेन निष्पत्तियोग्यस्य उपमानस्य तादशपुष्पमौक्ति कादेः संभावितन्या कविविवक्षागोचरत्या तेन उपमानेन सह उपमेयस्य, उपमितिकियानिष्पत्तेः, लक्षणम असादुक्तम् उपमालक्षणमस्त्येवेति नाव्या — प्रिरित्यर्थः ॥

कविकल्पितोपमायां अञ्याप्तिपरिहारेऽपि 'चन्द्रविष्वादिव विषम्' इत्यत्रोपमायाः संभव एव नास्तीत्यसंभावितोपमा अन्वर्थेति विद्यानाथोक्त— लक्षणस्य विषानिलयोः स्वतस्सिद्धत्वेऽपि चन्द्रचन्दनप्रभवत्वेन कविकल्पित— त्वादन्याप्तिः प्रसज्यते, अस्य लक्षणस्य उपमायां असंभावितत्वात् अन्याप्ति— रिति दोषप्रसक्तिः उभयत्र समेति 'यश्चोभयोस्समोदोषः' इतिरीत्या त्वदुक्त—

न चैवं —

' चन्द्रबिम्बादिव विषं चन्द्रनादिव चानलः ' इत्यसम्भावितोपमायामन्याप्तिः । तत्र असंभावितेनैवोप-मानेन उपमितिक्रियानिष्पतेः कविविवक्षितत्वेन विवक्षानु सार्थुपमितिक्रियानिष्पत्तिसद्भावात् ॥

# तत्त्वालोकः

मिप लक्षणं दुष्टमेवेति पर्यनुयोगमाशंकम उत्तरयित—नचैकमिति । 'चन्द्र विम्बादिव' इत्यत्र चन्द्रप्रभवविषस्य, चन्द्रनप्रभवानलस्य चासंभवेन तादृश-विषानलप्रतियोगिकं सादृश्यमपि न संभवतीत्यनन्वयवत्, चन्द्रबिम्बादिव विषं, चन्द्रनाद्रनल इव इतो वक्त्रात् परुषा वाक् असंमावितेति अर्थान्तरप्रतीतौ द्वारमात्रतया तथा वर्णनमित्युपमितिकिया न निष्पद्यत इत्यतिव्याप्तिरिति शंकितुरिमिप्रायः ।

समाधानन्तु — उपमानं यद्यप्यसंभावितम्, अथापि असंभाविते नैबोपमानेन असंभावितस्य परुषवचसः उपमेयस्य तादशविषादिना साद्दयं कवेर्विविक्षितमिति उपमितिकियानिष्पत्तेः नान्याप्तिरिति ॥

प्रकारान्तरेण उपमासमर्थनप्रकारः पूर्वपक्षे एव उपिक्षितः । अन्यथा तु-अनन्वये यथा द्वितीयसहराज्यवच्छेद एव कवेः संरम्भः तथात्रापि असंभावितत्व एव कवेः सरम्भः इते उपमानुदाहरणत्वं स्यात् । अथव अत्र उपमा यथा अभ्युपगम्यते तथा अनन्वयेऽपि उपमा अभ्युपेया युक्ते-रुभयत्रसम्यात् न तु अनन्वयस्य ज्यावृत्तिः असंभावितोषमायाः परिग्रहः ति वैषम्यप्रकाशनं युक्तम् ।

नर्हि ' वस्तुसद्रर्थनिबन्धनोपमितिक्रियानिष्पत्तिः उपमा' इति लक्षणम् उच्यते ' किन्तु कविविवक्षानि-बन्धर्ना' इति ।

# तत्त्वालोकः

द्णिडना तु — अनन्वयो यथा उपमाविशेषतया परिगणितः, तथा असंभावितोपमापीति न वैषम्यप्रसंगः ।

प्रन्थकारानुरोधे तु वैषम्य मपरिहार्यमेवेति सुधियो विभावयन्तु ।

ननु 'पुष्पं प्रवालोपहितम्' इति पद्ये प्रवालोपरि पुष्पनिधानस्य, स्फुटविद्रुमे मुक्ताफलनिधानस्य च नात्यन्तमसंभावितःविमिति उपमाभ्युपगमेऽपि 'चन्द्रविन्वादिव' इत्यादौ विषादेरुपनानस्य चन्द्रविन्वादत्यन्तं असंभावितःवात् सादृश्यमेव न प्रतीयते । चमत्कारस्तु पुनः केन स्यादित्याशंक्य उत्तरयति — नहीत्यादिना ।

अयंभावः — ' अकारूपनिकयोः वस्तुनोर्यत्साद्द्रयपरिकरूपनं तदेवोपमा' इति यद्यसाभिरुक्षणमुच्येत तदा 'चन्द्रबिम्बा।दि'त्युदाहरणे चन्द्र-बिम्बादनरुस्य अत्यन्तमम्भावितसत्वात् ताहरोन सादृश्यमि न निष्पद्यते इत्याशं कितुं युक्तम् । न च तथा असाभिरुच्यते । किन्तु कविः यमर्थं परि—करुप्य उपमां विवक्षति तत्रोपमालंकार इति । तेन चात्र कविः खण्डशः चन्द्रविषादेः वस्तुतः उत्पाद्योत्पादकभावं परिकरुप्य तेन सह साम्यमि परिकरूप्यतीति अदोषात् ।

अत एव क्लोके विवक्षितः इतिविशेषणमर्थवत् । अन्यथा 'चन्द्र इत्र मुचत्र' इत्यादाविप लक्षणं न स्यात् । चन्द्रगतकान्त्यतिशयस्य वस्तुतो मुखेऽभावेन विवक्षानुमरणं विना गत्यभावात् ।

# तस्वालोकः

सत्यम्, न च तथा छञ्जणे नित्रेशितम्, नित्रेशितं तु उपमितिक्रियाः निष्पत्तिमत्सादृश्यवर्णनमिति चेदत्राह्-अत एवेति ।

अत एव उपमितिकियानिष्पत्तेः कविविवक्षीपारूढताश्रयणादेव, इस्रोके 'व्यापार उपमानास्यः' इति उपमासान्यस्थणक्षीके विवक्षितः इति उयापारविशेषणतया उपात्तं सप्रयोजनम् ।

उक्तरित्यनभ्युपगमें सर्वानुभवगोचरेऽपि लक्ष्ये पमालक्षणसम्नवया-भावात् लक्षणस्यासंभव एव प्राप्नुयात् इति महदनिष्टं आपद्येत इत्याह— अन्यथेति । अन्यथा—कविविवक्षानुसरणमञ्चत्वा 'चन्द्र इव मुख्यम्' इति सर्वसम्प्रतिपन्ने उपमोदाहरणे लक्षणं न स्यात्—नान्वियात् । तत्र हेतुमाह— चन्द्रगतेति । चन्द्रनिष्ठो यः कान्तेः अतिरेकः, तस्य, गवये यथा गोगतः धर्मः प्रतीतिपथमवतरित तद्दत् मुखे अप्रतीत्या तद्विवक्षेव शरणम् । उपा-यान्तराऽभावात् । अत एव—भामहः—स्वकीये काव्यालंकारे द्वितीय— परिच्छेदे—

> सर्वे सर्वेण सारूप्यं नास्ति भावस्य कस्यचित् । यथोपपत्ति कृतिभिरुपमा सुप्रयुज्यते ॥

चन्द्र धरला कीर्तिः 'इत्यादौ च सर्वथैव लक्षणं नस्यात् धावल्यस्य लेशतोऽप्यभावात्' इति ॥

न चैवमनन्बयेऽपि कविदिवक्षया खस्य स्वेनोपमिति क्रियानिष्पत्तिः संभवतीति वाच्यम् । सर्वथैवानुपमत्व-द्योतने कविसंरम्भे सति तथा बिवक्षानुदयात् ॥

# तत्त्वालोकः

अखण्डमण्डलः केन्दुः क कान्ताननमद्युति । यन्किञ्चित्कान्तिसामान्यात् शशिनैवोपमीयते ॥

# इति कविविवक्षामेव शरणीचकार ।

'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र आह्वादकत्वादेर्धर्मस्य एकजातीयतया वर्तमानत्वं रसिकतावलात् भासताम् अथापि 'चन्द्रधवला कीर्तिरित्यादौ' कीर्ते धवलता न कस्याप्यनुभवपथमवतरित कविमन्तरेति एतादृशोदाहरणेषु कवि— विवक्षेत्र सादृश्यपरिकल्पने निवन्धनम् । तदेतदाह — चन्द्रधवलेति । अत एव काव्यालंकारस्त्रकृता वामनेन - 'गुणबाहुळ्यतश्च कल्पिता' [का.स्. ४२-२] इति स्वितं संगच्छते ।

कावेविवक्षानुसरणे कियमाणे अनन्वयेऽव्याप्तिरित्याशंकते—नचेति । समाधिते—सर्वथैवेति । 'गगनं गगनाकारं' इत्यादी गगनमसदशमिति द्योतने कविसंरम्भे सति साद्द्रयनिष्पत्ती अनुपमत्वं न प्रतीयात् । इत्थं सति उपमितिकियानिष्पत्तिविवक्षानुद्यात्, इत्यमिमानात् ॥

'वृथा चरिस कि भृङ्ग' इत्यादौ साद्द्रयाधिकरणस्यानुपलंभोक्त्या उपलभ्यमानेषु साद्द्रयिन भिपर्यव मानेऽपि
अनुपलभ्यमानगतसाद्द्रयाभ्यनुज्ञानात् तत्रोपिमित्तिक्रियानिष्पत्तिरस्तीति नाव्याप्तिः ॥

### तत्त्वालोकः

वस्तुतस्तु-'चन्द्रबिम्बादिव विषम्' इत्यत्रापि अनन्वयोदाहरणवत् राज्ञो वक्त्रात् परुषा वाक् न संभवत्येवेति असंभावितत्व एव कविपंरंभात् उपमितिकियानुदयादनन्वय इवात्रापि अनुपमात्वमभ्युपेयम् । अथवा उक्तो दाहरणे इव अनन्वयेऽपि उपमात्वमभ्युपेयम् । न तु वैषम्यं 'यश्चोभयो– स्समो दोष' इति न्यायात् । 'गगनं गगनाकारम्' इत्यत्र 'गगनं गगनवृत्ति धर्मवत्' इति बोधस्य अनुभवसिद्धतया गगने गगनवृत्तिधर्मप्रतीतौ बाधकाऽभा वादिति तु नव्याः । तथा विवक्षया च अन्यप्रतियोगिकनादृश्यानाश्रयत्वं विवक्ष्यत इति न कोऽपि विरोधः ।।

नचेवमि — 'वृथा चरित किं मृङ्ग' । इति प्रागुदाहृतपद्ये मालतीकुसुमसदृशकुसुमालाभोक्त्या, उपलभ्यमानेषु कुसुमसामान्येषु सादृश्यनिषेधः
पर्यवस्थतीति सादृश्यप्रतियोगिनं अजानक्षेत्र तस्सादृश्यमनुयोगिनि परि —
करुपयितुं शक्नुयात् । यथा—गामेवाजानन् पुरुषः गोसादृश्यं गवये उपिनु —
यात् । अतश्य प्रतियोगिनः बुध्यनुपास्द्रद्धवात् उपितिकियायाः अनिष्पस्याऽभ्याप्तिः इत्याशंकां मनिस निधाय समाधते — वृथा चरसीति । अयं
भावः — वृथा चरसीत्यत्र सदृशीं न लप्त्यसे इति सादृश्याधिकरणस्यालाभोक्त्या
उपलभ्यमानेषु कुसुमेषु कापि सादृश्यं नोपलभ्यतः इति सादृश्यनिषेधे पर्यवसानं यद्यपि भवति ।

अत एव तस्य विशिष्यानुपादानादुपमानलुप्ता । एवंम्—

निरूप्यपाणं कविना साद्दश्यं स्वात्मनो न चेत् । प्रतिषेधग्रुपादाय पर्यवस्यति सोपमा ।।

इत्यपि लक्षणमनुसन्धेयम् ।।

### तत्त्वालोकः

तथापि मालतीसदृशवस्तुनस्सत्वमभ्यनुज्ञायत एवेति उपमितिकिया— निष्पत्तेन कोऽपि प्रतिरोध इत्यव्यासेः नावकाशः। इदमपि समाधानं सम्यगेव । यतथा, लोकेऽपि इदानी धनिकजनपरिप्राद्यतण्डुलाशया वणिकपथे भ्रमतां दुर्गतानां वणिरिभरेवमुत्तरमुपलभ्यते 'हे दुर्गताः भवतां भ्रमतामपि अध्यधित्रीहितण्डुलसदृशं नोपलभ्यत इति'। नैतावता राजोपभोगयोग्यतण्डुला— सत्यं प्रतिपादितं भवति, किन्तु तदलाभमात्रं तद्वदत्रापीति ज्ञेयम्।।

यदि तु मालतीसहशं पुष्पमेव न स्यात् तदा इदमुदाहरणम् उपमान छप्ताया एव स्यात् । लोपो नाम विद्यमानस्य वस्तुनः अश्रवणमनुपलिब्धवी । अत एव व्याकरणस्त्रवृत्तिकृता वामनेन नाशिकायां 'अदर्शनं लोपः' [पा. सू. १-१-६०] इति सूत्रे' अदर्शनमश्रवणमनुच्चारणमनुपलिब्धर भावः वर्णविनाशः इत्यनर्थान्तरमित्युक्तम् ॥

उक्तार्थे संमतिप्रदर्शनपरं विषयान्तरमुपादते-अत एवेति । अत एव-उपमितिकियानिष्पत्तिसद्भावादेव, तस्य-सादृश्याधिकरणस्य, अनुपादाना देव उच्चारणाभावादेव, उपमानछप्ता वृथा चरसीति छप्तोपमोदाहरणम् ॥

# 'उपमितिक्रियानिष्पत्तिमत्सादृज्यवर्णनग्रुपमा' इति ॥

# त्त्वालोकः

प्रकारान्तरेण उपमासामान्यलक्षणमाह-एविमित्यादिना। कविना निरूप्यमाणं साद्द्यं, स्वात्मनः प्रतिषेधमुपादाय न पर्यवस्यति चेत् उपमा-निषेधपर्यवसायि साद्द्यं यत्र न वर्ण्यते तत्र उपमा इतीदमिष लक्षणमनु— सन्धेयम् ॥

कारिकाद्धयळवधाथ सगृह्य लक्षणद्धयं प्रणयति - उपिमतीति । यादशवाक्यात् सदशीकरणव्यापारः सिद्धो भवेत् तादशव्यापारविषयीभृतं वर्ण्यमानं सादश्यमुपमेत्यर्थः ।

अत्र रसगङ्गाधरकृतिस्तित्थमित्रयन्ति -- साद्यवर्णनस्य विलक्षण शब्दात्मकस्य तादृशशब्द्रप्रयोगहेतुभूतज्ञान।त्मकस्य वा शब्दवाच्यत्वं नास्तीति, तस्य अर्थनिष्ठत्वं सुतरां बाधितमेव ॥

यदि तु सादृश्यवर्णनिमित्यत्र विशेष्यतया भासमानं वर्णनं विशेषणी कृत्य सादृश्यमेव विशेष्यतया विवक्ष्यते तदा वर्णनिवषयीभूतं सादृश्यमुपमेति करुपयितुं शक्यम् । अथापि 'गौरिव गवयः' इत्यादावि अतिव्याप्तिः ।

यदि तु-चमत्कारविषयककवित्र्यापारस्येव वर्णनपदार्थत्वान्नाति-व्यासिरिति उच्यते । तदा चमत्कारित्वस्य निवेशे उपमितिकियानिष्पत्ति— विशेषणवैयर्थ्यम् । न ह्यनिष्पन्नमापाततः प्रतीयमानं सादृश्य चमत्कृति— माधते । अत्रापि रसगङ्गधरकृत एवमभिप्रयन्ति-व्यतिरेकानन्वययोः कमलादिसादृश्यनिषेधस्य सर्वथा सादृश्यनिषेधाय सादृश्यस्य निरूपणं न तु

स्वनिषेत्रापर्यवसायिसाद्दश्यवर्णनम् उपमा इति । इति द्विविधमप्येतदुपमासान्यलक्षणम् । अलंकारभूतोपमा-लक्षणं तु एतदेवादुष्टाव्यङ्गचत्वविशेषितम् ॥

# तत्वालोकः

त्तरकृतं (साद्दयनिमित्तकं) चमत्कारित्वम् । एवं च विशेषणवैयर्थं दुर्वारमेव इति ॥

स्वनिषेधपर्यवसायीति । यादृशवाक्यादन्ततो गत्वा सादृश्यनिषेधे पर्यवसानं न भवति तादृशं वर्ण्यमानं सादृश्यम् उपमा इति ॥

उक्तं लक्षणद्वयमुपनासामान्यस्य नत्वलंकारभूतस्येत्याह इतीति । पूर्वोक्तमुपमालक्षणं द्विविधमपीत्यनेन उपामितिकियानिष्पत्तिमत्सादृश्यवर्णनम् इति । स्वनिषेधापर्यवसायि सादृश्यवर्णनमिति चेत्यर्थः । उपमासामान्य लक्षणम् – अलकारभूतायाः अनलंकारभूतायाः उपमायाश्च साधारणं लक्षण -मित्यर्थः ॥

अलंकारभूतोपमालक्षणं किमित्यत्राह-अलंकारभूतेति । तुशब्दः व्यङ्गचोपमां दुष्टोपमां च व्यावर्तयति । तेनाव्यङ्गचमदुष्टमुपमितिकियानिष्पि चिमत्सादृश्यवर्णनमुपमा । स्वनिषेधापर्यवसायि अदुष्टाव्यङ्गचसादृश्यवर्णनमुपमा इ-यलंकारभूतोपमालक्षणम् ॥

नच— एकस्यैवोपमालंकारस्य लक्षणवैविध्ये लक्ष्यभेदः प्रसज्यत इति वाच्यम्, लक्षणानां परस्परिवरोधे सत्येव लक्ष्यभेदः । न त्वन्यथेति न लक्षणभेदप्रयुक्तलक्ष्यभेदप्रसङ्ग इत्यदोषात् । अत एव तत्तद्बुध्युन्मेषानु सारेण भिन्नभिन्नलक्षणप्रणयनं शास्त्रेषु परिदृश्यते ।

त्याद्यथा - एकत्रानेकधर्मप्रकारकं ज्ञानं संशयलक्षणम् 'अयं स्थाणुर्वा पुरुषोवे' त्यादौ । एवम् - अनेकत्र एकधर्मप्रकारकमपि ज्ञानं संशय एव । तद्यथा - अस्मिन् समाजे सुमित्रायाः पतिरयम्, अयं वेत्यादौ । तद्वदत्रापीति । विस्तरस्तु ससन्देहपकरणे निरूपियण्यते ।

अयं भाव:- दीक्षितरीत्या —

वाहि वात यतः कान्ता तां स्पृष्ट्वा मार्माप स्पृश्च । त्विय मे गात्रसंस्पर्शः चन्द्रे दृष्टिसमागमः ॥

इत्याद्युपमाध्वनिस्थले नालंकारव्यपदेशः । व्यङ्गयत्वालंकारत्वयोर्विरोधात् । शब्दालंकाराश्च यमकाद्याः शब्दिनिष्ठाः, अर्थालंकाराश्चोपमाद्याः वाच्यार्थि निष्ठाः, वाच्यार्थनिष्ठानामुपमादीनामलंकारत्वं व्यङ्गयार्थोपस्कारकत्वनिबन्ध निमिति । उक्तं च ध्वनिकृता —

बाच्यालंकारवर्गीयंव्यङ्गयांशानुगमे सति । प्रायेणैव परा छायां विभ्रहृक्ष्ये निरीक्ष्यते ॥ [ध्व. ३.९३]

इत्युक्तरीत्या अनुगन्तव्यस्य अनुगन्तुश्चैकता न संभवतीति अनुगन्तव्यता व्यङ्गचे अनुगन्तृता वाच्यालंकारे इति न व्यङ्गचरवमलंकारत्वं च समानाधि करणम् अतश्च व्यङ्गचोपमायाः अलंकारत्वं नेष्टम् । अत एव अव्यङ्गच त्वविदेषितमुपमालक्षणम् ॥

अत्र रसगङ्गाधरकारः प्रत्यविष्ठिते — उपमालक्षणे दत्तम् अव्यङ्ग्य त्विविशेषणमयुक्तमेव ।. नहि व्यङ्ग्यत्वालंकारत्वयोरस्ति कश्चिद् विरोधः । यदि तयोर्विगेधस्त्यात् वाच्यत्वालंकारत्वयोरपि विरोधस्त्यात् । यदा

चमत्कारातिशयाधायकतया प्राधान्येन व्यङ्गचरवं तदा अलकार्यस्वालंकार स्वबोस्सामानाधिकरण्यात् अलेकारलक्षणं मा प्रसांक्षीदिति उपस्कारकत्वेन विशेषणीयम् , न स्वव्यङ्गचरवेन | तथा सति 'अद्वितीयं रुचात्मानम् ' इत्यत्र व्यङ्गचभूतोपमायाः संग्रहों न स्यात् इति ।

युक्तञ्चतत । अत एवं ध्वनिकारो पि तृतीयोद्योते—वाच्यालंका र वर्गोऽयं व्यङ्गचांशस्य अलंकारस्य, वस्तुमात्रस्य वा यथायोगमनुगमे सति, इत्यत्र व्यङ्गचत्वालंकारत्वयोविरोधे इष्यमाणे व्यङ्गचांशस्यालंकारस्येति न विवृण्यात् । अतथ व्यङ्गचत्वालंकारत्वयोः विरोधोनास्तीत्यवगन्तव्यम् ॥

किंच - रसादिरूपन्यङ्गंचस्य गुणीभावे रसवदलंकारता कुवलयानन्दे प्रदर्शितेव । अन्यथा कथं न्यङ्गचरवालकारत्वयोस्सामानाधिकरण्येन निर्देश उपपद्येत । अतश्च स्वोक्तिन्याघातोऽप्यापद्येत ॥

> प्रधानेऽन्यत्र वाक्यार्थे यत्रा<sup>ङ्ग</sup>तुरासादयः । काव्ये तस्मित्रलंकारो रसादिरिति मे मति: ॥ [ध्व.२-२७]

इत्युक्तं द्वितीयोद्योते । अत्र 'मे मितः' इत्युक्तिः व्यङ्गत्वालंकारस्वयोः सामाना िषकरण्यं नास्ति इत्यमिप्रायमाविष्कर्तुं रसादीनामलंकार्यत्वेन शब्दार्थवृत्तित्वा माचेन च नालंकारता इति वदतामौद्भटानामुक्तिः अलंकारतायां नियाम-कस्य अज्ञानमाविष्करोति । अलंकारतायां नियामकं न शब्दार्थवृद्धित्व म्, किन्तु चमत्कारजनकत्वमेव । तच्च व्यङ्गचत्वेऽप्यस्त्येव । एवमेवान्यत्रापि शतशः दीपकसमासोक्त्यादिवदन्येऽपि अलंकाराः प्रायेण व्यङ्गचालंकार वस्त्वन्तरसंस्पिशिनो भवन्ति । दीपकादिषु उपमाव्यपदेशाभावः दीपकापेक्षया चमत्कारन्यूनतानिबन्धनः, 'प्राधान्येन व्यपदेशाः भवन्ती'ति न्यायात् ॥

विशिष्टोपमादिस्थले विशेषणाद्यपमानां वाच्यभृत विशिष्टोपमादिसिद्धचङ्गत्वात् , वाच्यसिद्धचङ्गरूपगुणीभृत व्यङ्गचतेव तासां नालंकारतेति न तद्व्यापनं दोषः इति ॥ अत एव ध्वनिकृता—

# तत्त्वालोकः ं

ननु विद्यानाथोक्तोषमालक्षणे - वाच्यमिति विशेषणांशं दूषयद्भिः दीक्षितैः 'त्वदाननमधीराक्षम् ' इति पद्य विशेषणोपमायां अञ्याप्तिर्या उद्घाविता सा इदानीमव्यक्ष्यत्वविशेषणोप्यदानादपरिहतैवेति इदमपि लक्षणमव्यापकमेवेत्याशंकामपन्यति — विशिष्टिति । विशिष्टोपमादिस्थले — विम्वप्रतिविम्बमावापन्तसाधारणधर्मप्रयोज्योपमास्थले 'त्वदाननमधीराक्षम् ' इत्यादौ, विशेषणाद्यपमानां विम्बप्रतिविम्बम्तयोः विशेषणयोरक्षिमृंगयोः, दीधितिकेसरयोश्य या उपमा तयोः वाच्यभ्तविशिष्टींपमादिसिद्धयङ्गत्वात् अक्ष्यादिविशिष्टाननस्य मृंगादिविशिष्टपङ्कजस्य च या उपमा तस्याः सिद्धौ अङ्गत्वात् उपकारकत्वात् विशेषणोपमासिद्धयधीनसिद्धिकन्वलक्षणवाच्य सिद्धयङ्गरूपणीभूतःयङ्गचतेव तासाम् , नत्वलंकारता न तु उपमालंकारतेति उक्तलक्षणस्य अव्यापनम् अप्रसरः, न दोषः न लक्षणज्ञानप्रतिबन्धकः ।

एवं च विशिष्टोपमास्थले विशेषणोपमानां सिद्धिमन्तरा विशेष्योपमैव न सिद्धयतीति विशेषणोपमासिद्धिदशायाम् अलंकार्यस्यैवापरिनिष्पत्या तासामलं भारत्वमेव नास्तीत्यदोषात् इत्यभिप्रायः ॥

वस्तुत्तस्तु — विशिष्टोपमास्थले व्यङ्गतोपमासिद्धिसापेक्षत्वमिति व्यङ्गचो पमायामलंकारव्यपदेशाऽभावेऽपि,

चन्द्रमयूरेनिशा, निलनीकमलैंः, कुसुमगुच्छेरुता। हंसैःशारदशीमा, कान्यकथा सज्जनैः क्रियते गुर्वी॥

इत्यादौ अप्रस्तुतानां चन्द्रमयृत्वादीनां, प्रस्तुतानां सज्जनानां च कर्तृत्वेन, अप्रस्तुतानां निशादीनां प्रस्तुतायाः कान्यकथायाध्य कर्मत्वेन गुरूकरणरूपेक धर्माभिसंबन्धात् दीपके भासमाने, चन्द्रमयृत्वादीनां सज्जनैस्सह, निशा प्रभृतीनां कान्यकथया च साकम् उपमाप्रतीतिमन्तरा वाच्यस्य दीपकस्य न शभातिगयशालित्वम् अतथ्य न्यज्ञयभ्तोपमा वाच्यदीपकोपस्कारिकेति च्यज्ञयोपमायामलंकारत्वभिष्टमेत । अलंकारान्तरस्य अलंकारान्तरोपस्कारकत्वं नास्तीति न केमाप्यभ्युपगतम् ।

अत एव 'तद्तिशयहेनवस्त्वलंशाराः इति वदन् वामनोऽिप अतिशयाधायकत्वं यत्र तत्रालंकारत्वं, तच वाच्ये बा स्याद्वयङ्गयेवा न तत्र कापि विप्रतिपत्तिरिति न्यनिक्त । परंतु न्यङ्गचार्थस्य वाच्योपस्कारकत्वे वाच्यमुखेनैव दीपकादिन्यण्देशः, नैतावता अलंकारत्वन्यङ्गचत्वयोविरोध इति मन्तन्यम् । अन्यथा-'वाच्यालंकारवर्गोऽयं व्यङ्गचांशस्य अलंकारस्य वस्तु मात्रस्य वा यथायोगमनुगमे सति छायातिशयं विश्वक्षक्षणकारं रेकदेशेन दिश्वतः इत्यादिध्वनिकारोक्तयः व्याकुप्येयुः ॥

किंच — व्यङ्ग्यारंकारस्य गुणीम वे दीपकादिविषयः इति बदता ध्वनिकृतैव-व्यङ्ग्यत्वारंकारत्वयोविरोधो नास्तीति स्फुटमेवाभिव्यञ्जितम् ॥

अपरंच — 'त्वदाननमवीराक्ष'मिःयुदाहरणे विशेषणोपमायाः वाच्य सिद्धचङ्गस्वरूपत्वमपि दुरुपपादम्—यतश्चेकैकोऽप्यलंकारः अनेकावयवघटितः ।

प्रकृते उपमा चतुर्भिः अवयवैः घटिता, तेच उपमानोपमेय-साधारण धर्मोपमाः । वाच्यसिद्धग्रङ्गमित्यत्र वाच्यपदेन विशिष्टोपमाया प्रहणे व्यङ्गग्रोपमया अनुगृहीतयोः वस्तुर्तोभिन्नयोधर्मयोः विम्वप्रतिविम्बभावम् रुतया साधारणधर्मतेवेति वाच्यरूपत्वमेवेति तदङ्गत्वं न संभवत्येवेति क्षत्राच्यसिद्धग्रन्तम् साधारणधर्मतेवया साहरुप्रयोजकं भवेत् ? नैतावता तस्य वाच्या द्वहिर्भावः । येन वाच्यसिद्धग्रङ्गरूपाणभ्तव्यङ्गग्रता ॥

### यथाच----

'अमिमरतिमलसहृदयतां प्रलयं मूर्लो तमः शरीरसादम् । मरणं च जलदभुजगजं प्रसद्य कुरुते विषं योगिनीनाम् ॥

इत्युदाहरणे-जलदे भुजगत्वं रूप्यते । रूपकशरीरं तावत् उपमानमुपमेयं साधारणधर्मः इति अत्र च जलदः उपमेयं, भुजगः उपमानं, अन्यादि जनकत्वं साधारणो धर्मः । उक्तं साधारणधर्मं निमित्तीकृत्य जलदे भुजग स्वमारोप्यते । तादशारोपे विषपद्व्यक्रयस्य गरलरूपार्थस्य रूपकशरीरा द्वहिंभृतस्य वाच्यभृतरूपकसिद्धग्रङ्गत्वाद्वाच्यसिध्यङ्गत्वम् । न चात्रतथेति ।

एतेन-—विशिष्टोषमास्थले विशेषणाद्युपमानां वाच्यसिध्य**ङ्गतया गुणी-**भूतन्यङ्गचत्वम् । सिद्धार्थस्योपस्करणाभावात्तु नालंकारत्वमितिवदन् **रसगङ्गा** धरोऽपि चिन्त्य एव ।

तथा विशिष्टोपमास्थले 'त्वदाननमधीराक्षम्' इत्यत्र ग्रन्थकृदापादिता-मन्याप्ति भृङ्गनेत्रादीनां विम्वप्रतिबिम्बभावापन्नतया अभेदस्यैव विवक्षिततया तदुपमाया अविवक्षितत्वात् इति कौस्तुभोक्तं खण्डनम् अपि न युक्तम् ।

'न पद्मं मुखमेवेदम् ' इत्यादौ नोपमालकारः , किन्तु प्रतिषेधाक्षिप्तप्रसक्तितया आन्तिमान् , तदुपपाद कतयोपमा चेत्युभयं व्यङ्गचम् ॥

### तत्त्वालोकः

तत्रापि अभेदपरिकल्पनस्य परस्परीपम्यम् छकस्यैव सर्वसम्मतत्वात् । तद-विवक्षायां बिम्बपतिबिम्बभावस्यैवासिद्धिप्रसंगात् इत्यपि विमाव्यम् ॥

अथ तत्वाख्यानोपमायामुद्धावितामव्याप्तिमछक्ष्यताप्रतिपादनमुखेन परि हरति — न पद्ममिति । अत्र मुखे पद्मश्रितयोगिकभेदसामानाधिकरण्येन मुख्त्यं निश्चीयते । नैतावता उपमा निष्पन्नेति वक्तुं शक्यम् , पद्मत्वनिषेध स्येव च भत्कारितया व्यतिरेकादिवत् निषेधप्रतिपितिद्वारतामात्रःवमेव सादृश्य स्येति नोपमालंकारः ॥

कस्तर्धछंकारः १ न कोऽपि । तर्हि किंकृतश्चमत्कारः । व्यज्यमानेन भ्रान्तिमता तदुपपादिकया उपमया च व्यज्यमानयेत्याह-किन्तिवति ।

शुक्ति दृष्टा 'इदं रजतम् ' इति अमे जाते विशेषदर्शनानन्तरं यथा 'नेदं रजतं किंतु शुक्तिः' इति बाधमहे सित शुक्ती रजतत्वश्रमः निवर्तते । किंतु तादशअमे च शुक्तिरजतोभयसाधारणथाळथळ्यादिज्ञानं कारणम् । तद्वदत्रापि मुखं पद्मं नेति निष्धेन मुखं पद्ममिति पद्मत्वप्रकारिका आन्ति व्यंज्यते । तादशआन्ती च तयोरुपमा प्रयोजिका , सापि न वाच्येति भितमतः उपमायाश्च व्यङ्गचत्वम् इति अन्थाशयः ॥

ननु—'तापं करोति सोत्कम्पं ज्वरः किं ? न सिव सारः ।' इतिवत् भत्रापि आन्तापहुतिरेव कुतोनोक्ता इति चेत्—उच्यते-उत्तरत्र-

> प्रकृतस्य निषेधेन यदन्यत्वप्रकरुपनम् । साम्यात् अष्हुतिर्वाक्यमेदाभेदवती द्विथा ॥

इति वक्ष्यमाणस्य अषहुतिलक्षणस्य असमन्वयात् ।

तथाहि—अपहुतेद्वौं भागौ-प्रकृतिनवेधः, अप्रकृतारोपश्च । अत्र प्रकृतिनेषेधो न कियते किन्त्वप्रकृतस्यैव निषेधः । ईत्थं सित अप्रकृतारोपः कथं कर्तुं शक्यः । एकदा एकस्यैव विधिनिषेधोभयविषयत्वायोगात् । 'न पद्मं मुखमेवेद'मित्यत्र तु मुख्ये मुखत्वं न निषिध्यते किंतु मुख्ये पद्मत्वं निषिध्यते । मुख्येऽप्रकृतं पद्मत्वं नाप्यारोप्यते । इत्थं सित अपहुतिः कथं वक्तुं शक्या । किंच-श्रान्ताहुतिस्तु चित्रमीमांसायां नैव लक्षिता अन्यकृतेति श्रान्तापहुतिसंभावनायाश्च कोऽवकाशः ।

इत्थं सित अपहुर्ती — न चैवं 'न पद्मं मुखमेवेदम् ' इति तत्वा-ख्यानोपमायां विषये पद्मत्वनिषेधस्य मुखत्वप्रकल्पनस्य च सत्वादितिव्याप्तिः । प्रकल्पनपदस्य आरोपपरत्वादिति शङ्कासमाधाने कथं घटेते ।

यदि तु पद्मस्यैव प्रकृतत्वं, तिन्निषेधश्च क्रियत एवेति तत्र अप्रकृत मुखाऽभेदः प्रकल्प्यत इति अतिव्याप्तिरित्युच्यते, तदा पद्मे पद्मत्वं निषि-ध्यते चेत् सः निषेधः किमर्थः इत्यनुयोगे पद्मे मुखत्वप्रतिपत्त्यर्थः इति अकामेनाप्यभ्यपेयमेव । सा च प्रतिपत्तिः आरोपमन्तरा न भवत्येवेत्यपह्नुत्यु-दाहरणत्वमेव युक्तं स्यात् । न तद्घहिर्भाव इति अपह्नुतिप्रकरणस्थः चित्रमीमांसाप्रन्थभागः चिन्त्य एव ॥

किश्च — अत्र कथं आन्तिमतो व्यङ्गचता ? वक्ष्यमाणभ्रान्तिमदछंकार छक्षणं च 'कविसमयसिद्धसादृश्यप्रयोज्यनिषेधविषयोपमेयतापन्नवस्तुविशेष्य कोपमानानुभवः' इति तच्च न घटते , विषयस्य मुख्स्यानिषिद्धतया विषय पिधानाभावात् । उपमानःवनिश्चयस्तु परं व्यज्यते ।

नचात्र — पद्ममेव विषयः मुखमेवोपमानं, मुखसदृशे पद्मे पद्मत्वं निषिध्य आरोप्यमाणस्य मुखस्यानुभवो विद्यत एवेति अस्त्येवात्र आन्तिमान् इति वाच्यम् । तथासति आन्तिमतो व्यङ्गग्रत्वोक्तिरनुचितेव । तस्य वाच्यत्वात् ।

यदि तु—अत्र पद्मस्य प्रकृतस्वं मुखस्य चाप्रकृतस्वमित्यभ्युपगम्यते तदा दण्डचिभमतः तत्वाख्यानीपमेति व्यवहारो न संगच्छेत ।

तथाहि—मुखे पद्मस्वभ्रमो यो जातः सः नुस्तमिदं पद्मं नेति वचनेन निवारितः । एवं चक्षुषोः यः मृङ्गत्वभ्रमो जातः सः इमे चक्षुषी न मृङ्गो इति वचनेन निवारितः । पूर्वोक्तभ्रमश्च सादृश्यमूलक इति मुखे मुख्तवस्य, चक्षुषोः चक्षुष्ट्रस्य याथातथ्येन कथनात् तत्वाख्यानोपमा व्यज्यत इति तत्वाख्यानोपमाव्यवहारो युज्येत । अन्यथा तु न युज्येत इति स्पष्टमेव भवति । अतश्चात्रस्यलक्षणरीत्या भ्रान्तिमतो व्यज्यमानताऽपि न घटते ॥ एवं च 'किन्तु प्रतिषेधाक्षिप्तप्रसिक्तत्या भ्रान्तिमान् व्यज्यते' इत्युक्तिः व्याहतार्थिकैवेति चिन्त्यमेव ।

# वस्तुतस्तु —

'भ्रान्तापहुतिरन्यस्य शंकायां भ्रान्तिवारणे ।' इति जयदेवाभिमतापहुतिविशेषाभ्युपगमे वाधकाभावाद् भ्रान्तापहुतिरेवात्र

# तत्वालोकः

गरीयसी । अत एव प्रन्थकृताऽपि-कुवलयानन्दे कल्पितभ्रान्तिपूर्वायाः भान्तापहुतेः—

> जटा नेयं वेणीकृतकचक्राणो, न गरलं गले कस्तूरीयं, शिरिस शशिरेखा न कुसुमम् । इयं भूतिनाङ्गे प्रियविरहजन्मा धवलिमा, पुरारातिआन्त्या कुसुमशर किं मां प्रहरिस ॥

इति यदुदाहरणं दत्तम्, तत्रापि वेणीकृतकचकलाप-कस्तूरी-कुसुम-पाण्डु भावेषु क्रमेण जटा-गरल-चन्द्ररेखा भूतिश्रान्तिर्या आसीत् तस्य निवारणं च जटा नेयमित्यादिना क्रियते, तत्प्रतिपादनपूर्वकं कचादियाथार्थ्यचावेद्यते, तद्भद्रत्रापि मुखे या पद्मत्वभान्तिर्जाता या च चक्षुषोः भृक्रत्वभान्तिर्जाता सा पद्मत्वभृक्षत्वनिषेधपूर्वकं निराक्रियते, मुखत्वादियाथार्थ्यं च प्रतिपाद्यत इति श्रान्तापह्रुतेस्समीचीनमुदाहरणं भवति । अत एव कुवलयानन्दाख्य सन्दर्भे-जटा नेयामेति पद्ममुदाहरणं भवति । अत एव कुवलयानन्दाख्य सन्दर्भे-जटा नेयामेति पद्ममुदाहरणं ५ (दण्डीत्वत्र तत्वाख्यानोपमेत्युपमाभेदं मेने' इत्युक्त्वा 'न पद्म मुखमेवेति' पद्ममप्युदाहृतम् ।

इत्थं सत्यिप 'अत्र उपमां व्यावर्तयतः' अपहुतिरतिव्याप्तिमापाद्य प्रकल्पनपदस्थ आरोपपरतां परिकल्प्य तद्वारयतः, आन्तिमतो व्यङ्गचतां प्रति-पादयतश्च को वाभिप्रायः इति न जानीमः ॥

ननु 'न पद्मं मुखमेवेदम्' इत्यत्र उपमालंकारस्यासत्वे आचार्यदण्डिना उपमामध्ये कथं परिगणिता, तत्वाख्यानोपमेति व्यवहारश्च कथं कृतः

तथापि आन्तिमदादिकमपि साधर्म्यमूलत्वमातेण उपमामध्ये परिगणयता दण्डिना तत्वाख्यानोपमेत्येतादश व्यवहारः कृतः परमिति न तत्राप्यव्याप्तिद्रोषः इति दिक् ॥

सा चेयमुपमा द्विविधा-पूर्णी छप्ता चेति ।

### तत्त्वालोकः

इत्याशंकां समाधते-तथापीति । आन्तिमदादिकमपि-आन्तिमान् इति ख्यातो य अलंकारः सः, आदिपदात्सन्देहस्य प्रहणं, तथा च सन्देहालंकारस्य साहद्वयम्लतामात्रेण यथा-संशयोपमेति त्यवहृत्य उपमायामन्तर्भावः कृतः तथा आन्तिमतोऽपि साहद्वयम्लत्वात् उपमामध्ये परिगणय्य तत्वाख्यानोप-मेति व्यवहारः कृतः । स च युज्यत एव । यतश्च आन्तिमान् सन्देहो वा नातिरिक्तालंकारतयाऽभ्युपगतो दण्डिना । असामिस्तु आन्तिमान् अलंकारो ऽभ्युपगत एवति उक्तोपमालक्षणस्याच्यापनं न दोषः, तद्व्यापनस्येष्टत्वादिति भावः ॥

वस्तुतस्तु-ग्रन्थकृदुक्तअन्तिमह्नक्षणस्यासमन्वयात्, अन्यस्य आन्ति मह्नक्षणस्याकथनात् अपह्नुतिविशेषत्वाभ्युपगमो युक्त इति प्रतिभाति ॥ एता वता 'न पद्म'मित्यारभ्य दिगन्तो ग्रन्थभागः चिन्त्यः ॥

' व्यावृत्तिर्व्यवहारो वा लक्षणस्य प्रयोजनम् ' इत्युक्तरीत्या अलंकारान्तराद्यावृत्तिज्ञानफलकमुपमालक्षणं प्रणीय तद्विरोष-ज्ञानाय तां विभजते—सा चेयमिति ।

उपमानोपमेयसाधारणधर्मोपमावाचकानां चतुर्णी-मुपादाने पूर्णो ॥

> तेषामेकस इयोः त्रयागां वा लीवे सति छप्ता ॥ पूर्णायां कचित्साधारणधर्मस्यानुगामितया निर्देशः।

# तत्वालोकः

सा अलंकारिक्षरेगिरत्त्रत्वेन प्रसिद्धा, इयम् उपमा, हिविधा द्विप्रकारा । कदा इयं पूर्णोपमेत्युच्यते कदा वा लुप्तोपमे शंकां मनसि निधाय, चतुष्टयघटितपूर्णोपमायां प्रदर्शितायां तदन्यतमलोपिन्याः लुप्तायाः सुप्रहत्वात् पूर्णो व्युत्पादयति—उपमानेति ।

उपमानं साद्द्यप्रतियोगि, उपमेयं साद्द्यानुयोगि, साधारणधर्मः उपानोपमेयोभयानुगतः साधारणीकृतश्च धर्मः, उपमावाचकः इवादिः, एषा चतुर्णामपि उपादाने-ग्रहे पूर्णेत्युच्यते इत्यर्थः ।

तदन्यतमलोपिनीं लुप्तामाह—तेषािमिति । तेषाम् उपमानोपमेय साधारणधर्मोपमावाचकानां मध्ये एकस्य—वाचकस्य, धर्मस्य, उपमानस्य वा लोपे, (एकलुप्ता) । द्वयोः वाचकोपमानयोः, धर्मोपमानयोः, धर्मवाचकयोः, वाचकोपमेययोवी लोपे (द्विल्लप्ता) । त्रयाणां धर्मोपमानवाचकानां लोपे (त्रिल्लप्ता) सति लुप्तोपमेत्युच्यते इत्यर्थः ।

उपमां विभज्य पूर्णालुसयोः स्वरूपं च प्रदर्श्य पूर्णोपमायां धर्मे साधारण्यं सप्तधा सम्पाद्यत इत्याह -पूर्णोयामिति ।

कचित् वस्तुप्रतिवस्तुमावेन, कचित् करेषेण, कचित् विम्बप्रतिविम्बभावेन, कचिदुपचारेण, कचित्समासान्तरा श्रयणेन, कचित् एषां यथासंभव मिश्रणेन ॥

छप्तायां तु नैवं भेदाः इति । तस्यां साधारण धर्मस्यानुगामित्वनियमात् इति ॥

# तत्त्वालोकः

यथा-'वागर्थाविव सम्प्रक्तो' इत्यत्र नित्यसंबन्धित्वस्त्रपस्यानुगामितया, यान्त्या मुहुः' इत्यत्र 'सा तेन जगृहे' इत्यत्र च वलिताऽवृत्तत्वयोः कम्पिताधूतत्वयोश्च वस्तुप्रतिवस्तुभावेन,

'नरसिह्ममहीपाल' इत्यत्र स्वपदच्युतत्वपदस्य केषेण,

'पाण्डघोऽय'मित्यत्र हरिचन्दनबालातपयोः हारनिर्झरयोश्च बिंबप्रति-विंबभावेन,

'उद्भवन्तमुदितार्चिषं इत्यत्र विकासस्य उपचारेण,

'तया विदृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्युदाहरणे विदृद्धाननचन्द्रकान्त्येति विशेषणे उपमितसमास—विशेषणसमासभेदाश्रयेण,

'भीमकान्तेर्नृषगुगैः' इत्यादौ अनुगामित्वविम्बप्रतिबिम्बभावयोः मिश्रणेन च घर्मे साधारण्यं संपादितम् ।

पूर्णोपमायामेव धर्मे साधारण्यसंपादकोपायानां सम्भवः । छप्तायां तु नेत्याह—छप्तायान्ति । तत्र हेतुमाह—तस्यामिति ।

ल्लप्तोपमायां साधारणधर्मः नियमेन अनुगाम्येव भवतीति एवंरीत्या एकप्रभेदतैवेत्येषामभिप्रायः ॥

रसगङ्गाधरकृतस्तु—'मलय इव जगति पाण्डः वरुमीक इवाधिधरणि धृतराष्ट्रः' इत्यत्र मलय—पाण्ड्वोः वरुमीकधृतराष्ट्रयोश्च उपमा । तल चन्दनवत्सुखप्रदपाण्डवजनयितृत्वेन प्रथमोपमा । द्वितीयोपमा च आशी—विषवत् उपद्रवकारिदुर्योधनादिजनयितृत्वेन । तत्र आधे अनुगामि धर्मस्याप्रत्ययात् धर्मे साधारण्यम् । द्वितीये पण्डवानां च विम्वप्रति-विम्बमावम् लत्या धर्मे साधारण्यम् । द्वितीये सर्पदुर्योधनयोः तथेति धर्मे उपात्वम् । अन्यथा—एवंविधोदाह्ररणस्थासंग्रहप्रसंगात् । स्वतास्वप्येवं मेदाः संभवन्तीति वदन्ति ।

एवंविधोक्ती अभिप्रायमेद एव कारणम्-स च-विम्बप्रतिविम्बभाव-पदार्थस्वरूपनिरूपणव्यत्यास एव । तथाहि-अप्पय्यदीक्षिताः पुनः विम्बप्रति विम्बभावस्वरूपमेवमाहुः 'वस्तुतो भिन्नयोरप्युपमानोपमेयधर्मयोः परस्परसाद्द्या दभिन्नतयाध्यवसितयोः पृथगुपादानं विम्बप्रतिविम्बभावः' इति ।

रसगङ्गाधरकारास्तु — उपमेयगतानामुपमानगतानां चासाधारणा नामपि धर्माणां साद्वर्यमूलेनाभेदाध्यवसायेन साधारणत्वकल्पनम् इत्याहुः ॥

तत्रं दीक्षितमतेऽनुपाचानां धर्माणां न विवप्रतिविवमावादिः । अत एव तदीयलक्षणे उपादानपदमुपाचम् । अतश्च मलय इवेत्यादौ न धर्मछप्तात्वम् ।

रसगङ्गाधरकारकुनमते तु-उपासनामिव अनुपात्तानामपि धर्माणाम्

बिंबप्रतिबिंबभावः । अत एव तैः उपादानपदं तलक्षणे नोपात्तम् । अतश्च मलय इवेत्यादिपद्ये स घटते ॥

अत्र यदि धर्मोपादानमावश्यकमित्याग्रहः कियते तर्हि अप्रस्तुत्प्रशं सादौ प्रस्तुतवाक्यार्थबोधकपदानुपादानेऽपि एकः कृती शकुन्तेषु योऽन्यं शकान्न याचते' इत्यत्र चातकमानिनोः औपम्यं गम्यते । तत्र चातकं शकान्न याचते' इत्यत्र चातकमानिनोः औपम्यं गम्यते । तत्र चातकं शकान्यतिरिक्ताविषकयाचनाभावः अप्रस्तुतपरो धर्मः उक्तः । प्रकृतस्य मानिनः सम्बन्धं यः अधिकगुणव्यतिरिक्तश्चद्राविषकयाचनाभावरूपो धर्मः औपम्यप्रयोजकः स नोक्तः । अपि तु आर्थ एव । अथापि शकािषकं गुणयोः शकाव्यतिरिक्तश्चद्रयोश्च भिन्नतया विम्वप्रतिविक्तमावमूलतया । साधारण्यं संपाद्य प्रकृताऽप्रकृतयोः औपम्यं त्वयाऽपि संपाद्य गम्यौपम्यत निर्वाद्या । अन्यथा अप्रस्तुतप्रशंसायाः उपमाविवर्तत्वोक्तिस्तवापि असंगताः स्यात् । इत्थं च ययोविक्वप्रतिविक्तभावः तयोः शाब्दत्वमेवेति न नियमः शक्यिक्यः । अपि तु आर्थत्वमपीति विम्प्रतिविक्तमावस्य श्रीतार्थत्वाभ्यां द्वैविध्यमुपगम्य सांगत्यसंपादनमावश्यकं तवापीति विक्वप्रतिविक्वभावस्थ श्रीतार्थत्वाभ्यां द्वैविध्यमुपगम्य सांगत्यसंपादनमावश्यकं तवापीति विक्वप्रतिविक्वभावस्थाः ।

अत एव — जगन्नाथेन उपमानिरूपणावसरे—'न च शब्देनोपात्तःवं विम्बप्रतिविम्बमावे तन्त्रमित्याग्रहो विदुषामुचितः। श्रौतार्थत्वाभ्यां विम्बप्रतिविम्बमावे तन्त्रमित्याग्रहो विदुषामुचितः। श्रौतार्थत्वाभ्यां विम्बप्रतिविम्बमावस्य द्वैविध्योचित्यादि'त्युक्तम्॥ अत एव च कोमलातपेत्यत्र धर्मेऽसाधारण्यात् कथमुपमेत्याशंक्य उपमेयगतानां उपमानगतानां चासा—धारणानामपि धर्मणां साहश्यमूलेनाभेदाध्यवसायेन साधारणत्वकल्पनादिति श्रौतार्थोभयसाधारणो विवयतिविज्ञमावो लक्षित इत्यवधेयम्।

किन्तु प्रकारान्तरेण भेदा वश्यन्ते । तत्र पूर्णायां धर्मस्यानुगामितया यथा —

वागर्थावित सम्पृक्तौ वागर्थप्रतिपत्तये । जगतः पिततौ वनदे पार्वतीपरमेश्वरौता इति ॥

### तत्त्वालोकः

लुप्तायां प्रकारान्तरेण भेदास्संभवन्ति ते चोत्तरत्र वक्ष्यन्ते । तदाह किन्त्वति । प्रकारान्तरेणेति— प्रकारान्तरं च — वाचललुप्तादिभेदेन श्रीत्यादिभेदेन च वक्ष्यमागाः प्रकाराः ।

पूर्णीयां साधारण धर्मस्यानुगामित्वे उदाहरण गह—तहे ति । वागर्थ सहशौ वागर्थाविवेति अस्वपदविष्रहः । 'इवेन सह सनासो विभक्त्यछोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वश्चेति' कात्यायनोक्तेः । अस्मिन् वार्ति के नित्यसमासः इत्यपि कैश्चित् पठ्यते । परं तु —

मन्दः कवियशःप्रार्थी गमिष्याम्युपहास्यताम् । प्रांशुलभ्ये फले लोभादुद्वाहरिव वामनः ॥

इत्यसमस्तप्रयोगदर्शनात् तदघटितपाठ एव साधुः । शब्दार्थाविवेति तदर्थः । संपृक्तौ - नित्यसंबद्धाविति पर्यवसितोऽर्थः । नित्यसंबद्धयोर्वागर्थयोः उप ान-त्वेनोपादानात् । शब्दार्थसम्बन्धो नित्य इति हि मीमांसकाः । जगतः नराचरस्य पितरौ मातापितरौ माता च पिता चेति विमहे 'पिता मात्रा' [पा. सू. २:२- ७०] इत्येकशेषः । पर्वतस्य अपत्यं स्त्री पार्वती 'तस्यापत्यम्' [पा. सू. ४-१-९२] इत्यण् । टिब्रुढाणञ् [पा. सू.

# 'औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्ध' इति वागर्थयोः नित्यसम्बन्धित्वं प्रसिद्धम् ॥

# तत्त्वालोकः

४-१-१५] इत्यादिना ङीप् । परमश्चासावीश्वरश्चेति कर्मधारयः । सन्म हदित्यादिना समास् इति शिवतत्वरहस्ये नीलकण्ठदीश्वितः । पार्वती च परमेश्वरश्चेति द्रन्द्रेऽल्पाक्षरत्वात्पूर्वनिपातः । वागर्थप्रतिपत्तये शब्दार्थयोः सम्यज्ज्ञानाय वन्दे । पार्वतीपरमेश्वरयोः शब्दार्थस्वरूपत्वं

> 'शब्दस्वरूपमिक्छं धत्ते शर्वस्य वछमा । अर्थस्वरूपमिक्छं धत्ते बालेन्दुशेखरः ॥

इति वायवीयसंहितोक्तरीत्या ज्ञेयम् । तेन स्वेष्टदेवताविषयकः कविनिष्ठो भावो ध्वन्यते ।

ननु उक्तोदाहरणे नित्यसम्बद्धत्वरूपं सम्प्रक्तत्वं शब्दार्थयोः कथं संभवति । यदादाय अनुगामित्वं धर्मे साध्यत इत्याशंकायामाह-औत्पिक्ति कस्त्विति ।

जैमिनीये पूर्वतन्त्रे धर्मे विधिप्रामाण्याधिकरणे—औत्पत्तिकस्तु शब्द स्यार्थेन सम्बन्धः, तस्य ज्ञानमुपदेशः, अन्यतिरेकश्चार्थेऽनुपल्रब्धे तत्प्रमाणं बादरायणस्यानपेक्षत्वात् । [पूर्व.मी. १-१-५] इति परिदृश्यमानस्य सूत्रस्यैकदेश अनूदितः ।

अस्यार्थश्च---शब्दस्य-पदस्य स्ववाच्येन-अर्थेन सह वाच्यवाचक भावसंबन्धः औत्पत्तिकः - उत्पत्तिः स्वभावः औत्प्रत्तिकः स्वाभाविकः, अतः

पदपदार्थयोः वाच्यवाचकभावरूपसंबन्धस्यैव स्वाभाविकत्वात् , सम्बन्धान्तर विरहेण बोधनसामर्थ्याभावः पदानां न शक्य इत्यमिप्रायः ।

यद्यसावसंबद्धतयोत्पन्नयोः पश्चादीश्वरादिमिः संकेतात् निर्वत्येत तदा वाच्यवाचकभावस्य अनित्यता स्यात् न च तथा अभ्युपगम्यते मीमांसकै

किन्तु शब्दार्थयोः उत्पत्तिदशासिद्धः इत्यौत्पत्तिकः संबन्धः । अत एव नैयाथिकाऽभिमतः पदानामीश्वरसंकेतपक्षः शब्दिनित्यत्वाधिकरणे मीमांसकैः निराक्रियते । विशेषस्तु भादृदीपिकादौ द्रष्टव्यः । औत्पत्तिकः नित्यः इति मीमांसाशाहरभाष्ये स्थितम् ॥

वैयाकरणाश्च ग्रन्दार्थयोः संबन्धं नित्यमाहुः । तथा च पातञ्जले महाभाष्ये — किमाचार्य एव स्नष्टा शन्दार्थसंबन्धानां ? अथ सर्ता ? इत्याशक्य 'सिद्धे शन्दार्थसंबन्धे' इति वातिकस्थस्य सिद्धशन्दस्य नित्यपर्यायत्वं पतञ्जलिना साधितम् । महाभाष्यप्रदीपोद्योते तु—शन्दार्थ योनित्यत्वपक्षे तत्सम्बन्धस्य नित्यत्वेऽपि, अनित्यत्वपक्षे शन्दार्थसंबन्धस्य प्रवाहनित्यतया अनादिन्यात् नित्यत्वम् इति पस्पशायां नागेशभट्टः ।

अत्र मीमांसक-सांख्य वैशेषिक नैयायिक बौद्धानामनेकथा दर्शनम् । अथापि 'औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन संबन्धः' इति वदतो व्यासिशिष्यस्य जिमिनेः 'समाननामरूपत्वाचावृत्तावप्यविरोधो दर्शनात् स्मृतेश्च्यं [ब्र.सू.अ १-३-२९] इति वदतो जैमिनिगुरोः व्यासस्य च कर्मब्रह्ममीमांसयोः ऐकशास्त्र्यमिति निर्णीतवतो बोधायनस्य महर्षेः मतमेव साम्प्रतमिति शब्दार्थसंबन्धस्य नित्यत्ववाद एवकरस्यम् । तदेतदिमसन्धाय 'प्रसिद्धम्' इति प्रयुक्तमत्रेति अवगन्तव्यम् ॥

आलंकारिकेषु भामहोऽत्रोदास्ते । ध्वनिकार-लोचनकारी स्वामि प्रायमाविश्चकतुः ।

तथाहि — विनश्वरोऽस्तु नित्यो वा सम्बन्धोऽर्थेन वा सता । नमोस्तु तेभ्यो विद्वद्भयः प्रमाणं येऽस्य निश्चितौ ॥ इति मामहः औदासीन्यं प्रदर्शितान् ।

आनन्दवर्धनश्र—'पौरुपेयाऽपौरुपेययोर्वाक्ययोर्विशेषमिद्धता शब्दा-नामौत्पत्तिकशब्दार्थसम्बन्धवादिना वाक्यतत्वविदा व्यञ्जकत्वलक्षणो धर्म औपाधिकः अवश्यमभ्युपगन्तव्यः । तदनभ्युपगमे हि तस्य शब्दार्थ -सम्बन्धनित्यत्वे एत्यप्यपौरुषेयणौरुषेयवाक्ययोरर्थप्रतिपादने निर्विशेषत्वं स्यादि'त्यादिना तस्य नित्यत्वं स्फोरितवान् ।

तत्रैव लोचने - शीत्पत्तिकेति प्रतीकमुपादाय='जन्मना दि गियो भावविकारः सत्तारूपः सामीप्याछक्ष्यते, विपरीतलक्षणातो वा रूढ्या वा औत्पत्तिकशब्दो नित्यपर्यायः । तेन नित्ययोः शब्दार्थयोः शक्तिलक्षणं सम्बन्धमिच्छति जैमिनीयः ' इति अभिनवगुप्तपादाः ।

'सर्वादीनि सर्वनामानि' इति स्त्रे कैयटश्च-सर्वार्थाभिधानयोग्य— शब्दस्य शक्तिनियममात्रं संज्ञाकरणमिति शब्दार्थसम्बन्धनित्यताया अपि न विरोधः इत्याह [पात. म. के १-१-६.२७] । अत्रैव उद्योते शक्तिनि— यमनं शक्तिसम्बन्धबोधनमिति नागेशभट्टः ।।

शब्दार्थयोरिव उपामहेश्वरयोरिप अप्रथमावः प्रसिद्ध इति हटाना-

उमामश्वरयोरप्यनयोर्न पृथम्मावः चन्द्र-चिन्द्रकयो-रिवेति तत्व्रसिद्धम् ॥

तथा च नित्यसंबन्धित्वरूपोऽत्र साधारणभर्भोऽनु-गामितया निर्दिष्टः ॥

### तत्त्वालोकः

प्रदर्शनपूर्वकं प्रदर्शयति-उमेति । शिवपारम्यप्रतिपादकमन्थे निति शेषः ।

इत्थमुमाहेश्वरयोः सम्बन्धस्य नित्यत्त्रेऽवगते संप्रक्ताविति एकपदोपात्त तया अभेदाध्यवसायात् साधारणधर्मता सिद्धाः अनुगामिता चेत्याहं — तथाचेति ।

एतेन उक्तोदाहरणे शब्दार्थप्रतियोगिकमुमामहे प्ररानुयोगिकं नित्य -सम्बद्धत्वधर्मनिमित्तकं सादृश्यं चमत्कारीति चतुर्णामुपादानात् पूर्णीपमा ।

नन्वत्र-धर्मेऽनुगामित्वमुच्यते तत् किंरूपमिति विवेचनीयम् । तत्र किं एकरूपेण धर्मस्योभयान्वयित्वम् ! सम्बन्धत्वेन उभयान्वयित्वम् ! पर्यवसितधर्मयोरेकधर्मावच्छित्रत्वम् ! साधारणधर्मवाचकैकपद जन्यबोधप्रकारी-भूतधर्मस्य साधारणधर्मद्वयवृत्तित्वम् !

नाद्यम् - 'वागर्थाविव सम्प्रक्तौ' इत्यत्रैव उपमानयोः वागर्थयोः वाच्यवाचकभावरूपः, उपमेययोः पार्वतीपरमेश्वरयोः संयोगरूप इति सम्बन्ध भेदात् एकरूपेण धर्मस्योपमानोपमेयोभयान्वियत्वं नास्तीत्यव्याप्तिः । येन रूपेण यस्य धर्मस्य उपमानगामिता तेनैव रूपेण उपमेयगामिता अवश्यं वाच्या। अन्यथा उपचारस्य धर्मे साधारण्यसंपादनार्थत्वोक्तेरसांगत्यप्रसंगात् ।

# अत एव न द्वितीयम् - यतश्च ।

'उद्भवन्तमुदितार्चिषं ततो भानुमन्तम् . . . . . '॥

इत्युदाहरणेऽपि मुख्यलक्ष्योभयसाधारणस्य विकचत्वस्य पुष्पेषु ईक्षणेषु च अन्योन्यसंयोगजनकव्यापारराहित्यस्य सम्बन्धत्वेन विषयविषयिसाधारण्यमस्त्ये वेति उपचारस्य पृथगुपादानमनुपपन्नं स्यात् । अतश्च पुष्पेषु विकचत्वं विजातीयपत्रविभागवत्वम्, ईक्षणेषु उपचारात् निमेषराहित्यम् तथासित नैकक्षपेणोभयत्रान्वयः ।

न तृतीयम् – उपचारोदाहरण एव विजातीयपत्रविभागवस्वस्य निमेष राहित्यस्य च परस्परं भेदेऽपि मिथस्संयोगजनकक्रियाराहित्यरूपैकधर्माविच्छ— इतवं विद्यत एवेत्यतिच्याप्तिः ॥

नापि चतुर्थम् — 'पीताम्बर इव गुणवान् नीलाम्बरः' इत्यादी गुणत्वजातिमङ्गीकुर्वतां गुणपदान् पीतन्वनीलत्वादिप्रकारेणैवान्वयबोधात् साधारणधर्मवाचकैकपद [गुणपद] जन्यबोधप्रकारीभृतधर्मस्य [पीत नील रूप] साधारणधर्मद्वयावृत्तित्वात् अननुगामित्वप्रसंगाच्च ॥

तसादनुगामिता दुर्वचेति चेदुच्यते --

तत्तद्धर्मतापर्याध्यिकरणवृत्येकसामान्योपस्थापकैकपदोपस्थाप्यत्वम् अनु गामित्वम् इति विवक्षणीयम् । धर्मस्यैकत्वे एकस्यैव धर्मतापर्याध्य-धिकरणत्विमिति, धर्मस्यानेकत्वे द्वयोरेव धर्मतापर्याध्यधिकरणत्विमिति धर्मस्य-कत्वेऽनेकत्वे वा न दोषः । अतश्च यत्र अनेकेषां मिश्रणं तत्र नाव्याप्तिः । उक्तानुगामित्वलक्षणे सामान्ये 'एके'ति विशेषणोपादानं विम्वप्रतिबिम्बभाव

ययप्युमामहेश्वरयोः वागर्थवित्रत्यसम्बन्धित्ववर्णनेन तयोर्निरतिशयपरस्परप्रेमशालित्वम् , महामहिमत्वादि च व्यज्यते, तथापि न ध्वनिगुणीभूतव्यङ्गचव्यवहारः॥

# तत्त्वालोकः

वारणाय । तेनैव केषस्य।पि निवारणं भवति । पदे ऐक्यविशेषणं वस्तुप्रतिवस्तुभाविनरासाय । तत्र धर्मैक्येऽपि पदभेदात् । एवं च वागर्था विवेत्यत्र सम्पृक्तत्वस्य नाद्दशैकपदोपस्थाप्यत्वमस्तीति समन्वयः ॥

ननु 'वागर्थाविव' इत्यत्र कथमलंकारस्य प्राधान्यम् : उमामहे-धरसम्बन्धिनः संभोगशृङ्गारस्य व्यज्यमानतया रसध्वनेः, कालिदासकविनिष्ठ— देवताविषयकरतेः पार्वतीपरमेश्वरशृङ्गारस्य उपस्कारकतया गुणीभूतव्यङ्गग्रस्य वा प्राधान्यमिति सन्दिद्य — अलंकारव्यपदेशानुगुणचारुत्वस्यानुगुण्येना — लंकारोदाहरणत्वं परिकल्प्य अत्रोपन्यस्तमित्याह — यद्यपीति । उमेति । यद्यपि परस्परतपस्संपन्कलायितयोरुमामहेश्वरयोः 'केनापि कामेन तपश्चचार' 'इत्येष सा कर्तुमवन्ध्यरूपतां समाधिमास्थाये'त्याद्यक्तरीत्या अपृथग्माव उचित इति तिसम्ब्य निरतिशयप्रमशालित्वम्, तदुद्देश्यकनमस्कारात् महामिहम शालित्वं च व्यज्यते । नेतावतात्रैव कवेस्तात्पर्यमिति वक्तुं शक्यम् ।

परन्तु—-'उपमा कालिदासस्ये'त्याभाणकानुसारेण सन्दर्भानुगुणोपमा प्रदर्शनचातुर्याविष्करणे मुख्यतात्पर्थमिति न ध्वनिव्यपदेशः । न वा उत्तमदेवताविषयककविनिष्ठरतिभावस्य शृङ्गारोऽङ्गभूत इति गुणिभूतव्यङ्गग्र व्यपदेशो वा विवक्ष्यते। देवताप्रसादादिजन्यवासनारूपसंस्कारविशेषो-

न खलु व्यङ्गचसंस्पर्शप्रतिभासादेवात्र चारुताप्रतीतिः । किन्तु वाच्यवैचित्र्यप्रतिभासादपीति प्रायस्तत्र संभवद्रसादि रूपं व्यङ्गचमलंकारान्तरंचागणियत्वैव तत्तदलंकारा उदाहियन्ते ॥

### तत्त्वालोकः

द्बुद्धाक्लिष्टपदतदर्थयोजनानिपुणनिबद्धकान्यवाक्यप्रतिपाद्यानां विभावानु भावन्यभिचार्यन्यतमरूपता नियतैव । अन्यथा—

'नीरसस्तु प्रबन्धो यः सोऽपशब्दो महान् कवेः । स तेनाकविरेव स्यादन्येनास्मृतलक्षणः॥'

इति ध्वनिकारोक्तरीत्या तस्य अप्रशस्तकवित्वादिकं प्रसज्येत । अतश्च सत्कवीनां व्यापारगोचरा रसादय एव । अथापि—शब्देभ्यः प्रतीयमानस्य व्ययङ्गस्य कदाचित् वाच्योपमादिभ्यःप्राधान्येन चारुत्वेऽवगम्यमाने 'चारुत्वो-त्कर्षनिबन्धना हि वाच्यव्ययङ्गयोः प्राधान्यविवक्षेति' ध्वन्यालोकोक्तिरीत्या उपमादिव्यपदेशः । तथा सति गुणीभृतव्यङ्गयत्वं प्रसज्यत इति चेत् कामं प्रसज्यतां समासोक्त्यादिषु गुणीभृतव्यङ्गयेषु अलंकारव्यपदेशस्य ध्वनिकारा दिसम्मतत्वात् । अत एव ध्वनिकृता—

'व्यङ्गचस्य यत्राप्राधान्यं वाच्यमात्रानुयायिनः । समासोक्त्यादयस्तत्र वाच्यालंकृतयस्स्फुटाः ॥' इत्युक्तम् ॥

न खल्विति । अयमभिप्रायो ध्वनिकृता आविष्कृतः,—

एकस्यैव धर्मस्य सम्बन्धिभेदेन द्विरुपाद(नं वस्तुप्रतिवस्तुभाव: ।।

### तत्त्वालोकः

'व्यक्तचस्य प्रतिभामःत्रे नाच्यार्थानुगमेऽपि वा । न ध्वनिर्यत्र वा तस्य प्राधान्यं न प्रतीयते ।' इति ।

'वाच्याछंकारवर्गोऽयं व्यङ्गदाशानुगमे स्ति । प्रायेणैव परां छायां बिश्रह्रक्ष्ये निरीक्ष्यते ॥'

इति च । तसात्सुष्ठूकं प्रायस्तत्र संभवद्रसादिरूपमित्यादि ॥

धर्मे साधारण्यसम्पादकं द्वितीयमुपायं वस्तुप्रतिवस्तुभावस्वरूपमाह— एकस्यैवेति । एकस्यैव धर्मस्य उपमानोपमेयोभयान्वयिनः समान्धर्मस्य, सम्बन्धिभेदेन-प्रतियोगिभेदेन द्वि:-द्विवारम् उपादानं-निर्देशः, द्विवारम्-पादानं च मिन्नयानुपूर्व्या एकयानुपृत्यी वा भवेत् । तत्राद्या यथा— रद्भटस्य—

> विरलास्तादशो लेके शीलसौन्दर्यसंपदः । निशाः कियत्यो बर्षेऽपि यास्विन्दुः पूर्णमण्डनः ॥

इत्यत्र विरलाः, कियत्यः इति पदाभ्यां विरलःवरूप एक एव धर्मः उपमा नोपमेयरूपसम्बन्धिभेदेन उपात्तः ।

द्वितीया यथा- मामहस्य --

'कियन्तरसन्ति गुणिनः साधुसाधारणश्रियः I

# स तु शुद्धो न सम्भवति । किन्तु विशेषणतया विशेष्यतया वा सर्वत्र विम्बप्रतिविम्बभादकरम्बितः इति ॥

### तत्त्वालोकः

स्वादुपाकफला नम्राः कियन्तो वाऽध्वशाखिनः ॥' इत्यत्र विरल्खं कियत्पदाभ्यां निर्दिष्टम् ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावे विशेषमाह-स त्विति ।

विम्बप्रतिबिम्बभावमाश्रित एव सर्वत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावः । न न शुद्धसामान्यरूपः इत्यर्थः । अत्र कारणं यन्ममप्रकाशे नागेशभट्टेनोक्तम् – भिन्नशब्दबोध्य एकोऽप्यर्थः विभिन्न इव प्रतीयते । अत एव—

'उदेति सविता ताम्रः ताम्रः एवास्तमेति च'

इत्यादौ द्वितीयवाक्ये 'रक्त एवास्तमेति चे'ति यदि कियेत तदा पदान्तर प्रितिपाद्यमानः स एवाथों भिन्न इव प्रतीयमानः प्रतीति व्यवद्धीतेति प्रकृतिप्रक्रमभङ्गदोषमाहुः प्राञ्चः । 'उदेति सिवते'त्यत्र सम्बन्धिमेदोऽपि नास्ति तथापि प्रतीतिव्यवधानम् । प्रकृते तु सम्बन्धिमेदादिप मेदप्रत्यय-स्तयोः । भिन्नरूपेण प्रतीयमानस्य नासाधारणता । साधारणीकरणे च किथिदुपायोऽन्वेष्यः । स च बिम्बप्रतिबिम्बमावः । तं विना धर्मस्य कथं साधारण्यमिति वस्तुप्रतिवस्तुभावस्थले विम्बप्रतिबिम्बभावकरम्बितत्व— मभ्युपेयमिति—तिचिन्त्यम्— 'मिन्नशब्द्ववोध्य एकोप्यर्थः' इति च न सार्वन्त्रकः । यतो 'घटः कलशः' इति विवरणविवरणिभावापन्नप्रयोगेषु विभिन्नतया प्रतीत्यभावस्य अनुभवगोचरतया व्यभिचारात् । एवं 'एक

पदोपाचोऽनेकोऽप्यर्थः अभिन्नतयेत्र भासते' इति नियमोऽपि तथेत । तथां सित नानार्थेकार्थपदानामवैलक्षण्यप्रसङ्गात् ।

किंच-पदार्थानां भेदे सित तद्वृत्तिधर्माणां प्रातिस्विक्रूपेण भेद एव वास्तिविकः । परन्तु साजात्यनिबन्धनमभेदमध्यवस्य अभिन्नताबुद्धिः । तादृशैकत्वप्रतिपत्तिहेतुः वस्तुप्रतिवस्तुभाव एव संवन्धविशेषद्धपः । बिम्ब-प्रतिबिम्बभाववत् । 'उदेति सिवता ताम्रः' इत्यादौ उद्यकालम्रुत्तिताम्रतायाः अस्तकालवृत्तित्तामृतायाध्य वस्तुतो भिन्नत्वात् । संबन्धिभेदतद्भावौ, शब्दभेद-तद्भावौ वा अर्थभेदतद्भावप्रयोजकाविति ।

नन्तेवं तर्हि—अनुगामित्व-वस्तुप्रतिवस्तुभावयोः को भेदः १ यत्र साधारणधर्भोपस्थापकपदेवयं तत्र अनुगामित्वम्, यत्र साधारणधर्भोपस्थापक— पदभेदः उच्चारणभेदो वा तत्र वस्तुप्रतिवस्तुभाव इति भेदात् । वस्तु-प्रतिवस्तुभावस्थले, एकसामान्यमूलकः अभेदः मूल्प् । विन्वपतिबिन्ब— भावस्थले तु धर्मभेदे सति सादृश्यमूलकः अभेदः मूलम् । अतश्च वस्तु— प्रतिवस्तुभावस्य बिन्बप्रिति बिन्बभावकर्ग्निवत्वभेवेति न नियमः । तत्र प्रमाणाभावात् ।

#### अन्यथा---

' मुक्ताभिः सिल्लिरयः स्तिश्विक्तपेशी — मुक्ताभिः कृतरुचिसैकतं नदीनाम् । स्त्रीलोकः परिकल्यांचकारं तुल्यं पल्यकः विगलितहारचारुभिस्स्वैः ॥'

# वस्तुतो भिन्नयोः [अपि] धर्मयोः परस्परसाद्दश्यादः भिन्नतयाध्यवसितयोद्धिरुपादानं विम्बत्रतिविम्बभाव इति ।

### तत्वालोकः

इति माघपये [स ८-९) नदीनां सैकतेषु स्वपल्यंकतुल्यता प्रतीयते, तत्र रुचिरत्वचारुत्वयोः, तद्विशेषणयोः मुक्ताहारयोः भेदाऽभावात् वस्तु-प्रतिवस्तुभा वे साधारण्यं संपाद्यम् । तत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावस्य विशेष्यतया विशेषणतया वा बिम्बप्रतिबिम्बभावकरम्बितत्वमेवेति नियमे उक्तधर्मस्य साधारण्यं न स्यात् । इष्यते त्वत्र उपमा । उक्तनियमाभावे तु अत्र मुक्तारुचिरव-हारचारुत्वयोरिष भेदाभावात् साक्षादेव वस्तुप्रतिवस्तुभावा-स्साधारण्यमिति पूर्णोपमोदाहरणत्वं संपद्यते । एवं च वस्तुप्रतिवस्तुभाव— विम्बप्रतिविम्बभावी उपमायां धर्मे साधारण्यसम्पादकाविति बोध्यम् ।

अत एव-रसगंगाधरकृद्पि-

'विमलं वदनं तस्या निष्कलङ्कं मृगाङ्गति ।'

इत्यादौ शुद्धोऽपि वस्तुप्रतिवस्तुभावः संभवति इत्याह ॥

बिम्बप्रतिबिम्बभावस्वरूपमाह --- वस्तुत इति ।

उपमा तावत् साधारणधर्मनिमित्ता । साधारण्यं च धर्मस्येकत्वे भवति । अत्र च वस्तुतो धर्मस्य नैकत्वम् । निह आननगत एव धर्मः कमलादा— वस्ति । तस्यासंभवात् । अपितु तज्जातीयोऽस्ति धर्मः । एवं मुखनकमलादिवर्तिनोधर्मयोः भेदात्साधारण्यं नास्तीति उपमायाः स्वरूपनिष्पत्तिरेव न स्यात् ।

यदि धर्मयोरिष साद्दरयमभ्युपेयते तदा तत्रापि साद्दरयनिमित्तमन्य-दन्वेष्टव्यम् । तत्राप्यन्यदित्यनवस्था स्यात् ।

ततश्च धर्मगोर्वस्तुतो भेदेऽपि प्रतीतावेकतावसायाद्वेदेऽपि अभेद इत्येतिन्निमित्तमेकमाश्रयणीयम् । तच्च सकृत्रिदेशेऽनुगामितारूपम् । एकार्थत्वे शुद्धसामान्यरूपम् । एतदेव वस्तुप्रतिवस्तुभावरूपित्युच्यते । असकृ-त्रिदेशे शुद्धसामान्यरूपत्वाभावे सत्यपि पारिशेष्याद्विम्बप्रतिबिम्बभावरूप— त्वमेव । एतेषां च धर्माणामभेदेनैव प्रतीतेः साधारणत्वम् । अभेद— प्रतीतिश्चात्र सादश्यनिमित्ता । सादश्यस्य च सितत्वादिगुणयोगो निमिग् त्तम् । एवमभेदप्रतीतिमुखेनात्र समानधर्मत्वम् ।

लोकोऽपि हि चिलफलकादौ बिम्बात् प्रतिबिम्बस्य भेदेऽपि मदीयमे-वात्र वदनं संक्रान्तमित्यभेदेनामिमन्यत इति आनुभविक एवासावर्थः।

अन्यथा हि प्रतिबिम्बद्रशने 'क्रुशोऽहं स्थूलोऽहम्' इत्याद्यभिमानो नोदीयात् । अतथ्य उपमेयवृत्तिधर्मस्य विम्बता । तया च धर्मे साधारण्यं संपाद्यते ।

अत एव वामन काच्यप्रकाशकाशादिभिः प्राचीनैः—

'स मुनिर्छािछतो मौङ्या, कृष्णाजिनपटं बहन् । व्यराजन्नीरुजीमृतभागाश्चिष्ट इवांशुमान् ॥

इत्यादी मीक्षीपटादे: वस्तुतो भेदेऽपि अभेदविवक्षामाश्रित्य साधारणधर्मस्य हीनत्वमुक्तम् ।

रसगंगाधरकृतस्तु - उपमेथगतानामुपमानगतानां चासाधरणानामपि

तत्र बस्तुप्रतित्रस्तुमावस्य विशेषणता यथा—
यान्त्या मुहुर्वलितकन्धरमाननं तत्
आवृत्तवृन्तशत्वत्रनिभं वहन्त्या ।
दिग्धोऽमृतेन च विषेण च पश्मलाक्ष्या
गाढं निखात इत्र मे हृदये कटाक्षः ॥

### तत्त्वालोकः

धर्माणां सादृश्यम्लेनाऽभेदाध्यवसायेन साधारण्यकरूपतमित्युक्तवा, उपमेयो-पमानवृत्त्योधर्मयोः शाब्दत्वमार्थत्वं वा स्यात् । परन्तु एकस्य शाब्दस्वम्, अन्यस्यार्थत्वं माभूत् । तथा सति दोषत्वमेवेत्यप्याहुः । विस्तरस्त्वन्यत्र द्रष्टव्यः ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नस्य धर्मस्य विम्बप्रतिविम्बभावापन्नार्थविद्रोषणतयोपस्थितौ उदाहरणं प्रदर्शयति—तन्नेति । मालतीमवलोकयतो माधव—
स्योक्तिरियम् । यान्त्या – गच्छन्त्या , गमनसमयेऽपि मह्शनौत्सुवयेन
मुद्दः-वारं वारं, विलतकन्धरं-परिवर्तितप्रीवम् अत एव आवृत्तवृन्तशतपत्रनिभं
कुसुमबन्धननालअपवर्जितविकचपुण्डरीकादपि निरितशयदीप्तियुक्तम्, तादश—
पुण्डरीकतुल्यं वा आननं वहन्त्या, तया पक्ष्मलाक्ष्या क्षितेप्वपि बहुषु
कटाक्षेषु नीरन्न्नतरुशाखानिरुद्धतयोपरुद्धषु किष्ट्यदेकः कटाक्षः दैवान्मम हदये,
गाढं-हढं निखातः विदार्थ हृदयमन्तः प्रवेशितः । तस्यागमनसमये अवलो—
कनं मम हृदये लग्नितेत्यर्थः । अत्र गाढमित्यनेन पुनरुद्धरणाशक्यत्वं
सूचयित । दृढसंलम्नत्या इदानीमपि तथैव वर्तमानोऽन्त्वश्चर्यमिव व्यथ—

अत्र विम्बशितविम्बभावेन निर्दिष्टयोः कन्धराः वृन्तयोः विक्षतावृत्तदाव्दाभ्याम् एक एव धर्मो विद्रोषणतया निर्दिष्टः । इति ।

विशेष्यता यथा —

'सा तेन जगृहे साध्वी हठात् साध्वसकस्पिता । वानरेणातिलोलेन वाताधूतेव तस्तरी ।।

# तत्त्वालोकः

यतीत्यभिप्रायः । स्मरः धनुर्गहीत्वा तामेव लतामादाय तत्कटाक्षमेव नाराचं मन्मनिस लक्ष्ये कदाचिद्प्यनुद्धरणीयं निखातवान् इति गृदाभिप्रायः । कीद्दशः कटाक्षः ? अमृतेन विषेण च दिग्धः । पतनसमयेऽतिशयिता— ह्यादजनकत्वात्, इदानीमिष जीवनहेतुत्वाच अमृतेन दिग्धः । दुस्सह— विषयोगवेदनानिमित्तवात् विषेण दिग्ध इत्यर्थः ।

अत्र विम्बप्रतिविम्बभावमापन्ने ये कन्धरावृन्ते तयोः प्रत्येकं क्रमेण विलित्त्वावृत्तत्वे वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्ने विशेषणे। तदेतदाह—अनेति। अथ वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नधर्मस्य विशेष्यत्वे सित विम्बप्रतिविम्बभावापन्नस्य विशेषणत्रया प्रतीतिर्यत्र तादशं लक्ष्यमुदाहरति—विशेष्यतेति। साध्व—सकम्पिता—भीतिसं नातकम्पा, सा साध्वी—पतित्रता अतिलोलेन अतिचपन्लेन वानरेण किपना गृहीं । वातेन—वायुना आधूना—कम्पिता वल्लरीन, मञ्जरीन, तेन पुरुषेण हठात् बलान्कृत्य, जगृहे-गृहीता।

अत्र साध्वसवातयोः विम्बत्रतिविम्बभावापन्तयोः कम्पिताधृतशब्दाभ्यामेक एव धर्मो विशेष्यतया निर्दिष्टः ॥

शुद्धविम्बप्रतिविम्बभावो यथा—'पाण्डयोऽयमंसापितलं-बहारः' इत्यादि ।

### तत्त्वालोकः

अत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावमापन्नयोः कम्पिताधृतयोः विशेष्यःवं साध्वस-चातयोः विशेषणत्वम् बिम्बप्रतिबिम्बभावश्चत्याह-अत्नेति ।

ननु -अत्र आननशतपत्रयोः प्रतीयमानेनैव धर्मेण सौन्दर्यादिना साम्यनिष्पत्तौ कन्धरावृन्तयोः बिम्बप्रतिबिम्बमावमूळतया आवृत्तविकत्त्वयोः वस्तुप्रतिवस्तुभावमूळतया साधारण्यसंपादनेन किंफलमिति शंक्यम् - एकधर्म- घटितसादृश्यापेक्षया बहुधर्मघटितसादृश्यस्य चमत्कारितशयाधायकत्वात् तथा तत्संपादने प्रयतः ।

अन्यथा-यान्त्या मुहुरित्यंत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावविग्वपतिविग्वभावयोः सर्वस्वकारादिभिः स्वीकारः अनुपयुक्तः स्यात् ।

प्रन्तु- एतावानयं विशेषः । उपमानोपमेयविशेषणानामभेदबुद्धेः कचिस्सादृश्यप्रयोजकत्वं यथा —

> 'उत्त्वातद्रुमिनव शैलं हिमहतकमलाकःसिन लक्ष्मीनिमुक्तम् । पीतमदिरमिन चषकं बहुलप्रदोषिनन मुग्धचन्द्रनिरहितम् ॥

इति प्रवरसेनविरचितपद्ये — शैले उत्खातदुमत्वं विलक्षणभ्संयोगरहि

ैं अत्र हरिचन्दनबालातपौ, हारनिर्झरौ च बिम्बप्रति विम्बभावेन निर्दिष्टौ ।

### तत्त्वालोकः

तत्वम्, समेद्र चोद्धृतत्वमिति विशेषात् तयोरभेदबुद्धिः साहश्यप्रयोजिका । तयोधर्मान्तरप्रयुक्तसादश्यमूळकचमत्काराप्रसिध्या उत्त्वातद्भुमत्वे सादश्य प्रयोजकत्वानुसंधानं विना न प्रतीतेः पर्यवसानम् । 'यान्त्या मुहु' रिति पद्य तु कन्धरावृन्तादीनामैक्यज्ञानाभावेऽपि सौन्दर्यादिना सादश्यप्रतीतिपर्य – वसानं भवत्येव । अथापि उक्तानामैक्यज्ञानं सादश्यज्ञाने उत्कर्षप्रति – पत्तिमात्रफळकमिति ।

अथ वस्तुप्रतिवस्तुभावाकरिम्बतं बिम्बप्रतिबिम्वभावमुदाहरति — शुद्धेति । बिग्वपतिबिम्बभावे शुद्धता च वस्तुप्रतिवस्तुभावाकरिम्ब तत्वमेव । पाण्डघोऽयमिति पद्यं प्राम्व्यास्त्यातम् । अत्र कयोः बिम्बप्रति बिम्बभाव इत्यत्राह-अन्नेत्यादिना ।

नन्वत्र — हरिचन्दनादेर्धर्मित्वमेवेति कथं धर्मत्वमिति चेत् । धर्मिणोऽपि धर्मत्वमाश्रयाश्रयिभावाद्युज्यते । धर्मिविशेषप्रतिपादनोन्मुखाश्च। धर्मिणोऽपि धर्मा इत्येवोच्यन्ते । पाण्डयोऽयमित्यत्र च हाराङ्गरागयोरुपादानं हि पाण्डयस्य वैरुक्षण्यसम्पादायैव । इन्दुमतीं प्रति पाण्डयस्य विरुक्षणारुम्बनिवभावत्वेन प्रतिपिपादयिषिदत्वात् । अन्यथा हि-पाण्डया दिराजयोः उपमाया उत्थानमेव न स्थात् । त दशोपमासमुत्थाने च हारिनिर्झरादीनां वस्तुतो भेदेऽपि अभेदिववक्षा अवश्यमाश्रयणीया । अत

## श्लेषो यथा —

नरसिंह महीपाल समस्तोऽपि रिपुस्तव । - पारावारसमानत्वं दधाति स्वपदच्युतः ॥ इति ।

## तत्त्वालोकः

एव हारनिईशरादिधर्मनिमित्तेवोपमा । तावन्मात्रेणैव उपमापर्यवसनात् । एवं च बिम्बप्रतिबिम्बभाव उपमानिर्वाहायाश्रयणीय एव ।

कचित् स्रेषेण धर्मे साधारण्यं संपाद्यत इ युक्तं तस्य विद्याधरोदाहृत मुदाहरति - इलेषो यथेति । हे नरसिंहमहापाल-नरसिद्यनामकनरपते । तव भवतः, समस्तोऽपि रिपुः निखिलोऽप्यरातिवर्गः, स्वपदच्युतः – स्वस्थानान् भ्रष्टः सन् स एव स्वपन् अच्युतो विष्णुर्थत्र सः क्षीरसागरः पारावारसमानत्वं अर्णवसाहश्यं दधाति प्रामोति । अत्र

'पारावार इवाभाति प्रमादात्स्वपदच्युतः'

इति पठो यदि स्यात् तदा स्वपदच्युत इत्यस्य उपमानांशेऽन्वेतुं शक्यो भवेत्, अन्यथा एकदेशान्वयः प्रसज्येत तदा तु पदार्थः पदार्थेनान्वेति, नतु पदार्थेकदेशेन इति न्यायिवरोधस्स्यान्।

अत्र वैरिषु स्वपदच्युतत्वं स्वस्थानभ्रष्टत्वरूपं, समुद्रे स्वपद्धिविशिष्टत्व रूपमिति वैरिसमुद्रयोः धर्मे यद्यपि न साधारण्यम् ,

अथापि एकपदोपात्तस्यानेकस्याऽप्यर्थस्येकवद्भासमानत्वम् अनुभसिद्ध मिति स्त्रेषमूलकाभेदाध्यवसायेन स्वपदच्युतत्वमभिन्नमिति कृत्वा तिन्निमित्तकं सादृश्यं वैरिसमुद्रयोः परिकल्प्यत इति भावः ।

उपचरो यथा --

उद्भवन्तमुदिताचिषं तृतो भानुमन्तिमव हेमभुभृतः । पङ्कत्तिरिव कुमारमीक्षणैः विस्मयेनविकचैः पपुर्जनाः ॥ इति ।

## तत्त्वालोकः

कचिदुपचारेण धर्मे साधारण्यं संपाद्यत इत्युक्तम् तस्योदाहरणमाह —उपचारो यथेति । उपचारो नाम-गुणवृत्तिः लक्षणा । उपचरणमित शयिता व्यवहारः इत्वर्धः । उक्तं चान्यत्र—'उपचारो नाम अत्यन्तिवश— कलित्रयोः पदार्थयोः साहस्यातिशयमिहेन्ना भेदप्रतीतिस्थगनम् दिति । गौणी लक्षणा उपचारपदवाच्येति फलिति । सामान्यतो लोकेऽपे गौणे ह्यर्थे प्रयुज्यमानश्चादः मुख्यार्थारापेण प्रवर्तते । स च आरोपोऽन्यथानुपपि मूजः । सर्वथा ह्यन्यथानुपपिः बल्वती । अत एव गौणशब्दप्रयोगेष्वर्थः विपर्यस्यति न तु शब्दः । यथा 'गौर्वाहीकः' इत्यादौ ।

उद्भवन्तमिति — जनाः – प्रजाः हेमभूभृतः – कैं छासात , उद्भवन्तम् उद्यन्तम् उद्यन्तम् उदितार्चिषम् – उद्भतरोचिषम् , भानुमन्तमिव प्रभाकरमिव बालसूर्यं मिवस्थितं, कुमारं राजसुतं, पङ्कजिरिव स्थितैः – (रक्त) पुण्डरीकैरिष स्थितैः विकचैः विकासिमिः, ईक्षणैः नेत्रैः, विस्मयेन – आश्चर्येण पपुः आस्वाद – यामासुः इत्यर्थः मुखकमलावलोकनेन आनन्दमनु बभूवुरितियावत् ।

अत्र पङ्कजेक्षणयोरुपमा । तत्प्रयोजकश्च धर्मः विकचपदोपात्तः

अत्र विकासः पुष्पधर्मः उपमेयेषु वीक्षणेषूपचरित इति।

समासभेदाश्रयणं यथा--

तया विश्वद्धाननचन्द्रकान्त्या प्रफुल्लचक्षु:कुमुदः कुमायो । प्रसन्नचेतस्सलिलव्यिवोऽभृत

संसृज्यमानः शरदेव लोकः ॥ इति ।

## तत्त्वालोकः

विकासः, स च उपमानभूतपुष्पमात्रवृत्तिः, न पुनरूपमेये ईक्षणेअथापि पुष्पधर्मस्य विकासस्य ईक्षणे उपचारः । आनन्द्रजनकत्वःत् । ततश्च आनन्दे विकासाभेदाध्यवसायेन पङ्कजेक्षणयोस्सादृश्यप्रतीतिः । अन्यनिमिः तकसादृश्यस्याप्रसिद्धः , तस्मात् कश्चिद्धर्मः सादृश्यनिर्वाहकः । कश्चित्तु तदुन्कपप्रयोजक इत्यमित्रायेणाह-अत्रेति ।

कचित् धर्मप्रतिपादकस्यैकस्यैव पदस्योपादानेऽपि समासभेदाश्रयणेन धर्म साधारण्यं संपाद्यम् उपमानिर्वाहयेत्याह — समासभेदेति । उदाहरति तया विवृद्धेति । विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या शरदा संसुज्यमानो लोकः यथा प्रफुल्लचक्षुःकुमुदः. प्रसन्नचेतस्सलिलश्च भवति, तथा विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या तया कुमार्था संसुज्यमानः शिवः प्रफुल्लचक्षुःकुमुदः, प्रसन्नचेतस्सलिलश्चाभृत् इत्यन्वयक्रमः ।

अत्र होक-शिवयोः उपमाप्रधानीभूता । तद्विशेषणयोः शरःकुमायोः उपमा तद्वपर्सर्जनीभूता । आननमिव चन्द्रः आननचद्रः, आनचन्द्रस्य कान्तिः

आननचन्द्रकान्तिः, विवृद्धा आननचन्द्रकान्तिः यस्याः सा तया विवृद्धानन चन्द्रकान्त्या शरदा संस्डयमानः संबन्धमनुप्राप्तः लोकः – जनः यथा येन प्रकारेण चक्ष्ं्षीव कुमुदानि चक्षुः कुमुदानि प्रफुछानि चक्षुः कुमुदानि यस्य सः प्रफुछचक्षुः कुमुदः, एवं चेत इव सिलेल्डम् – चेतस्सिलेल्डम् । प्रसन्न चेतस्सिलेल्डं यस्य सः प्रसन्नचेतन्सिलेल्ड श्रमवति, तथा आननं चन्द्र इव आननचन्द्रः आनन चन्द्रस्य कान्तिः, आननचन्द्रकान्तिः विवृद्धा आननचन्द्रकान्तिर्यस्यास्सा तया — विवृद्धा नचनन्द्रकान्तिर्यस्यास्सा तया — विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या, तया कुमार्या — पार्वत्या, संस्डयमानः सङ्गतः शिवः ईश्वरः, चश्चंषि कुमुदानीव चक्षुःकुमुदानि । प्रफुछानि चक्षुःकुमुदानि यस्य सः प्रफुछचक्षुःकुमुदानि चव्यः सलिल्डमिव चेतस्सिलेल्डम् प्रसन्नं चेतस्सिलिलं यस्य सः, प्रसन्नचेतस्सिलिल्डम् अभृत् इत्यन्वयार्थः । अव्याजसुन्दरमुखकमल्या पार्वत्या सङ्गतस्य परमेश्वरस्य तदवल्लोकनेन चस्रुरानन्दः चित्तप्रसादश्च समजनि इति यावत् ।

एतेनेदगुक्तं भवति छोको यथा ग्रीष्मवर्णसमययोः वातातपवृष्टि-समुद्भृतव् लिप्रक्षेप—तापाधिक्यजलिबन्दुनिपातिभया संकुचितनेत्रहृदयश्च भूत्वा शरदागमे सित मेघानाच्छादिताकाशदेशोदितराकाचन्द्रचिन्द्रका प्रसरशीतलितहेन्त्रेत्रः भवति, तथा कामदेहदाहप्रभवतृतीयनेत्रे द्भून दहनताप संकुचितनेत्रहृदयादिशवः राकानिशाकरप्रतिमाप्रतिमशोभानपार्वृती समागमगम सञ्जातशीतलनेत्रहृदयश्चाभूदिति ।

शरसमयसङ्गतलोकदृष्टान्तेन च अयमर्थो ध्वन्यते — ग्रीष्मे वातेन प्रक्षित्तभूरेणूनि, तापेन क्षीणजलानि च सरांसि भवन्ति । तथा वर्षासु मेघो-दरविनिर्मुक्ताभिः वर्षधाराभिः समं विषं मुझन्तो नागाः जलाशयेषु प्रपतन्ति । तेन च अनुपभोग्यं सकद्धषं च जलं भवति । शरदागमे च अगस्त्यनक्षेत्रे

अत्रं विद्युत्ताननचन्द्रकान्त्येति विशेषणं देव्यां शरदि च समासभेदेन प्रवर्तते ईति ।

मिश्रणेषु अनुगामित्वविष्वप्रतिविष्वभावयोः मिश्रणं यथा—

#### तत्त्वालोकः

उदिते जलं विशुध्यति । 'अगस्त्योदये विषशुद्धिः' इति बाणमदृश्च । एतेन प्रकृतिप्रसादे जनानां चक्षुः मनश्च प्रसन्नं विकसितं च भवतीत्यनुभवः प्रदर्शितो भवति ।

अत्र शरदपर्णयोः उपमायां धर्मे न साधारण्यम् । यतश्च शरदि चन्द्रकान्तिप्रकर्षः । अपर्णायां आननकान्तिप्रकर्षः इति भेदात् । इत्यं सिति प्रवृद्धाननचन्द्रकान्त्येति पदप्रतिपाद्यस्य नैकरूपत्विमिति चेत्, उच्यते—शरत्पक्षे आननमिव चन्द्र इति, विशेषणसमासेनोत्तरपदार्थप्राधान्यं संपाद्य चन्द्रकान्तेः, अपर्णापक्षे आननं चन्द्र इवेति उपितसमासाश्रयणेन पूर्वपदार्थप्राधान्यं संपाद्य आननकान्तेः समासभेदलब्धार्थद्वयस्य अभेदाध्यवसायेन साधारण्यं संपाद्य उपमा निरुद्धात इति भावः । तदेतदाह - अत्रेति ।

रसगंगाधरकारस्त्वेवविधमुदाहरण नैव प्रदिशत्वान् । तस्य चैवमादी क्षेषेणव निर्वाह इति अभिप्रायात् ॥

क्विदेषां यथासंभवं मिश्रणेनेति प्रतिज्ञानुगुण्येन तेष्विप अनुगामित्व विम्बप्रतिबिम्बभावयोः मिश्रणे सित् धर्मे साधारण्यं संपाद्यत इत्युदाहरित - मिश्रणेषु इत्यादिना ।

भीमकान्तेर्नृपगुणैः स बभुवोपजीविनाम् । अधृष्यश्रामिगम्यश्र यादोरत्नैरिवार्णवः ॥ इति ।

अत्र अष्टब्यत्वमभिगम्यत्वश्च नृपगुणानां यादो रत्नानां च विम्बप्रतिविम्बभावमपेक्ष्य लब्धात्मकस्साधा-रणो धर्मः । इति ।

#### तत्त्वालोकः

सः-दिलीषः उपजीविनाम्-आश्रितानाम् , भीमैः-भीतिकरैः तेजः प्रतापादिभिः, कान्तैः-चित्ताकर्षकैः कुलशीलदाक्षिण्यादिभिश्च, नृपगुणैः राज्ञामावश्यकैः गुणैः [युक्तः] यादोभिः-जलीयैः क्ररसत्वैः, रहेनैः उत्तमवस्तु भिश्च युक्तः अर्णव इव अधृष्यश्च-अनिभवनीयश्च, अभिगम्यश्च-आश्रय णीयश्च बमूव आस इत्पर्धः।

अत्र दिलीपाणवयोरुपमा निबध्यते । तत्र अधृष्यत्वं, अभिगग्यत्वं च उपमानेऽर्णवे, उपमेये दिलीपे चैकरूपेणान्वीयमानोऽनुगामिधर्मः । परंतु सः स्व (अधृष्यत्वाभिगम्यत्व) प्रयोजकविषयोक्षेखरहितः उपमाप्रयोजको न भवति । अतः तरप्रयोजकानां नृपगुणानां, यादोरत्नानां च सादृश्यमूलकम भेदमध्यवस्य अनुगामितां संपाद्य दिलीपाणवयोरुपमा सिद्ध्यतीत्याह—अत्रेति । एतदुक्तं भवति । बिग्बप्रतिबिग्बमावमूलकत्या लब्धात्मनो धर्मस्य कचिदनुगामिन्वमिति ।

अनुगामित्वक्लेषयोर्मिश्रणं यथा-

गते तब अति बन्स पश्चतां चिराय नश्चान्द्रमसं कुलं महत्। अदृष्टसंतानतया न शोभते वनं हरेः प्राङ्मथनादिवोदधेः॥

## तत्त्वालोकः

एवमनुगामित्व-श्लेषयोस्सांकर्यप्रयुक्तं धर्मे साधारण्यं कचित्संभवती त्युदाहरति-अनुगामित्वेत्यादि ।

हे वत्स ! इत्यनुकम्पाकृतं संबोधनम् । तव आतिर-भवत्सोदरे पश्चतां गते-मृत्युवशं गते, चिराय-बहो:कालादिष, अदृष्टसंतानतया-वंशिव च्छेदसंभावनया, नः-आसाकीनं, षष्ठीविभक्त्या बहुशाखतयावतत्त्वं पारि-शुध्यं च सूचितं भवति । चान्द्रमसं चन्द्रसंबिध, तेन त्रेलोक्यविख्यात्त्वं सूचितं भवति । चान्द्रमसं चन्द्रसंबिध, तेन त्रेलोक्यविख्यात्त्वं सूचितं भवति, अत एव महत् कुलं-वंशः, उद्धेः समुद्रस्य मथनात् प्राक् अदृष्टसन्तानतया-अदृष्टकल्पवृक्षतया हरेः इन्द्रस्य वनम्-नन्दनवनम् यथा न शोभते तथा न शोभते इत्यर्थः ।

'विष्णुः चन्द्रेन्द्रवातार्कयमाश्चांशुशुकाग्निषु । कपिभेकाहिसिंहेषु हरिर्ना कपिले त्रिषु ॥ इति वैजयन्ती ।

अत्र चन्द्रवंशस्य नन्दनोद्यानस्य चोपमा निबद्धा । तत्र च साधारणो धर्मः अपेक्षितः । स च धर्मः सन्तानादर्शनं तच चन्द्रवंशेऽदृष्टसन्तितिरूपं, नन्दनेऽदृष्टपारिजातत्वरुपमिति भेदात् कथं साधारण्यम् ?

अत्र संतानशब्दक्लेषमपेक्ष्य लब्धात्मकं शोभारहि-तत्वं साधारणो धर्मः ॥

तिटदुज्वलहेतिमुत्तरः
कुरुराजध्वजिनीं विलोकयन् ।
प्रिययेव भिया सकस्पया
परिरेभे धृतवर्भपाथसा ॥

## तत्त्वालोकः

न च सन्तानपद्वाच्यतावच्छेदकसंतानत्वमेकमेवेति कृतो न साधा-रण्यमिति वाच्यम् । सैंन्धवादिपदवत पुत्रत्वं पारिजातत्वं च वाच्य तावच्छेदकं न सन्तानत्वमिति न साधारण्यम् । अत एव श्लेषम् लकः अभेदः तत्र तत्र अध्यवसीयते । तथा च संतानशब्दे श्लेषम् लकमभेदमध्यवस्य अदृष्टसंतानत्वस्य चन्द्रवंश — नन्दनोद्यानोभयसाधारण्यं इति तन्मूलतया 'न शोभत इति'शोभारहितत्वं साधारणोधर्मः इत्युपपादयति—अत्रेति !

कचित् अनुगामित्वोषचारयोस्मिमिश्रणेन धर्मे साधारण्यं सेपाद्य उपमा निरुद्धत इत्युदाहरति — तिटिदिति । उत्तरः – विराटसूनुः, तिटिदिव सौदामिनीव उज्वला — अप्रधृष्या हेतिः — आयुधिविशेषः यस्याः सा ताम् कुरु-राजस्य – धार्तराष्ट्रस्य मीष्मद्रोणादिभिः युद्धविशारदेः अधिष्ठितां ध्विजिनीं सेनाम्, विलोकयन्नेव पश्यन्नेव, धृतधमपाथण — सस्वेदया अत एव सकम्पया वेपथुमत्या, प्रिययेव — वल्लभयेव सकम्पया मिया — भीत्या, परिरेमे परिष्वक्तः । उत्तरगोप्रहणेऽहमहमिकया उत्तरः बृहन्नळां स्वसारथ्ये नियुज्य युद्धायोद्यतः भीष्मादीन् युद्धविशारदान् विलोक्य भीतः सस्वेदं सकम्पश्च जात इति भावः ।

# अत्र सकम्पत्वानुगामिधर्मापेक्षया लन्धचारुमावं परिरंभकर्तृत्वं भीत्याग्रुपचरितम् । इति ।

## तत्त्वालोकः

लोकेऽपि भीत्या कम्पमानाः पाश्चवर्तिनः परिरंभन्ते तदेतदुपवर्णितं 'त्रसत्तुषाराद्रिसुताससंभ्रमस्वयंग्रहाश्चषसुखेन निष्कयम् ।'

इति माघे । अत्र परिरंभश्च आलिङ्गनं तच्च चेतनव्यापारः । भीतिश्च न चेतनात्मिकेति तस्याः उक्तव्यापारकर्तृत्वं नीपपद्यत इति कविर्जानात्येव । अथापि स्वायचे शब्दप्रयोगे गौणशब्दं प्रयुङ्जानस्य प्रयोजनप्रतिपिपादिया अस्त्येव । तच्च प्रयोजनं भीतेः अत्यन्तमपरित्याज्यत्वरूपम् । एवं च चेतनव्यापारस्य परिरंभस्य उपचारेण प्रत्यायनमपि सकम्पत्वरूपानुगतधर्म संबन्धनिमित्तकचारुत्वमिति अनुगामित्वापचारयोस्सांकर्येण प्रियामियोः उपमायां साधारण्यं धर्मे संपाद्यत इत्युपपादयति — अत्रेति ।

अत्र भीरोः विराटसुतस्यः भयानकहेतिधारिकुरुसेनावलोकनजन्यः कंपादिनाऽनुभावितः त्रासास्यो (व्यभिचारी) भावः ध्वन्यते । तस्य च प्रियोपमा अलंकारः ।

यद्यपि-उपमया बाच्योऽथोऽलंकियते । वथापि तस्य तदेवालंकरणं यद्यक्षचार्थाभिव्यञ्जनसामध्यीधानमिति । वस्तुतो ध्वन्यात्मैवालंकार्थः । कटककेयूरादिभिरपि हि शरीरसंयोगिभिश्चेतन आत्मैवालंकार्थः । नहि चेतना-पंत शवशरीरं कुण्डलाद्युपेतमपि शोभते, अलंकार्यस्याभावात् । यतिशरीरं कटकादियुक्तं द्यास्यावद्दं भवति अलङ्कार्यस्वयोग्यताया अभावात् । न च

अनुगामित्वसमासभेदाश्रवणयोर्मिश्रंण यथा--

क्येनपक्षपरिधूसरालकाः सान्ध्यमेघरुधिरार्द्रवाससः । अङ्गना इव रजस्वला दिशो नो बभृवुरवलोकनक्षमाः ॥

## तत्त्वालोकः

देहस्य किंचिदनौचित्यम् इति वाच्यम् ; वस्तुत तादश आत्मैवालंकार्यः न । अहमलंकृत इत्यभि मानात् । अत एव ध्वनिकृता—

> 'रभावादितात्पर्यमाश्रित्य विनिवेशनम् । अलंकृतीनां सर्वासामलंकारत्वसाधनम् ॥'

इत्युक्तं संगच्छते ॥

अथ अनुगामित्वसमासभेदाश्रयणयोग्मांकर्षे मित साधारण्यमुपपाद यितुम् उदाहरणं प्रदर्शयति अनुगामित्वेत्यादि । दिशः आशाः, अवलोक नक्षमाः—द्रष्टुमर्हाः नो बभूवुः – नाभवन् । का इव स्थिताः ! अङ्गना इव स्थिताः ! किहश्यः दिशः ! श्येनपक्षा एव परिधूमराः अलकाः यासां ताः पक्षे, श्येनपक्षा इव परियूमराः अलकाः यासां ताः, तथा सान्ध्यमेघा एव रुधिराद्रीणि वासांसि यासां ताः । पक्षे, सान्ध्यमेघा इव रुधिरेण रक्तेन आद्रै वासः यासां ताः । रजो धूलिः असामस्तीति रजस्वलाः । 'रजः कृष्यासुतिपरिषदो वलच्' [पा.सू.५-२-११२] इति वलच् प्रत्ययः । पक्षे, रजस्वलाः ऋतुमत्यः 'स्याद्रजः पुष्पमार्तवम् ' इति अमरः । एकत्र दृष्टिदोषात् , अपरत्र शास्त्रदोषाद दर्शनानर्हता ।

अत्र इयेनपञ्चपरिधूसरेत्यादिविशेषणयोः समास भेदाश्रयेण साधारण्यमपेक्ष्य अवलोकनाक्षमत्वमनुगामिधर्मः चारुतातिश्यं पुष्णाति ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावबिम्बप्रतिबिम्बभावयोमिश्रणं यथा —

लिङ्गिमुदः संवृतिविक्रियास्ते हृदाः प्रसन्ता इव गृहनकाः । वैदर्भमामन्त्र्य ययुक्तदीयां प्रस्यर्थं पूजामुपदाच्छलेन ॥

## तत्त्वालोकः

अत्र अङ्गनादिशोः उपमा निबध्यते । तयंश्य साधारणधर्मोऽपेक्षितः । स च अवलोकनानर्वत्वम् । तच्च कारणमन्तरा न घटते । कारणं चात्र श्येनपक्षपरिधूसरेत्याद्युपात्तम् । तच्च दिक्षु अलकाभिन्नतया अवस्थितश्येनपक्ष परिधूसरत्वादि, अंगनासु श्येनपक्षसदृशधूसरालकवत्वादीति भेदात् तत्कथं साधारण्यं इति चेत् रूपकोपमितसमासद्वयलब्धार्थस्याभेदाध्यवसायेन साधा-रण्यं संपाद्य अवलोकनानर्वत्वमनुगामिधमः चारुतातिशयं पुष्णातीति समास भेदाश्रयणस्य अनुगामित्वोपकारत्वभिति उपपादयति—अत्रेति ।

वन्तुप्रतिवस्तुभाविबन्बप्रतिविन्बभावयोः मिश्रणेनापि धर्मे साधारण्यं परिदृश्यत इत्युदाहरति - वस्तुप्रतिवस्तिवस्यादिना । मृदः हर्षस्य, लिङ्गः चिह्नैः मुखनेत्रप्रसादकपटहासपुलकोद्गमप्रियोक्त्यादिभिः, संवृतविक्रियाः निगूहितविकाराः, ते नृपाः, प्रसन्नाः बहिर्निमेलाः, गूढनकाः अन्तर्लीन

अत्र विविश्वतिविविभावापत्रयोः क्रोधनकयोः, संवृत
गृद्क्षञ्दाभ्याम् एक एव धर्म उक्त इति विम्बिश्वतिविम्ब
मानवस्तुप्रतिवस्तुभावः । सन्तोषचिद्धप्रसादयोः विम्ब
प्रतिविम्बभावश्च ॥

## तत्त्वालोकः

प्राहाः, हदा इव अतलस्पर्भेजला इव, तम् भोजनृपतिम् आमन्त्रय भापृच्छ्य, तदीयां भोजाय प्रदेयां, पूजां सपर्यो उपदाच्छलेन उपायनमिषेण प्रत्यर्प्य समर्प्य, ययुः निजेमुः इत्यर्थः ॥

अत्र हदानां नृपाणां चोपमा निवध्यते । तद्विशेषणयोः नक्रकोधयो विम्बप्रतिबिम्बमावः । नक्रकोधविशेषणयोः संवृतगृदशब्दार्थयोः एकरूपत्वात् वस्तुप्रतिबस्तुमावः । सन्तोषचिह्नप्रसादयोः विम्बप्रतिबिम्बमावश्च निवद्ध इति वस्तुप्रतिबस्तुमाव—बिम्बप्रतिबिम्बमावसांकर्यनिबन्धनं साधारण्यं धर्मे संपाद्य उपमा निरूह्मत इत्याह—अत्रेति । अत्र विशेषणतया विशेष्यतया च बिम्बप्रतिबिम्बमावकरम्बतयोधमयोः वस्तुप्रतिबम्तुमाव इति तु परं विशेषः

अत्रेद मबधेयम् — ननु चात्र सन्तोषचिह्न – प्रसादयोः विम्बप्रतिबिम्ब भावोऽभिहितः तःकथमुपपद्यते ! प्रसादस्यापि सन्तोषचिह्ररूपः वेन भेदा ऽभावात् । निर्विशेषं न सामान्यविशेषयोः भेदोऽभ्युपेतः । 'निर्विशेषं न सामान्यम् ' इति न्यायात् । अत एव – 'अनन्तरः नप्रभवस्ये 'ति त्रागुदाहृत पद्ये दोषगुणविशेषणां कलंकिकरणानां तिद्वन्नत्वाभावादिः युक्तम् इति चेत् –

क्लेष-बिम्बप्रतिबिम्बमावयोर्मिश्रणं यथा-

पार्थनाशस्रुदिता नृपात्मजाः बाष्पमृहुरभिनीतमन्यवः। आतप्कथितपाथसो बहिः शीतगर्भसलिका इव हृदाः॥

## तत्त्वालोकः

नृपेषु प्रसादन्यतिरिक्तस्यापि पुलकोद्गमप्रियोक्त्यादीनामपि सन्तोषचिहान संभवात् पुलकोद्गमादिप्रसादयोः भेदं मनसि निधायैव विम्बप्रतिबिम्बभावोक्ति-रिति दीक्षिताशयात् ॥

वस्तुतस्तु — इन्दुम्तीवरणार्थमागतैः तदलामात्कुपितैः कपटहास — मुखप्रसाद्प्रियोक्त्यादीनामेव प्रत्यक्षत्वं, न तु रोमाञ्चादीनां तदानीं कञ्चुिकत त्वादिति सन्तोषचिह्नप्रसादस्य – हृदयगतप्रसादस्य च वस्तुप्रतिवस्तुभावकल्पनं कृत स्याद्यदि तदा सुष्टूक्तं स्यादिति विभावनीयम् । अन्यथा मुखनेत्र प्रसादयोः परित्यागः कृतो भवेत् ॥

अथ श्लेषिवन्वप्रतिबिन्बमावयोर्मिश्रणेन धर्मे साधारण्यं संपादियत— व्यमिति तदुदाहरति—इलेषेत्यादिना । नृपात्मजाः नृपसुताः, पार्थस्य अजुनस्य नारोन विनष्ट इति निश्चयात्मकेन, ज्ञानेन मुदिताः हृष्टाः सन्तः, अमिनीतम्न्यवः आविष्कृतशुचः 'मन्युदैंन्ये कतौ क्रधि' इति कोषः । वस्तुतः अनाविष्कृतकोधाः बहिः उपरि आतपक्षथितपाथसः दिवाकरिकरण सन्तप्तज्ञाः, अधः शीतगर्भसिक्षित्राः शैत्ययुक्ततोयाः बाष्पमिव अम्बु

अत्र बाष्पश्चदं श्लेषस्य नृपातमजहद्विशेषणानां विम्बमतिविम्बभावमपेक्ष्य चारुता इति ॥

उपचार बिम्बप्रतिबिम्बभावयोर्मिश्रण यथा-सा किलाश्वासिता चण्डी भन्नी तत्संश्रितौ दरौ ।

#### त स्वालोकः

धृमिन बाष्पम् अश्रु ऊहुः अधुः आविश्चकुरित्यर्थः । 'बाष्पोऽश्रुण्यम्बुधृमे च' इति वैजयन्ती ।

संगरे पार्थचापच्युतसायकवेधव्यथामसहमानाः तत्परिपंथिनः कदाचि-ात्पर्थो विनष्टः इति श्रुत्वा बहिः दु खाश्रु मुख्यन्त इवाभिनीय आनन्दजमेवाश्रु मुमुचुः इति भावः ॥

अत्र नृपात्मज—हदानामुपमा निबध्यते । तत्र च उभयानुगतो धर्मोऽपेक्षितः । स च उपमेये पार्थनाशमुदितत्वाभिनीतमन्युविशिष्टवाष्प—त्यागरूपः । उपमाने बहिः आतपक्षथितपाथस्त्वअन्तदशीनगभसिललिविशिष्ट—बाष्पत्यागरूपः । तल द्वयोद्वेयोः विम्वप्रिनिबिम्बमावः । बाष्पशब्दः बोध्यस्य तु उपमेयेऽश्रुरूपन्वं, उपमानेऽम्बुधृमरूपत्वमिति भेदेऽपि एकपदोपा— तस्य अनेकस्याप्यर्थस्य एकवद्धासमानत्वस्य अनुभवसिद्धत्वात् , तदनुरोधेन श्लेष मूलकमभदमध्यवस्य बाष्पवहनमभिन्नमिति धर्मे साधारण्यं इति बाष्पशब्दे श्लेषण, अन्यत्र विम्बप्रतिविम्बतया च साधारण्यादित्याह—अन्नेति ।

उपचारविम्बप्रतिविम्बमावयोर्मिश्रणे सति धर्मे साधारण्यं सम्पाद्यत इत्युदाहर्ति-उपचारेति । चण्डी, चणदाने 'ञमन्ताङ्डः'[उ.१-१५९]

उद्ववामेन्द्रसिक्ता भूः विलमप्राविवोरगौण इति । अत्राऽऽश्वासितेन्द्रसिक्तेत्यनयोः वरोरगाणां च विम्बप्रतिविम्बभावम् अपेक्ष्य उद्वमनम्रुपमानोपमेयपयोर्द्ध-यौरप्युपचरितम् । मुरूपार्थस्थ द्वयोरप्यसंभवात् ।

## तत्त्वालोकः

इति डप्रत्यनः । बहादिषु चण्डशब्दपाठाद्वा डीव् । 'चण्डी कात्यायनी देव्यां हिंसाकोपनयोषितोः' इति मेदिनी । इति उणादिषु । धातुवृत्ति-कारस्तु—चिंड कोपे 'कृदिकारदक्तिनः' [ग. स्. ५०] इति डीव् इत्याहा । चण्डी=अत्यन्तकोपना, सा किल कैकयी, अतिकोपनात्वेन प्रसिद्धत्यर्थः किलेति वार्तायां, 'किलसंभाव्यवार्तयोः । हेत्वरुच्योरलीके च' इति रूप-मालायाम् । मर्ता दशरथेन, आधासिना अनुनीता सनी, तत्संश्रुतौ तेन भर्ता, संश्रुतौ-प्रतिज्ञातौ वरौ, इन्द्रेण सिक्ता पर्जन्येनाभिवृष्टा, भ्ः-पृथिवी बिले-बल्मीकादौ मग्नौ-अन्तर्गतौ, उरगाविव सर्णविव, उद्भवाम-उज्जगारेत्यर्थः ।

अत्र भुवः कैकेरयाश्च उपमा प्रतिपाद्यते । तयोविंशेषणीभूतो धर्मःइन्द्रसिक्तत्वं आश्वासितत्वं च, तथा उरगे वरो च, तेषां च नोभयोरेका
रूपेण वर्तनम् । स्वरूपभेदात् । अथापि विम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतय
अभेदमध्यवस्य तम्मूलतया उद्गमने साधारण्यं सम्पाद्यम्, तस्य च न मुख्यस्य
संभवः बाणात् । किन्तु अन्तस्थापयितुमशक्यस्य बलात्कारेब।। हिरुद्धाट
नाभिष्राणेणीपचारिकः प्रयोगः । औपचारिकं च उद्गमनमुपमानोपभेययोरुभयो
रपि तदेतदाह-अत्रेत्यादिना ।

मुख्यार्थे तस्य ग्राम्यत्वाच । इति ।

यदाहुः-निष्ठ्यतोद्गीर्णवान्तादि गौणवृत्तिव्यपाश्रयम् । अतिसुन्दरमन्यत्र ग्राम्यकक्ष्यां विगाहते ॥ इति ॥

## तत्त्वालोकः

नन्वेवं तर्हि—अत्र अमुख्यस्य उद्धमनस्य प्रत्यायनमनुचितं यत्र ताद्दशं मुख्यमुद्धमनं संभवति तत्रैव तत्प्रत्यायनस्योचितःवादित्याशंकायाम् आह— मुख्यार्थिति । तस्य उद्धमनपदस्य, मुख्यार्थे मुख्यार्थभूतवमनार्थपरिष्रहे इत्यर्थः, भावप्रधाननिर्देशात् मुख्यार्थन्वे इत्यर्थपरः । प्राम्यत्वाच अविद्ग्य जनव्यवहार्यस्वापताचेत्यर्थः उक्तार्थे द्णिडनः संमतिं प्रदर्शयति-यदाहुरिति ।

निष्ठयूतम्, उद्वीर्णम्, इत्येवमादि अविदम्धजनव्यवहाराईमिष, गौण-साद्दयमूलकलक्षणाश्रितम् । अमुख्यार्थे प्रयुक्तं अतिसुन्दरम्-अतीव रम्यम् अन्यत्तु मुख्यया प्रयुज्यमानं तु, श्राम्यकक्षां श्राम्यतादोषपक्षं विगाहते— प्रामोतीत्यर्थः ॥

अयं भावः - यदा मुख्यार्थबोधतात्पर्येण उद्गमनादिशब्दाः प्रयु यन्ते तदा तद्घटितवाक्येषु प्रान्यता भवति । यदा तु त एव शब्दाः गौणवृत्ति- समाश्रयेण प्रयुक्यन्ते तदा चमत्कारमेव विद्धते इति । एवं चात्र गौण- रुक्षणया प्रयुक्तः उद्गमनशब्दः न दोषावह इति ॥

मुख्यार्थस्य परिग्रहे उद्गमनादीनि पदानि शारीरकफादिधातु-निस्नावणादिरूपार्थे शकतानीति एवगादीनां न सहदयावजिकत्वं यथा 'निष्ठी-

एवमन्यद्पि द्वयोर्मिश्रणमूह्यम् ।।

अनुगामित्विबम्बप्रतिबिम्बभावसमासभेदाश्रयाणां मिश्रणं थथा --

नृपं तमावर्तमनोञ्जनाभिः
सा व्यत्यगादन्यवधूर्भवित्री।
महीधरं मार्गवशादुपेतं
स्रोतोवहा सागरगामिनीव॥ इति।

### तत्त्वालोकः

विति वधूः' इत्यादौ । एषामेव निस्सारण।दिसादृश्यमूलतया प्रयोगे सहृद्यावर्जकत्वमेवेति चात्र विभाज्यम् ।

इत्थं द्वयोमिंश्रणेन साधारण्ये उदाहरणसप्तकं प्रदश्यं इदमनुगामित्वं-वस्तुप्रतिवस्तुभावयोः, समासभेदश्चिषयोः, समासभेद-बिम्बप्रतिबिम्बभावयोः,-वस्तुप्रतिवस्तुभावश्चेषयोः, समासभेदोपचारयोः, समासभेदवस्तुप्रतिवस्तुभाव-योः, श्वेषीपचारयोः च उपलक्षणमित्यभित्रायेणाह-एवमिति।

त्रयाणां मिश्रणेन साधारण्यं संक्षेपेण प्रदर्शयितुमुपक्रमते—अनुगा-मित्वेति । आवर्त इव- अम्भसां अम इव मनोज्ञानाभिः यस्याः सा अन्यस्य स्वयंवरे उपस्थितेषु सुषेणं विहाय अन्यस्य अजस्येति यावत् वधः पत्नी,भवित्रीम्भविनी, सा—इन्दुमती, महीधरं- मह्याः धरः तं सुषेणारूयं नृपं आवर्त एव मनोज्ञा निर्मर्थस्यास्सा, सागरगामिनी सागरगन्त्री, स्रोतोवहा नदी, मार्गवशात् मध्येमार्गमित्यर्थः । उपेतं सिल्लिहितं महीधर मिव पर्वतमिव व्यत्यगात् अतीयायेत्यर्थः ।

अत्र 'व्यत्यगा'दित्यनुगामिधर्मः । 'अन्यवधूर्भवित्री' 'सागरगामिनी'त्यनयोः विम्बप्रतिबिम्बभावः । 'आवर्त मनोज्ञनामिः' इत्यत्र समासभेदाश्रयणमित्येतेषा मिश्रणम् ॥

#### तत्त्वालोकः

नचाल महीं धरतीति विश्रहे कुम्भकार इतिवत 'कर्मण्यण्' [पा.सू. ३-उ-१] इति अणि महीधार इति भवितव्ये कथं महीधरः इति वाच्यम्, धरतीति धरः पचादित्वादच् ततः मह्याः । रः इति विश्रहे पष्ठीसमासे महीधरः इति रूपं साधु भवति । महीं धरतीति विश्रहे त्वसाध्वेव । उपपदसमासे सति वैरूप्यप्रस ।त् । अत एव 'तैः महींधरादयो ब्याष्ट् ता' इति वामनः (का. सू. अधि ७-असू ३७) ।

अत्र इन्दुम्तीनद्योः उपमानोपमेयमावः । तत्र साधारणधर्मश्च अतीत्य गमनं तच केवलं यद्ययनुगामिधर्मः । अथापि सहेतुकमेवातिकम्य गमनं चारुत्वहेतुः । हेतुभूतश्च धर्मः उपमाने सागरगामित्वं, उपमेये च अन्यवधूभवनयोग्यता । तयोश्च नैकरूपता । अतश्च तयोर्बिम्बप्रतिबिम्बमावः ।

एवम् इन्दुम्त्यां नदीसाम्यायोपात्तं आवर्तमनोज्ञनाभित्वमुभयत्र भिन्नमि समातभेदलब्धार्थद्रयस्याभेदाध्यवसायेन साधारण्यं सपाद्य उपमाङ्गता निवोद्धेत्यभित्रायेणाह — अत्रेत्यादिना ।

एवं चात्र बिम्बप्रातिबिम्बभावापत्रधर्मीपस्कृतः अतिक्रमणरूपो र्म उपमां (नदीन्दुमत्योः) प्रयोजयति । अन्यवधूर्भवित्रीत्यनेन अदृष्टो धर्मः । भावर्तमनोज्ञनाभिरित्युपमेये दृष्टः अनन्यसामान्यनृपरुभ्यतां प्रकाशयति ॥

अनुगामित्त्र- क्लेबोपचाराणां मिश्रणं यथा—
असौ मरुच्चुम्बितचारुकेसरः
प्रसन्नताराधिपमण्डलाग्रणीः ।
वियुक्तरामातुरदृष्टिवीक्षितो
वसन्तकालो हनुमानिवागतः ॥

## तत्त्वालोकः

अनुगामित्वश्लेषोपचाराणां मिश्रणे उदाहरणमाह—अनुग। मीत्यादि
असी परिहर्यमानचिहः वसन्तकालः मधुमासः, हनुमानिव वायुस्नुरिव
आगतः। कीहराः ! मरुता वायुना चुम्बिताः संसृष्टाः चारुकेसराः
मनोज्ञबकुलाः नागकेसरा वा यस्मिन् सः। हनूमस्पक्षे मरुता पवमा—
नाधिष्ठानृदेवतास्वरूपेण पित्रा, निसमानाः सटाः यस्य सः। प्रसन्नं यत्ताराधि
पस्य चन्द्रमसः मण्डलं बिम्बं तस्य अप्रणीः नेता। हनूमस्पक्षे—प्रसन्नः
प्रसादं प्राप्तः यः वारायाः अंगदमातुः अधिषः सुमीवः तस्य यन्मण्डलं प्रकृति
मण्डलं तस्य अप्रणीः सेनानीः मुख्य इत्यर्थः। तथा वियुक्ताः विरहिताः याः
रामाः स्त्रियः तासां याः आतुराः कातराः दृष्टयः ताभिः वीक्षितः दृष्टः।
हनूमस्पक्षे—वियुक्तः सीताविरहितो रामः तस्य आतुरा समुत्युका या दृष्टिः तथा
विरोषेण ईक्षितः अवलोकेतः इत्यर्थः सानुप्रहमीक्षितः इति यावत्।

अत्र यद्यपि उपमेये आतुरदृष्टिवीक्षितत्विदिशेषणं तद्धटकस्य आतुर-त्वस्य कातरत्वस्त्रपत्वम् , उपमाने समुन्सुकत्वस्त्रपत्वम् , अथापि तत्तद्धमता पर्याप्त्यिकरणवृत्येकसामान्योपस्थापकत्वादनुगामित्वस्य न बाधः।

अत्र आतुरदृष्टिवीक्षितः इत्याद्यनुगामिता । रामादि शब्द्वरुतेषः । चुम्बितशब्दस्य वसन्तपक्षे उपचारः इत्येतेषां मिश्रणम् । एवमन्येऽपि मिश्रणोदाहरणभेदाः स्वयमेव द्रष्टच्याः ॥

## तत्त्वालोकः

एवं 'वियुक्तरामातुरहष्टिवीक्षितः ' इत्यत्र दीर्घत्वकृतिलंगश्चेषेण अभेदमध्यवस्य वियुक्तरामातुरदृष्टिवीक्षितत्वं साधारणधर्मः। तथा हनूम-त्पक्षे वक्त्रसंयोगरूपस्य चुम्बनस्य स्वारिसकत्वेऽपि वसन्तपक्षे तस्य गीणत्वमेव। एवं च निकटसंसर्गरूपात्सादृष्ट्यादुपचार इति तन्मूलकाभेदेन चुम्बनं साधारणधर्मः इत्येतेषां मिश्रणेन उपमा चारुत्वावहा, इत्यमिप्रायेणाह—अत्वेत्यादिना।

इत्थं त्रयाणां मिश्रणेन उपमानिर्वाहप्रकारमुपपाद्य इदं समासभेदा— नुगामित्वोपचाराणाम , उपचार—समासभेद-श्लेषाणाम्, अनुगामित्वसमासभेद श्लेषाणाम् , उपचारिक्षम्बप्रतिबिग्बभावसमासभेदानम् , उपचारिक्षम्बप्रतिबिग्बभावश्लेषाणाम् , अन्येषां च एतत्सजातीयानां मिश्रणेन धर्मे साधारण्यं सम्पादिशितुं शक्यमिति । एतदुदाह रणप्रभेदाः स्वयमेव उद्या इत्याह—एवमिति ।

प्रागुदाहृतेषु 'पाण्डचोऽयम्' 'तया विवृद्धानन' इत्यादिषु विम्वप्रति विम्बभावोदाहरणेषु ययोस्सादृश्यमूलकाभेदज्ञानमन्तरा ऐक्यं दुरुपपादमिति सादृश्यप्रयोजकः समानधर्मसम्बन्ध आवश्यकः। स च धर्मः कचित्प्रती-यमानः कचिदुपाचः। यत्र प्रतीयमानसाधारणधर्मसंबन्धयोः विम्बप्रतिबिम्ब भावः तत्र विम्बप्रतिबिम्बभावप्रयोजकस्य धर्मस्य प्रसिद्धिरपेक्षिता। यत्र

विंवप्रतिविम्बभात्रोदाहरणेषु कश्चिद्विशेषः । क्वित् प्रसिद्धसाधम्पेतया प्रतीयमानसाधम्प्रयोः विम्बप्रतिविम्बभावः । यथा 'पाण्डचोऽय'मित्यादौ ।

## तत्वालोकः

तु बिम्बप्रतिबिम्बमावप्रयोजकस्य धर्मस्य प्रसिद्धिनीस्ति तत्र तादृशधर्मस्यो प दानमपेक्षितम् । एवं च उपमानोपमेयिक्शेषणयोः धर्मयोः साधारण्ये सम्पाद्ये तत्प्रयोजकस्य साधारणधर्मस्य प्रसिद्धग्रुपादानयोरन्यतरदपेक्षितं भवति । किन्तु यथाक्शंचित् साधारणधर्मप्रतीतिमन्तरा बिम्बप्रतिबिम्बभावो नोपपद्यत इति वक्तुमुपक्रमते - बिम्बेति । विशेषः वैलक्षण्यम् । तच कचिद्धिम्ब प्रतिबिम्बभावप्रयोजकधर्मस्य प्रसिद्धत्वादनुपादानेऽपि तिसिद्धिरिति सदृष्टान्त — माद्य मिद्धिति ।

अयं भावः—'पाण्डग्रोऽयम्' इत्यत्र पाण्डग्रस्य अद्गिराजेन सहोपमा निवद्धाः। सा च साधारणधर्मनिमित्ताः। तज्जीवितत्वादस्याः। साधा-रण्यं च धर्मस्य एकत्वे भवति । अत्र तु न वस्तुतो धर्मस्यैकत्वम्। हरि-चन्दनबालातपयोः हारनिर्झरयोश्च भेदस्य आपामरं प्रसिद्धेः। अतश्चैकता ध्यवमानमपेक्ष्यते। एकताध्यवसाने च निमित्तं किंचिद्वक्तत्व्यम्। तच्च सादृश्यमेव। तत्र च माधारणधर्मोऽपेक्षितः। स चात्र हरिचन्दन-बाला तपयोः हारनिर्झरयोः शैत्यदैध्यतग्ङ्गाकारवत्वम्। तच्च प्रसिद्धमिति प्रती-यमानसाधर्म्ययोः हरिचन्दन-बालातपयोः, हारनिर्झरयोश्च विम्बप्रतिविग्ब-भाव इति।

क्रचित् अप्रसिद्धसाधर्म्यतया येन केनचित्प्रकारेण उपत्तसाधारणधर्मयोः विम्बप्रतिविम्बमावः । यथा-'तया विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्यादौ ॥

> अत हि शरदपर्णयोः स्ततः प्रसिद्धसाधम्ययोः तत्त्वालोकः

कचित् बिम्बप्रतिबिम्बभावयोग्यधर्मस्याप्रसिद्ध्या येनकेनचित्प्रकारेणो पात्तसाधारणधर्मयोस्स इति सोदाहरणं प्रदर्शयति - क्वचिदप्रसिद्धेति ।

अयं भाव: -ननु 'तया विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्यत्र अपणीयाः शरदा सह उपमा निबध्यते । न च शरदपर्णयोस्साधर्म्य पूर्वोदाहरणे यथ । अनुपात्तेन अवालनीयत्वादिना पाण्ड्यादिराजयोस्साधर्म्य प्रसिद्धं न तथात्रेति उपात्तसाधारणधर्मनिमित्तकमेव साधर्म्य वाच्यम् । स च धर्मः उपमाने प्रवृद्धाननरूपचन्द्रकान्तित्युक्तत्वादिकम्, उपमेये प्रवृद्धन्दुसहशानन-काित्युक्तत्वादिकमिति भेदात्र साधारणतेति चेत्र, उक्तोदाहरणे शिवस्य होकेन सहोपमा प्रधानीभ्ता । तत्र च कमाद्धिशेषणयोः अपणीशरदोः साधारणधर्मता वाच्या । सा च विम्बप्रतिविम्बभावम् लकत्तया, तत्र च साधारणो धर्मः - चमत्कारकारी धर्मोऽन्यो न प्रतीतिपथमवतीर्णः । तदा विवृद्धाननेत्यादेः समासभेदाश्रयणेन लब्धस्यार्थद्वयस्य अभिन्नतामध्यवस्य तयोः साधर्म्यप्रयोजकत्वमिति उपात्तधर्मनिमिकः शरदपर्णयोः विम्बप्रतिविम्बन्माव इति तस्य शिवञ्जेकयोरुपमायां साधारणधर्मता बोध्येति ।

तदेतदाह- अत्रहीति 🚶 💐 र्मण्लक्षणम् – वस्तुप्रतिवस्तुभावस्थले 🗕

ĺ

विद्यद्धाननेत्यादिना समासभेदाश्रयणेनोपात्तसाधारणधर्म-योरेन विम्नप्रतिबिम्बभावः । यथाकथन्वित्साधर्म्यप्रतीतिं बिना बिम्नप्रतिबिम्बभावो न संभवत्येव ॥

## तत्त्वालोकः

ऽन्यत्रापि कचित्प्रतीयमानेन धर्मेण साइश्यपरिनिष्पत्ति भवति, अथापि वस्तुप्रतिवस्तुभावादिम् एकत्या धर्मे साधारण्यं सम्पाद्यते, एकधर्मघटित—साइश्यापेक्षया अनेकधर्मघटितसाइश्याचमत्कारातिशयाधायकत्वात् । अन्यथा 'यन्त्या मुहुः' इति पद्ये सीन्दर्यादिनेव सामान्यधर्मेणोपमानिर्वाहे संभवति सित सर्वस्वकारेण—कन्धरावृन्तयोः, विम्बप्रतिविभ्वभावस्य, विरत्तवा वृत्तत्वयोः वस्तु प्रतिवस्तुभावस्य चाभ्युपगमोऽनुपयुक्तस्यात् । उक्तं च सर्वस्वे—'अत्र विरुत्तत्वावृत्तत्वे सम्बन्धिमेदाद्वित्ते । धर्म्यमिप्रायेण तु बिम्ब प्रतिविग्वस्वमेव' इति ॥

अयमत्र विशेषः - यत्र बिम्बप्रतिबिम्बभावप्रयोजकधर्मस्य प्रतीतिस्तत्र उपात्तधर्मीणामभेदबुद्धेस्साद्द्रयावगतौ उत्कर्षकृत्वमात्रम्, यथा पूर्वोदाहृते 'यान्त्या मुहुः' इत्यादौ ।

यत्र तु उपात्तधर्मस्यैव बिम्बप्रतिबिम्बभावप्रयोजकत्वं तत्र परंपरया सादृश्यप्रयोजकत्वम् । यथा 'तया विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्यादी । अन्यथा प्रतीतिरपर्यवसिता भवेत् इति ।

ननु 'यथाकथंचित्साधर्म्यप्रतीतिं विना विम्बप्रतिबिम्बमावो न संभवती'त्युक्तम् । तिहं विपरीतोपमायामुपाचेन प्रतीयमानेन वा धर्मेण

यथा त्वं गुणवान् लोक तथा ते निर्शुणो रिषुः । इतीदम्रुपमानं तु विपरीतमिति स्मृतम् ॥

इत्युक्तरूपायाः विपरीतोपमायाः कथं निर्शहः १

तत्र हि सगुणत्व-निर्गुणत्वयोः नोपात्तेन, न वा प्रतीयमानेन धर्मेण साधम्यप्रतीतिरस्ति । नैष दोषः । तत्राप्यात्यन्तिकत्वस्वस्थाविकत्वादिधर्मेण प्रतीयमानेन तयोः साधम्यप्रतीतेः ।

#### तत्त्वालोकः

साधर्यं न प्रतीयत इति तन्निर्वाहः वश्यमित्याशंकते-यथा त्वमित्यादिना ।

अनिर्वाहे कारणमुपादते - तत्र हीति । प्रकृतस्य राज्ञः तद्रिपोश्चौपग्ये प्रतिपाद्ये साधारणधर्मः कः । सगुणत्वं निर्जुणत्वं च । कथमनयोः साधा - रण्यम् विम्वप्रतिविम्बभावम् स्रतया १ तयोश्च समानधर्मसम्बन्धः अपे - क्ष्यते । तमेव तु न पद्म्यामः । तदा ज्ञातुं शक्यस्स्यात्, यद्यपात्तः स्यात्, यदि वा प्रतीयमानः स्यात् । न च ताहशधर्म उपातः । न वा प्रतीयमानः प्रतीतिपथमवतीणं इति नोपमा निर्वोद्धं शक्या इत्याशकायां समाधानमाह - नेष दोष इति ।

अयं भाव:-यथाकथंन्वित्साधम्यप्रतीतौ बिम्बप्रतिबिम्बभावस्य संभवोक्तः । अत्रापि सगुणत्व-निर्गुणत्वयोर्विपरीतरूपत्वेऽपि राज्ञि गुणशालित्वं यथा स्वाभाविकं तथा रिपावपि निर्गुणत्वं स्वाभाविकम् , आत्मन्तिकं वेति स्वाभावि कत्वादेः सगुणत्व निर्गुणत्वयोर्वर्तमानतया प्रतीयमानत्वात् उक्तसाधम्यस्

अन्यथा 'यथा'शब्दोदितस्य सर्वथा निरालम्बनत्व प्रसंगात्। एवं पूर्णादिगुदाहृता।

छप्ताष्टविधा− १. वाचक**छप्ता २. धर्म**छप्ता

## तत्त्वालोकः

आनुभा विकत्वेन उपमानिर्वाहक बिग्बप्रित बिग्बभावस्यादि छोपात रिपुराज्ञोः उपमानिर्वाहात् न दोष इति ॥

त्र्यतिरेके बाधकमाह-अन्यथेति । अन्यथा-उक्तरीत्या प्रतीयमानं स्वाभाविकत्वादिकं धर्ममुपादाय सगुणत्विनिर्गुणत्वयोः साहश्यानभ्युपगमे साहश्यप्रतिपादकयथातथाशब्दप्रयोक्तुः उन्मत्तताप्रसंगात् । न ह्यनुन्मतः कश्चित् कचित् कंचित् कथंचित् साधर्म्थमननुपश्यन् अकसात् साहश्य= विवक्षभिवितुमर्हति । यथातथाशब्दप्रयोगे च कृते सित तिक्रिमित्तं किंचि—दन्वेष्यम्, न तु तत्रोदासितव्यमित्यमिसन्धः ।

उदाहृतानि रुक्ष्याणि दिक्प्रदर्शनपराणि न तु पूर्णाप्रभेदपरिगणन पराणीत्याह — एवं पूर्णेति ।

एतेन ---

'उपमाया बुधैरेते भेदा ज्ञेयास्समासतः।

ये दोषा लक्षणे नोक्ताः संसाध्यास्तेऽपि लोकतः ॥

इति भरतवावयं स्मारितं भवति ।

उक्तभरतवाक्यानुसारेण रुक्षणेऽनुक्तान् छुप्तादिप्रविभागानु-दिशति— छुप्ताष्टविधा इति । अयं च छुप्तोपमाविभागः,

३. उपमानलुप्ता ४. वादकोपमानलुप्ता ५ धर्मी-पमानलुप्ता ६ धर्मवाचकलुप्ता, ७. वाचकोपमेयलुप्ता ८. धर्मोपमानवाचकलुप्ता चेति ॥

## तत्त्वालोकः

र्योपमानधर्माणामुपमावाचकस्य च । एकद्भित्र्यनुपादानाद्भित्रा छप्तोपमाष्ट्रधा ॥

इति कुवलयानन्दे प्रन्थकृता प्रदर्शितः, न पुनर्जेयदेवेनकृतः, चन्द्रालोके अदर्शनात् ।

अस्यायमर्थः — उपमेयोपमानसाधारणधर्मसादश्यवाचकानां मध्ये एकद्भित्र्यनुपादानप्रयोज्यलोपवत्युपमा अष्टधा भिन्ना ।

> एवं च एकछुता -- १ धर्मछुता २ वाचकछुता, ३ उप-मानछुता इति त्रेधा ।

द्विल्लसा-१ वाचकोपमानलुसा २ धर्मोपमानलुसा, ३ धर्म वाचकलुसा, ४ वाचकोपमेयलुका इति चतुर्धी।

त्रिल्लसा-१ धर्मोपमानवाचकल्लसा इत्येकविधा । इति ल्लसोमाष्टधा इति ज्ञेयम् ॥

अत्र 'वाचकछ्रषा' इत्बादौ सर्वत्र छ्याशब्दः कर्मसाधनक्तप्रत्ययान्तः । छेदनार्थकात् छपधातोः तौदादिकात्सकर्मकात् 'तयोरेव कृत्यक्तखरुथोः' (पा. सू. ३-४-७०) इति नियमानुसारेण 'निष्ठा' (पा. सू० ३-२-१०२)

ऋमेणोदाहरणानि —

कैलासगौरं वृषमारुक्षोः पादापेणानुग्रहपूतपृष्ठम् । अवेहि मां किंकरमष्टमूर्तेः कुम्भोदरं नाम निकुम्भतुल्यम् ॥

## तत्त्वालोकः

इति स्तात् भृते कर्मणि निष्ठाप्रत्ययः । तथा च 'वाचकछुप्ता' इत्यत्र वाचकः छप्तः छोपविषयीभृतः यस्यामुपमायां सा इति विश्रद्यः । वाचक छोपवती उपमा इत्यर्थः । एतेन रिसकरञ्जनीकृता छप्ता शब्दस्य भावसाधानकतप्रत्ययान्तत्वमुपगम्य, अर्शआद्यजन्तत्वेन छोपवत्परत्वं यत्— साचितं तदयुक्तम्, 'छम्पति केशान्' इत्यादिछक्ष्यदर्शनात् छम्पतेस्स कर्मकत्वेन भावे क्तप्रत्ययस्य प्रसक्तेरभावात् ।

उद्दिष्टक्रमेण उदाहरणं प्रदर्शयति-कैलासगौरमिति । कैलास इव गौरः कैलासगौरः तं कैलासवच्छुश्रमित्यर्थः । 'चामीकरं च ग्रुशं च गौरमाहुर्मनीषिणः' इति शाश्वतः । वृषं-वृषमं आरुरुक्षोः-आरोढुं इच्छोः, स्वस्योपिर पदं निक्षिण्य वृषममारोहतीती यावत् । तस्य अष्टमूर्तेः अवनि-पवन सिल्लल-गगन-दहन-तपन-तुहिनिकरण-यजमानस्वपाः मूर्तयः-आकृतयः यस्य तस्य ईश्वरस्य पादापेणेन पादिवन्यासेन योऽनुग्रहः पापिनिर्हरणं तेन पूतं पृष्ठं यस्य तथोक्तम् । निकुम्भतुल्यम् कुम्भोदरं नाम किंकरं-भृष्यं मां अवेहि - जानीहि इत्यर्थः ।

# अत्र 'कैंलासगौरम्' इत्यत्र वाचकलोपः ।

## तत्त्वालोकः

वाचकधमयोर्ङोपं उपपादयति — अत्रेति ।

अयं भाव:-'कैलासगीरम्' इत्यत्र कैलास इव गौरः इति विम्रहे उपमानानि सामान्यवचनैः [पा. सू. २-१-५५] इत्यनुशासनात् सामान्य विशिष्टोपमेयवाचकेन गौरशब्देन उपमानवाचकस्य कैलासशब्दस्य समासः ।

ननु-अत्र गौरशब्दस्य कथं सामान्यवाचित्वम् ? सर्वस्यापि शब्दस्य शब्दान्तरसम्बन्धेन विशेषवाचकत्वादिति चेत्सत्यम्—

अथापि पदान्तरसम्बन्धातपूर्व सामान्यवाचित्वेन 'उपमानानी त्यसात् समासः । अत एव — उपमानानीति सूत्रे वचनप्रहणं चिरतार्थम् । अत एव वैयाकरणाः — 'सामान्यमुक्तवन्तः सामान्यवचनाः । बाहुलकात् कर्तरि स्युट् । ये पूर्व सामान्यमुक्तवा तद्वति द्रव्ये पर्यवस्वन्ति ते तथोकताः । तच्चसामान्यविशिष्टमुपमानशञ्दस्य सम्बन्धिशञ्द्रत्वादाक्षप्तमुपमेयमेव विज्ञा-यते' इति व्याचस्युः । एवं चात्र समासेन सादृश्यस्याभिहितत्वात् तद्वाचका प्रयोग एव लोपः । भद्दोजिदीक्षितस्तु—'एवमादौ पूर्वपदं लक्षणया तस्सदृशं बोधयति । अत एव लोकिकविष्रह्रवाक्ये इव शब्दः प्रयुज्यते' इत्याह । एवमादौ अनुचारणमेव लोपः ॥

अत्रेदं चिन्त्यते — 'कैठासगीरम्' इत्यत्र कथं वाचकलोपः । वैया करणेषु कैश्चिदेवमुच्यते —

ंसमासे खलु मिन्नैव शक्तिः पङ्कजशब्दवत् । बहूनां वृत्तिधर्माणां वचनै रेव साधने ॥ स्यान्महद्गीरवं तसादेकार्थीमाव आश्रितः ॥

इति । उक्तरीत्या समासे अखण्डशक्तिस्वीकारेण 'कैलासगीर'मिति पदादेव 'कैलासनिरूपितसाद्दयप्रयोजकगीरत्ववदिम हो वृषः' इति विशिष्ट एवार्थः समासाद्वोध्यत इति साद्दयस्यापि शाब्दबोधविषयत्वेन समासस्यैव साद्दयवाचकत्वमपीति ।

सत्यमत्रोक्तरीत्या न वाचकछोपः । नापि छक्षणायाः प्रसक्तिः । नापि 'पदार्थः पदार्थेनान्वेति न पदार्थेकदेशेने'ति न्यायव्याकोपप्रसक्तिः । एकदेशान्वयप्रयासो वा भवतीति सुगमोऽयं पन्था इति न वाचकछोपप्रमक्तिः ।

अथापि—न सर्वत्र विशिष्टशाक्तिः भाष्यकारादिभिरभ्युपगता अतिरि-क्तशक्तिकल्पने गौरवात् । अत एव—'उपमानानि सामान्यवचनैः' इति सूत्रे भाष्ये पन्छालिना — किमिहोदाहरणम् १ शरत्रीश्यामा । क पुनरयं श्यामाशब्दो वर्तते १ शस्त्र्यामित्याहा केन तहींदानी देवदत्तामिषीयते । समासेन ।

यदि क्यामाशब्देन शस्त्री अभिधीयते उपमेयं समासेन, तर्हि पुंस्त्व-विशिष्टदेवदत्तादेरिप उपमेयत्वे क्यामाशब्दस्य तदनिभधायकत्वात् स्त्रीत्व— विशिष्टशस्त्र्यभिधायकत्वाच्च टापि 'शस्त्रीक्यामो देवदत्त' इति पुंलिङ्गप्रयोगो-न सिध्यति, 'गोस्त्रियोरुपर्सजनस्येति' हस्त्रत्वं भविष्यति ।

> यद्येवं 'कुम्भकपाललोहिनी इत्यत्र 'वर्णादनुदात्तात्' [पा. सू-४-१-३१]

इति अनुपसर्जन इकारो न प्राप्तोति । एवं तर्हि शस्त्र्यामेव शस्त्री शब्दः देवदत्तायां स्यामाशब्दः ।

एवमपि समानािषकरणेनेति वर्तते व्यधिकरणस्वारसमासोन प्रामोति। किं हि वचनान्न भवति । यद्यपि तावद्वचनाःसमासः स्यात्।

इह खलु मृगीव चपला-मृगचपला इत्यत्र समानाधिकरणलक्षणः पुंबद्भावो न प्राम्नोति । एवं तस्यामेवोभयं वर्तते ।

युक्तं चैतत् ? इतरथा हि बह्वपेक्षं स्यात् । यदि तावदेव विम्रहः करिष्यते शस्त्रीव दयामा देवदन्तेति, शस्त्रयां स्यामेःयेतदपेक्ष्यं स्यात् ।

अथाप्येवं विग्रहः करिष्यते 'यथा शस्त्री स्यामा तद्वदियं देवदत्तेति'। एवमपि देवदत्तायां स्यामेत्येतदपेक्ष्यं स्यात्—इत्यमिहितम्।

तत्र तस्यामेवेत्यस्य उपमेयायामेवेत्यर्थः । उपमानशब्दोऽपि सादृश्य म्लकाभेदाध्यवसायेन उपमेये एव वर्तत इति भाष्याशयः कैयटेन प्रकाशितः ।

साद्द्यनिर्वोहाय च त्रवयोजकस्य साधारणधर्मस्य इयामत्वादेः 'धन्द्र्यामो देवत्तः' इत्यादो तत्त्रादिना उपमाने उपमेये चोभयत्रान्वयः । तथा च उपमान्द्र्यामधनाभिन्नः इयामो देवदत्त इति बोधः । अत एव सूत्रे 'सामान्यवचनः' इति वचनपदमुपात्तम् । तेन च साधारणधर्मत्वेन बोधकता रुभ्यते । साधारणधर्मत्वे च अनेकग्रुत्तिधर्मत्वम् । उभयत्र इयामत्वादे रन्वयाभावे च अनेकग्रुत्तिधर्मत्वेन इयामदिपदानां तद्वोधक्रत्वाभावात्समासो न स्यात् । तस्मात् सोत्रवचनपदस्वारस्येन उभयगतगुणवाचकत्वादिति 'उपमान्

नीति' सूत्रस्थमाष्याच उभयत्र साधरणधर्मान्वयः शाब्दः । तत्प्रयोज्य सादृश्यस्यान्वयस्तु आर्थः ।

ननु पूर्वपदस्य घनशब्दादेः लक्षणया तत्सहशान्वयबोधश्शाब्दः ।
तथा सित उपमानत्वेन बोधकानि सामान्यधर्मविशिष्टीपनेयवचनैः समानाधि-करणैः समस्यन्ते इत्यर्थकेन, उपमानानि सामान्यवचनैः इत्यनेन समासानु पपत्तः । पूर्वपदस्य लक्षणया उपमेयपरत्वेन उपमानवाचकरवाभावात् । षृत्तिविग्रहयोः समानार्थकरवाय तिद्वग्रहवाक्येऽपि 'घन इव श्यामः ' इत्यादौ लक्षणया तत्सहशपरत्वमावश्यकमिति विश्वहवाक्यीयमुपमानवाचकरवमिप नाश्रयितुं शक्यते । 'घनेन तुल्यम् ' इत्यादिकं तु न तिद्वग्रहवाक्यम् ।

अन्यथा— 'मृग्या तुल्या चपला' इत्येतद्विग्रहवाषयवति 'मृगचपला' इत्यत्र पुंबद्भावानापत्तिः । सामानाधिकरण्याभावात् । षष्ठीतत्पुरुषादौ अतिव्याप्तिवारणाय वृत्तौ विग्रहे च सामानाधिकः प्यन्य पुंबद्भावेऽपेक्षितत्वात् । अन्यथा- वृत्तिविग्रहयोः समानार्थकत्वनियमभङ्गापत्तिश्च ।

तस्मात् 'उपमानानी'ति सूत्रस्थस्य 'तस्यामेवोभयं वर्तते' इत्यस्य भाष्यस्य पूर्वपदस्य उपमानवाचकत्वेऽपि सादृश्यमूलकाभेदाध्यवसायादुपमेय परत्वमित्येव तात्पर्य समीचीनमिति लक्षणाश्रयणमाश्यकमेव ।

अन्यथा बोधकाभावेन समासे साद्दयप्रतीतिर्न स्यात् । न च घन इवैति इवशब्दः तद्वोधक इति वाच्यम् । तस्य समासे संबन्धाभावत् । सित च संबन्धे तित्रवृत्तेरयोगात् । तित्रवर्तकशास्त्राभावात् । विष्रहवाक्य गतस्तु इवशब्दः स्वघटितवाक्यस्योपमाप्रतिपादकतां संपादियितुं समर्थः ।

# निकुम्भतुल्यमित्यत्र धर्मलोपः।

#### तत्त्वालोकः

न वाक्यान्तरस्य । तथा सति तस्य विवरणवाक्यत्वानुपर्वेश्च । न हि विवरणीयवाक्यगतशब्दप्रतिपाद्यस्यार्थस्य विवरणं युज्यते ।

इत्थे च कैलामगौरं वृषं शत्यत्र लक्षणाया एव अभ्युपगम्यतया कैलासरूपोपमानवाचकपदस्य लक्षणया साहश्यविशिष्टो(निरूढलक्षणया)ऽर्थ: ।

तथा चैवमादौ — उपमानवाचकपदानुषस्थाप्यसाद्दरयप्रतिपादकेवादि -शब्दानुषादाने, तादशपदानुषस्थाप्यसाद्दरयविशिष्टप्रतिपादकसम-सदश-तुल्यादि शब्दानुषादाने वा वाचकछप्तात्वम् ।

प्रकृते च कैलासगौरम् इत्यादौ उपमानवाचकपदेन लक्षणया सादश्योपस्थितावपि तद्भिक्तरिवादिभिस्सादश्यस्याप्रतिपादनात् वाचकलुप्तात्वम क्षतमित्यवधेयम् ॥

निकुंभेति । निकुम्भेन सदशमिति विग्रहः । अत्र तुल्यपदं सादश्यवदर्थकम् । सादश्यवाचकतुलाशब्दात् 'नौवयोधर्मविषम् लसीत । तुलाभ्यः [पा.सू. ४.४.९१] इति अनुशासनात् तुलया सम्मितमित्यर्थे यरप्रत्यये व्युत्पत्रम् ।

न चात्र तुल्यशब्दः सादृश्यं नाभिधत्त इति वाचकल्लप्तात्वमपीति वाच्यम् । तुल्यशब्दस्य धर्मिण्येव शक्तिरिति स्वीकारेण सादृश्यह्वपधर्मे शक्तिविरहस्य स्पष्टत्वेऽपि विशिष्टे शक्त्यभ्युपगमे विशेषणस्यापि बोधोपपत्ती

स्थाप्यसादृश्यविशिष्टप्रतिपादकश्रद्धानुपादानामावात्र वाचकल्रसात्वं, किंतु धर्माल्यसादृश्यविशिष्टप्रतिपादकश्रद्धानुपादानामावात्र वाचकल्रसात्वं, किंतु धर्मल्रसात्वमेव । 'तुल्यार्थेरतुलोपमाभ्यां तृतीयान्यतरस्याम् ' [पा.स्. २-३-७२] इत्यत्र तुलोपमाशब्दयोः तुल्यार्थेत्वं नास्त्यवति अतुलोपमाभ्याम् इति पर्युदासोऽन्वार्थं एवेत्याशंक्य तुल्यार्थेति भावप्रधाननिर्देश इत्यभ्यु-पगम्य तुल्यशब्दस्य सादृश्यपरत्वमुपपाद्य पर्युदासस्सम्थिनः । अत एव न तत्र लक्षणाभ्युपगता ।

वृत्तिकारोपि — तुलया संमितं तुल्यम् । समानं सदृशमित्यर्थः इति व्याचल्यौ [काशिका-४-४-९१] । तेन नात्र वाचकलोपस्य प्रसिक्तः । तेन इवादौ सादृश्ये शक्तिः । तुल्यादौ लक्षणिति मत चिन्त्यम् ॥

किंचात्र 'वाचकलोप' इत्यत्र वाचकराज्यः न शक्त्या प्रतिगादक ग्रियार्थकः । तथा सित 'चन्द्रसुह्र-मुखिम'त्यादिसाद्दरयलक्षकवदुपमाय लुप्तोपमात्वप्रसंगात् । अत एव प्रत्थकृता स्वकीये कुवलयानन्दास्ययन्थे 'उपमा यत्र साद्दर्यलक्ष्मीः उल्लित द्वयोः' इति जयदेवकृतचन्द्रालोकीयो पमालक्षणवरकं 'उल्लसित' इति पदं विवृण्वता उल्लसित व्यङ्ग्यमर्थादां विना स्पष्टं प्रकाशते इति कथितम् । एतेन साद्दर्यस्य वाच्यता न प्रन्थकृत इष्टा किन्तु व्यञ्जनां विना प्रतिपाद्यमानत्वमात्रम्—अन्यथा 'चन्द्रसुह्रन्सुखम्' इत्यत्र लुप्तोपमात्वप्रसङ्गात् स्मृतौ अतिव्याप्तिप्रसङ्गाच्चेत्यपि बोध्यम् ।

अतश्च 'वाचकलोपः' इत्यत्र शक्तिलक्षणान्यतरसंबन्धेन उपमानवाचक पदानुपस्थाप्यसादृश्यकत्वमेव वाचकञ्जप्तात्वं विवक्षितमिति अपरे । अत एव

विद्यानाथोक्तोपमादूपणावसरे ' शस्त्रीह्यामा ' इत्यादिवाचकोपमानलुषायम्, चन्द्रयुह्दन्युग्वमित्यादिमादृश्यलञ्जकवदुपमायाध्य इत्युक्तं मंगच्छते । अन्यथा तत्र चन्द्रयुहृदित्यादि नावक्ष्यत् ।

निकुम्भतुरुयमित्यत्र धर्मलोपः कथिमिति चेत्—तुरुयपदेन साद्दर्य प्रतिपादने कृतेऽपि प्रनावादे स्तत्त्रयो नदःस्याप्रतिपादनात् (समासगा आर्थी) धर्मलुप्ता ।

नतु — कथमत्र धर्मछोपः । यथा चन्द्रस्तथा मुखमित्यत्र यादशधर्मवान् चन्द्रः तादशधर्मवन्मुखमिति धर्मस्यापि बोधस्संभवति तद्वत् इवशब्दयोगेऽपि च 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ धर्मोपस्थितिरस्त्येव । तथा इवशब्दममानार्थे कतुलाशब्दपरिनिष्पन्नतुल्यशब्दयोगेऽपि धर्मोपस्थितिरस्त्येव । परंतु इवशब्द स्थले धर्ममालं, तुल्यादिशयोगेषु धर्मविशिष्टं प्रतीयत इति विशेषात् इति चेत् ।

उच्यते, सादृश्यमितिरिक्तः पदार्थः । स च तत्तत्पदार्थगतधर्मबुद्धि व्यङ्ग्यः सप्रतियोगिकः संबन्धविशेष इति वादिनां मीमांसकानां मनमनुरुध्य तुष्यशब्दोपादानेऽपि सादृश्यमात्रमिवादिवत् प्रतिपादितं भवति । न धर्मः । अत एव 'चन्द्र इव मुख्यम्' इत्यत्र आह्वाद्कत्वादिधर्माकांक्षा इवपदोपादानेऽपि नोपशाम्यति तदुपादाने तु न तदाकांक्षेति युक्तमेवात्र धर्मछुतात्वम् ।

अत एव नव्यैरिप साम्यप्रतियोगिनः, तदनुयोगिनः, उपमावाचकस्य साधारणधर्मस्य चोपादाने पूर्णोपमेत्यभ्युपगम्यते । अत एव च-उत्तरत्न धर्मछुतामुदाहरता प्रन्थकृटा 'बल्लिन्नणीन कण्ठप्रभेति 'समासगा श्रोती धर्मछुता उदाहुना । यदि तु स इत्यं साध रणधर्मरूपं स्थात्तदा धर्मछुतेत्युक्तिः

वाचकलोपः सर्वत्र समामिष्यिययकज्ञास्त्रकृतः । धर्मलोपस्त्वेच्छिकः । प्रभावादिना निक्रम्भतुल्यम् इत्यपि वक्तुं शक्यत्वात् इति ॥

## तत्त्वालोकः

असंगता स्यात् । तथा-ङभयत्रापि भातीत्यादिकियायोगे सैव साधारणो धर्म इति धर्मछप्ता न भवेत् ।

नन्वत्र—साधारणधर्मछितेत्यनिधाय धर्मछितेत्येतावन्मात्रं प्रयुज्यते तत् कृतो हेतोः ! उच्यते-धर्मस्य शाब्दबोधविषयत्वं 'चन्द्र इव मुखं रमणीयम्' इत्यादिस्थलेऽपि भवेत् । न तु तत्माधारण्यम् । तत्साधारण्यस्य पदार्थवाक्यार्थत्वाऽभावात् शाब्दबोधाविषयत्वम् । कितु शाब्दबोधोत्तरमुभयो धर्मयोः अभेदस्य मानसविषयत्या साधारण्यसंपत्तिः । विंवप्रतिविंवभावेन साधारण्यसंपादनस्थलेऽपि शाब्दबोधोत्तरं उभयोर्धर्गगोरभेदबोधो मानम एव । न चैतावाता धर्मछितात्वम् । धर्मस्य शाब्दत्वमात्रं धर्मछितात्वाभावप्रयोजकं नतु शाब्दबोधाविषयत्वम् । अन्यथा—'उपमानानि सामान्यवचनै' [पा.सू २-२-५५] इति समासो न स्यात्, धर्मे साधारण्यस्य शाब्दबोधाविषयत्वात् ।

वाचकरोप इति । वाचकस्य इवादेः लोपः अनुचारणमित्यर्थः । वाचकशब्देन साहश्यवाचकस्येत्यर्थो बोध्यः । साहश्यं च संबन्धरूपं पदार्थान्तरम् । नतु साधारणधर्मरूपम् । अत एव 'त्यदादिषु हशोनालोचनेकख्य' स्त्रस्थेन 'समानान्ययोध्ये'ति वार्तिकेन कञ्प्रत्ययान्तः सहशशब्दः । तदः नतस्य च हृद्वृत्तित्वेन 'कृत्तद्वितसमोसेभ्यः संबन्धामिधानं भावप्रत्ययेना अन्यत्रस्रद्यमिनरूपाव्यमिचित्रसंबन्धेभ्यः' इति वार्तिके विवृण्यता भर्तृ

# यचीराणामस्य च समागमी यच तैः वधीऽस्य कृतः ।

### तत्त्वालोकः

हरिणा महावैयाकरणेन कृदाद्यन्तशब्दाद्विहितानां भावप्रत्ययानां संबन्ध बोधकस्वमिति उक्तं संगच्छते । प्रपश्चितं चेदं वैयाकरणभूषणे ॥

एवं च वाचका इत्यस्य सादृश्यरूपसंबन्धस्य बाचका इत्येवार्थोऽत्र प्राह्यः । आलंकारिकनये सिद्धान्ते इवादीनां वाचकत्वमेव । तद्बीजं तु वाक्यपदीयोक्तिरनुभवश्च । तदुक्तं हरिणा—

> निपानाः द्योतकाः केचित् पृथगर्थामिधायिनः । आगमा इव केऽपि स्युः संभूयार्थस्य वाचकाः ॥

इति । अधिकमन्यत्र । अत्र नागेशभट्टैस्तु छघुमज्जूषायाम् एवमुक्तम् 'क्रचित्तु क्रियागतविशेषबोधकातिरिक्तनिपातानां वाचकत्वमपी'त्यादि ।

पतेन— 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ साधारणधर्मसंबन्धरूपोपमा बाच्या साधारणधर्मप्रतीतिस्त्वार्थीति बोध्यम् । 'कमलं मुखं च तुल्यम्' इत्यादौ उभयत्रापि साम्यं विश्राम्यतीति अर्थानुसंधानमूलकत्वादार्थी उपमा ॥

समासेन साद्दरयाभिधानाद्वाचकलोपः शास्त्रकृतः । समासेनाभिहितस्य साद्दरयस्य 'उक्तार्थानामप्रयोगः' इत्यप्रयोग एव उपमानानीति शास्त्रप्रयुक्त इत्यर्थः । शिष्टम् स्पष्टम् । अधिकमग्रे वक्ष्यते ॥

प्राचीनैः वाचकोपमानल्लहा स्वरूपत एव न प्रदर्शिता । सा समासेऽस्ति । एवं धर्मोपमानल्लहा वृत्तिवाक्ययोरेवोक्ता, सा तद्धितेऽपि दृश्यत इति प्रतिपाद्मितुमुदाहरणमाह-यञ्चोराणामिति ।

## उपनतसेतदकसमादासीद्रत काकवालीयम् ॥ इति

अत्र काकतालशब्दौ दृत्तिविषये काकतालसमवेत क्रियावर्तिनौ । तेन काकागमनिमव, तालपतनिमव काकतालमिति इवार्थे 'समासाच तद्विषयात्' [पा.स. ५-३ २०६] इति ज्ञापकात् तसुप्सुपा इति समासः ।

## तत्वालोकः

चोराणां - दस्यूनां, अस्य च देवदत्तस्य च समागमः मिलनमिति यत् यच देवदत्तस्य वधः तैः चोरैः कृत इति, तदेतत् द्रयम् , अकसात् अतिर्क तत्या उपनतम् , काकतालीयम् – काकतालसदशम् आसीदित्यर्थः ।

अत्र काकपदं काकागमने, तालपदं तालपतने च लाक्षणिकमित्याह अत्रेति । वृत्तिविषये—समासवृत्तिविषये इत्यर्थः । क्रियावर्तिनौ लक्षण येति शेषः ।

तन्वत्र समासवृत्तिकरणेऽनुशासनमेव न दृष्टमिति 'सित धर्मिणि धर्माश्चिन्त्यन्ते ' इति न्यायेन लक्षणापर्यन्तानुधावनं युज्यते, न चात्र तथेत्याशंकां परिहरति—तेन काकेति ।

अयमर्थः — इवार्थे [अनुशासनं] समासविधायकं नास्ति । अथापि इवार्थिविषयसमासमन्द्य द्वितीये इवार्थे तद्धितविधानं नोपपद्यत इति स्त्रार्थस्य समासन्यतिरेकप्रयुक्तवैयर्थ्यभिया 'समासाच तद्विषयात् ' इति स्त्रस्थात् तद्विगयात्समासात् इत्यस्मादेव तात्पर्यमाङ्कादगतिकस्थर्धियः 'सुप्सुपा' इति

उभयत्रोपमेयं क्रमेण देवद्तागमनं, दस्यूपनि पातश्च। तेन देवद्सद्म्युसमागमः काकतालसमागम सद्दश इति फलति। ततः काकतालमित्र काकतालीयमिति द्वितीये इवार्थे 'समासाच तद्विपयात्' इति छप्रत्ययः। ततश्च पत्ता तालफलेन यथा काकस्य वधः एवम्रुपनिपतितैः दस्मुभिः देवदत्तस्य वधः इत्यर्थ इति।

यदाह भगवान् भाष्यकारः-'एवं तर्हि द्वाविमावथौँ

#### तत्त्वालोकः

विभक्तयोगेन समास आश्रीयते । ततश्च काकतालशब्दे काकागमनमिव-तालप तनमिव काकतालमिति समासीयं विमहवाक्यमिति ।

इत्थं ज्ञापकाश्रयणेन समासे उपमानद्वयस्य उपमेयद्वयं प्रदर्शति उभयत्रेति । उभयत्र-काकागमनस्य—तालपतनस्य चेत्यर्थः । क्रमेणेति काकागमनस्य देवदत्तागमनमुपमेयम्, दस्यूपनिपातस्य तालपतनमुपमेय मित्यर्थः । अत्र फलितार्थमाह—तेनेति ।

ततोऽपि 'तालपतनेन यथा काकवधः, तथा चोरेण देवदत्तस्य वधः' इति तद्धितार्थे विवक्षिते समासाच तद्धिषयात् [पा.सू. ५-३-१०६] इति छप्रत्ययः । तदाह—तत इति ।

उक्तार्थे भगवतो महाभाष्यकारस्य उक्ति प्रमाणयति-यदाहेति । काकस्यागमनमिव देवदत्तागमनम् , तालस्य पतनमिव दस्योहपनिपातः इत्येक

काकागमन मेत्र तालपत्तामत्र काकतालम्, काकतालमित्र काकतालीयम्' इति ॥

तच विवृतं केयटेन-

तत्र काकागमनं देवद्त्तागमस्नस्योपमानम् । ताल पतनं दस्यूपनिपातस्य । तालेन तु यः काकस्य वधः सः देवदत्तस्य दस्युना वधस्योपमानमिति ॥'

अकस्मादुपानतत्वं च समानो धर्मः। इति। तदाह वृत्तिकारः- 'तेन काकतालीयं नाम अकस्मादुपनतं चित्रीकरणमुच्यते' इति।

## तत्त्वालोकः

इवार्थः । अत्रैव समासः । पतत्तालकृतकाकवध इव उपनिपतद्दस्युकृत देवदत्तवधः इति द्वितीय इवार्थः । अत्र छप्रत्ययः इति भाष्याभिप्राय इति भावः ॥

तत्रोदाहृतस्य भाष्यस्य अभिप्रायप्रकाशकं कैयटेत व्याख्यातमुद्धरित-तचेति । अत्र साधारणः धर्मः कः ? इत्याशंकायामी चित्यादकसादु-पनतत्वमित्याह-अकस्मादिति ।

अत्राथ संवादाय वृत्तिकृदुक्तमनुवदति-तदाहेति । एवं चातर्कि-तोपनतेष्वेताहशमुदाहरणमुच्यते । इदमुपलक्षणम् । अन्धकवर्तकीयम् । जाकृपाणीयमित्यादीनाम् ।

ततथात्र काकागमनतालपतनसमागमरूपस्य, पतत्ताल कृतकाकवधरूपस्य चोपमानस्यानुपादानात् प्रत्ययार्थोपमायां उपमानलोपः ॥

#### तत्वालोकः

अत्र समासार्थोपमा, प्रत्ययार्थोपमा च वर्तेते । तयोः प्रत्ययार्थो— पमायाम् उपमानलोप इत्याह—तत्तरचेति । अत्र काक-तालपदयोरुपादा-नात्, तत्समागमवधयोरनुपादानादुपमानलुसेति भावः ।

अत्र अपरे प्रत्यविष्ठन्ते - अत्र प्रत्ययार्थीपमायां उपमानलोपो न भवति । तद्धितोत्पत्तिदशायां काक—तालपदस्य तालकृतकाकवधे लक्षणास्वी कारेण लाक्षणिकोपमानबोधकशब्दस्य श्रूयमाणत्यात् । अन्यथा केवलात्का कतालशब्दादिवार्थे तद्धितानुत्पत्तिप्रसंगात् ।

न च लक्षणया उपमानस्य प्रतिपादनेऽपि शक्त्या तत्प्रतिपादनं नास्तीति उपमानकोप इति वाच्यम् । उपमानार्थकशब्दश्रवणमात्रस्य तद्धितोत्पचिप्रयोजकत्वेन, वाचकत्वपर्यन्तस्य विवक्षायां प्रमाणाभावात् वैयर्थ्याच्चेति ।

अत एव वाचकलुप्तात्वमपि साहश्यार्थकपदमात्राभावे सत्येवाभ्युपगतं प्रन्थकारै: त्वया च । निह लाक्षणिकपदयोगेऽपि इति ।

अन्यथा उत्तरत्र वक्ष्यमाणायाः आर्थोपमायाः विषयापहारप्रसंगात् । आर्थोपमायां सादश्यवाचकपदाभावस्य नियतस्यात् ।

अत एव च 'विद्यानाथोक्तोपमादूषणावसरे-'शस्त्रीश्यामा' इत्यादि वाचकछत्तोपमायामित्युक्त्वा 'चन्द्रसुह्ननुखम्' इत्यादिसाम्यलक्षकवदुपमायां चेति पृथगुपादानमनुचितं स्यात् । इति चेत् ।

अत्र ब्रूमः — चन्द्रसहन्मुलम्, इत्यादिलक्ष्यानुरोधेन वाचकल्रप्तात्वं, न साद्दर्यार्थकपदमात्राभावे अभ्युपगम्यते किन्तु पूर्वमुक्तरीत्या 'साद्दर्य-तद्विशिष्टान्यतरवाचकपदाभावे वाचकल्लप्तान्वम्' इत्यम्युपगमेन—'चन्द्रसहन्मु-लम्' इत्यादी ल्ल्यादिशब्दवत् सहदादिशब्दाः सःहदयविशिष्टमेव प्रतिपाद-यन्तीति न वाचकल्लास्वमिति अथंचित्समाधयेम् । अत्र कौस्तुभोक्तोपमा-नल्लोपाभावाक्तिश्चिन्त्या ।

वस्तुतस्तु-यदि रुक्षणया साद्दयप्रतीतिर्यत्र तत्र वाचकछप्तात्वं नाभ्युपगम्येत तदा काव्यप्रकाशकृता ---

'वादेलींपे समासे सा कर्माधारक्यचि क्यङि'

इत्युक्त्वा ' पौरं सुतीयती'त्युदाहरणं वाचकल्लप्तायामसंगतं स्यात् । तत्रापि प्रकृतिभूतसुतादिशब्दानां तत्सादृश्ये लक्षणाभ्युपगमात् । लक्षणया च सादृश्यप्रतीतौ कथं वाचकल्लप्तात्वमिति । अतश्च उपमानवाचकपदानुपस्था-प्यसादृश्य-तद्विशिष्टान्यतरप्रतिपादकेवादिशब्दाभावत्वमेव वाचकल्लप्तात्वम् ।

अत एव 'चन्द्रसुह्न-मुखम्' इत्यत्र उपमानपदेन न साद्दर्यमुपस्था— स्यति किन्तु सुहृत्पदेन। अतश्च विशेषणाभावसत्वेऽपि विशेष्याभावान्न वाचकछुसात्वप्। पौरं सुतीयतीत्यादौ उपमानवाचकभिन्नपदेन रुक्षणयापि साद्दर्यप्रतिपादकत्वं नास्तीति वाचकछुकात्वमेव। एतादृशावाचकछुसात्वा भिप्रायेणैव 'चन्द्रसुहृन्मुखम्' इत्यादि साम्यरुक्षकवदित्युक्तं नतु 'वाचकछुसो पमाया'मिति। एतेन कौस्तुभोक्तं चिन्त्यम्।

# समासार्थोपमायां वाचकोपमानलोपः इति ।

#### तत्त्वालोकः

समासार्थोपमायां वाचकोपमानलोपौ चेत्युपपादयति—समासार्थेति । काकतालमित्यत्र काकतालगरयोः काकागमन—तालपतनिकयावर्तित्वात् तयोश्च क्रमेण देवदत्तागनन—दस्प्रुपनिपातोपमानत्वात् । एतयोरनुपादानादुपमान— लुसा । तथा इवशब्दस्यानुपादानाद्वाचकलोपश्चेति भावः ।

वस्तुतस्तु-कैयटेन-'इवार्थे समासः' इति व्याख्यानात् व्याकरणस्य शक्तिमाहकत्वात् 'समासाच तद्विषयात्' [पा. सू. ८–३–१०६] इती-वार्थे विहितस्य छप्रत्ययस्य साद्दयाचकत्वमुपगम्य तस्प्रकृतिभूतसमासस्य साद्दयवाचकत्वं नास्तीत्यभ्युपगमः तुरगारूढस्यैव तुरगविस्मरणतुल्यः । अतश्च समासार्थोपमायां वाचकलोपः इत्युक्तिश्चिन्त्या ।

किं च-'तत्र तस्येवेति' विहितवतिप्रत्ययस्य साद्दर्यवाचकत्वम्, यथेव वाश्च्दाः यत्पराः तस्येवोपमानताप्रतीतिरिति यद्यप्यपमान विशेषणान्येते, तथापि शब्दशक्तिमहिम्ना श्रुत्येव षष्ठीवत्सम्बन्धं प्रतिपादयन्ती'ति तत्सद्भावे श्रौती उपमा । तथेव 'तत्र तस्येव' [पा.स् ५–९-११६] इत्यनेन इवार्थे विहितस्य वतेरुपादानेऽपि' इति वदता प्रकाशकृता—'साद्यमात्रवाचकयथेवादिशब्दवती श्रौतीति, आदिशब्देन वर्ति संगृहता प्रनथकृता च अभ्युपगतमेव । इत्यं सित तत्सजातीयस्य छप्रत्ययस्यापि साद्दरयवाचकत्वमभ्युपगतम् । इति न पुनर्वक्तव्यमस्ति । तद्वदेव तत्प्रकृति—भ्तत्य इवार्थसमासस्य साद्दरयवाचकत्वं नास्तीत्यमिधानं स्वस्यापि कथं युज्यताम् । तथासिति 'एकस्याक्षणो नव ति, अपरस्याक्षणो मकोलः' इति न्यायः प्रसज्यते ॥

अत्रैव 'किमिति ब्रूमो वयमिदम्' इति तृतीयपाद प्रत्ययार्थोपमायां धर्मोपमानलोपः । समासार्थोपमायां धर्मोपमानवाचकलोपः । अत्र धर्मलोपस्त्वैच्छिकः इति ॥

## तत्त्वालोकः

नन्वेवं तिहैं - 'कैलासगौरं, शस्त्रीश्यामा' इत्यादाविष समासस्यैव वाचकत्वं प्रसज्यते तत्रापि सादृश्यप्रतीतेः इति न च वाच्यम् । काकताली-यमित्यत्र समासार्थतो वैलक्षण्यात् न ह्युपमानानीति सुत्रेण इवार्थसमासो विधीयते । अत्र तु इवार्थ एव समास इति । अत एव शस्त्रीश्यामा इत्यादौ वाचकल्लसात्वं सर्वसम्मतम् ॥

यदि समासात्सादृश्यप्रतीतिश्शक्त्या न स्याचदा 'समासाच्च तद्वि— षयान्' इति स्त्रे भाष्यकृता—यदि समासोऽपि इवार्थे, छप्रत्ययोऽपि तत्रैव, तर्हि समासेनोक्तत्वात् न प्राप्नोति इति या शंका कृता सा न युज्येत । समाधानं तु प्राथमिके इवार्थे समासः द्वितीये इवार्थे छप्रत्यय इति विषय-मेदात् न पौनरुक्तग्रप्रसिक्तः । उक्तशंकापरभाष्यं च समासात् सादृश्यम— मिधीयत इत्यत्र तात्वर्यप्राहकमात्रम् इत्युक्तम् ॥

अत्रैव श्लोके तृतीयपादस्य अन्यथाकरणे प्रत्ययार्थोपमायां धर्मोपमानहोप: । समासार्थोपमायां धर्मोपमानवाचकलोपस्तु इच्छाकृत इति 'एक—
स्मित्नेवोदाहरणे उपमानलोप-वाचकोपमानलोप-धर्मोपमान वाचकलोपानां संभव इत्याहत्य प्रतिपादितं भवति । तत्र पाठविपर्यास फलितमाह — अत्रैदेत्यः दिना ।

यं न्वं पालयसे धंम धन्या च नियमेन च । स वै राघनशादृल धर्मस्त्वामभिरक्षतु ॥

## तत्त्वालोकः

पाठविपर्यासे — 'यच्चोराणामस्य च समागमो यच्चतैर्वधोऽस्य कृतः । किमिति ब्रूमः वयमिदमासीद्वत काकतालीयम् ॥

इति पर्यवस्यति । शिष्टमवतरणे एवोक्तम् ॥

धर्मवाचकलुप्तामुदाहरति-यं त्वमिति ।

'राघवः शाल इव इत्यर्थे 'उपिमतं व्याघादिमिः सामान्याप्रयोगे' इति तत्पुरुषसमासः। राघवश्रेष्ठ इत्यर्थः।

> स्युरुत्तर पदे च्याव्रपुंगवर्षभकुञ्जराः । सिह्मशार्द्छनागाचाः पुंसि श्रेष्टार्थगोचराः ॥

इति अमरः । ग्वं-भवान् यं धर्मे कुल्रपरंपराप्राप्तं 'इज्याध्ययनदानानि । शस्त्रेणाजीवनं राज्ञः भूतानां चाभिरक्षणम् इति स्मृतं धर्म वृत्त्या—आचरेण, नियमेन च व्यवहारेण च शौचादिभिर्वा, पालयसे-परिरक्षसि, स वै धर्मः लोकानुभवगोचरः' वैशब्दः प्रसिद्धिद्योतकः 'समुच्चये च वै पापे वाक्यारम्भ प्रसिद्धयोः' इति वैजयन्ती । त्वां भवन्तं अभिरक्षतु सर्वतोमुखं रक्षणं विधत्ताम्, प्रार्थनायां लोट् ॥

> नतु -- स्युरुत्तरपदे व्याघ्रपुंगवर्षभकुझराः । सिह्मशार्दूलनागाद्याः पुंसि श्रेष्ठार्थवाचकाः ॥

इत्यत्र राघवः शार्ल इवेत्यर्थे 'उपिमतं व्याघादिभिः सामान्याप्रयोगे' इति समासे धर्मवाचकयोर्लोपः । अत्र वाचकलोपवत् धर्मलोपोऽपि शास्त्रीयः । सामान्याप्रयोग एवैतन्समासानुशासनात् इति ।

#### तत्त्वालोकः

इत्यिभिधाननाममालोक्तरीत्या शार्दूलपदस्य श्रेष्ठयपरत्वात् उपिमतसमासानु पपितः धर्मविशिष्टवाचित्वादिति चेन्न, उक्तधर्मपालनव्यापाराश्रयत्वानृगुण्येन उपिमतसमासस्येव युक्तत्वात् । शार्दूलपदस्य श्रेष्ठयार्थविशिष्टवस्त्विभधाय कत्वेनादोषात् ।

न चात्र रूपकसमासस्य प्रसक्तिः । पूर्वोक्तधर्मसंरक्षणानुगुण्येन उ मितिसमासम्धैवोपग्न्तुं युक्तत्वात् । शौर्यादिद्वारा राघवे शार्दूछोपमायां सिद्धायां राघवशार्दृष्ठयोः धर्मिणोरुपमायां तात्पर्यात् ।

अन्नेदमबधेयम् — समासेऽलण्डशिक्तिरित्येकं मतम् । निरूढलक्षणे त्यपरं मतम् । तत्र उपितसमासस्य उपमानसादृश्यविशिष्टे शिक्तिरित्युपगमे सादृश्यस्याभिधानात्कथं वाचकल्लक्षात्वम् १ निरूढलक्षणाभ्युपगमपक्षेऽपि सादृश्यस्य लक्ष्यमाणतया कथं वाचकलुपात्विमिति चेत् —चन्द्रसुदृनमुखमिति साम्यलक्षकवदुपगायामिति प्रन्थकृदुदाहरणानुरोधेन एतादृशस्ले विशिष्टशक्त पदोपमानवाचकपदान्यतरानुपस्थाप्यसादृश्य—तद्विशिष्टान्यतरप्रतिपादकश्चानुपादानस्येव वाचकलोपपदार्थत्वेन प्रन्थकृद्भिमतत्वात् इति नात्र वाचकलुप्ता त्वस्यानुपपत्तिरिति प्रागेव आवेदनात् । अन्यथा दूपणमपि अभिव्यक्षितमेव । तदेतत्स्य मनसि निधाय आह्—अत्र राघव इत्यादिना । स्पष्टोऽर्थः ।

ननु—सामन्याप्रयोग एव एतत्समासानुशासनादित्यत्र सामान्याप्रयोग इत्यस्य किं विवक्षितसामान्याप्रयोग इत्यर्थः ! अथवा विवक्षिताविवक्षितो भयसाधारणसामान्याऽप्रयोगे इत्यर्थः ! आदे न दोषः ।

अन्त्ये तु व्यभिचारः । तथा हि—

अयं क इत्यन्यनिवारकाणां गिराविभुद्धीरे विभुज्य कण्ठम् । दशं दधौ विस्मयनिस्तरङ्गां स लङ्घितायामपि राजसिहाः ॥ इति नैषधपद्ये राजसिहा इत्यत्र राजा सिहा इवेत्युपमितसमासेन भाव्यम् ।

प्रीवां वक्रयित्वा पश्चादवलोक्रनोपपत्तये उपिनतसमासस्यैवावश्यक वात् । सत्यम् । श्रीवानमनस्य राजसिक्षोभयसाधारणस्य धर्मस्योपादानात् । तदनुपादान एव समासोऽनुशिष्यते । अतश्च प्रकृतानुगुणः उपिनतसमासो न स्यात् । अतश्चात्र उपमानिमित्तत्वेन यद्विवक्षितं सामान्यं शौर्थादि तस्याप्रयोग इत्यर्थविवक्षायामुपिनतसमास उपपद्यते । अत एव-समासगां द्विलुसोपमासुदाहरता काव्यप्रकाशकारेण-दशमे —

परिपन्थिमनोराज्यशतैरपि दुराक्रमः । सांपरायप्रवृत्तोऽसौ राजते राजकुंजरः ॥ इत्युदाहृतम् ।

अन्यथा-प्रकाशनस्य-सांपरायप्रवृत्तत्वस्य वा राज-कुंजरोभयसाधारणत्वेन अविवक्षितत्वेऽपि तत्प्रयोगादुपमितसमासो न स्यात् । 'सामान्या
प्रयोगे' इत्यस्य निवक्षितसामान्याप्रयोग इत्यर्थकरणे तु आकारमहत्वशक्ति
शालित्वादिकमनुपानं विवक्षितं सामान्यमिति समास उपपद्यते । अन्यथा
धर्मनुतात्वमुपपादितमनुपकं स्यात् ।

ननु — उपात्तधर्मकेऽपि लक्ष्ये यद्यनुपात्तं धर्ममादाय समासो निरुद्धते तदा धर्मोपादानवैयर्थ्यापितिरिति वाच्यम् ।

तथा शंकानुद्यात् यतश्च उपाचधर्मोगदानस्य अनुपाचिववक्षितधर्म परिपोषकतयैव साफल्यत् ।

एतेन — अनुपात्तधर्मेण साम्यविवक्षया धर्मीगदानस्थलेऽपि समासे. र पपादनमसत् । धर्मीपादानवैफल्यापत्तेः । उपात्तधर्मसत्वे तेनेव साम्य — प्रतीतेरनुभवात् 'मकलकलः पुरचन्द्रो राजते' इत्यादावुपात्तधर्मातिरिक्तधर्मस्य साम्यप्रयोजकस्याभावादिति उद्योतकृता नागेशभट्टेनोक्तं चिन्त्यमेव ।

किंच —नागेशोराहृते ' मकलकलः पुरचन्द्रो राजते ' इत्यत्र हृद्यत्वादेरुपमाप्रयोजकस्य संभवादभावोक्तिरपि न साधीयसी ।

अत एव — नागेशभट्टादिष प्रप्ताचीनेः निगमान्तगुरुभिः तत्व टीकायां श्रीभाष्यप्रवन्धस्यानारभ्यतानिरसनपृष्ठं पारशयवचस्तुधेति पद्यं व्याख्यातुमुपकभ्य—'वचस्तुधाम् 'इत्यत्र क्षेत्रो एकृतनि जाक्षरानीतत्वादि सामान्यप्रयोगे कथमिष्ट 'उपमितम् 'इत्यािनासमासः इत्याशंक्य—इत्थम् समासस्च्यं स्वादुत्वसामान्यमिष्टाप्रयुक्तम् । तदन्यस्य प्रयोगेऽपि न दोषः । 'भाष्यािवधः कातिग्रम्भीरः' इत्यादिवत् । इत्युपपाद्य—

> साधर्म्यात्स्वादुतांसिद्धिः तथा (तया) स्वादुतमत्वधीः । वेधर्म्यादिति वैषम्यं भाव्यमत्र मनीषिभिः ॥ १८७ ॥

यद्भिवक्षितसामान्यं तत्त्रयोगो निषिध्यते । उक्तिस्तदन्यसामान्यविषया न विरुध्यते ॥ १८८ ॥

नृणां यं सेवमानानां संसारोऽप्यपवर्गति । तं जगत्यभजन् मर्त्यः चश्चा चन्द्रकलाधरम् ॥

#### तत्त्वालोकः

विवक्षितं तु सामान्यं स्वादुत्वादिकमिष्यते । तत्पुनर्नोच्यते साक्षात्समासम्तेन सिद्ध्यति ॥ १८९ ॥

अविवक्षितसामान्यप्रयोगः कात्र्यशास्त्रयोः । हत्त्यते बहुशः तस्मात्समासोऽत्र न दृष्यति ॥ १९० ॥

इत्यनेन महता संरंभेण उपित्तसमासः स्थापितः । अधिकं रूपके वक्ष्यते । अत एव-प्रौद्धमनोरमायां—भट्टोजिदीक्षिनैः - कथं तिहं 'भाष्याव्धिः कातिगम्भीरः 'इति कैयटः । समान्यप्रयोगसत्वेन अस्य अप्राप्तेः । अत्र केचित् प्रमाद एवायमित्याहुः । इति परेषां मतमुल्लिल्ख्य – इह गाम्भीर्येण साहश्यं न विशिक्षतं किन्तु विततदुरवगाहत्वादिना । तस्य हि विततत्वादेर प्रयोगोऽस्त्येवेति निर्वाधः समासः इत्यमिहितं पूर्वोक्ततत्वटीकानुगुणं युक्तं च । अथापि नागेश्वभट्टः स्वपरमगुरूक्तिमिप विस्मृतवानित्याश्चर्यमेव नः इत्यलम् ॥

अथ धर्मवाचकलुप्तायां धर्मलोपः शास्त्रीयः, ऐच्छिक इति द्वेधा । तत्र शास्त्रीयस्य धर्मलोपस्योदाहरणं प्रदर्श्य ऐच्छिकं धर्मलोपोदाहरणं प्रदर्श— यति -नृणामिति ।

यं चन्द्रकलाधरम् बालेन्दुशेखरम्, सेवमानानाम् शुश्रूषमाणानाम नृणाम् मनुजानाम्, संसरोऽपि-जगद्षि, अपवर्गति-अपवृज्यते परित्यज्यते

इत्यत्र अपवर्ग इवाचरतीत्यर्थे अपवर्गतीत्यत्र आचारार्थस किपो लोपाद्वाचकवद्धर्मस्यापि लोपः ।

चञ्चेत्यत्र चञ्चा तृणपुरुष इवेत्यस्मिन्नर्थे 'इवे प्रति-

## तत्त्वालोकः

संसारोऽत्रेति अप+वृज्ञधातोः 'हलश्चेति' [पा.सू ३-३-१२१] घञ् कुत्वञ्च । अपवर्गः-मोक्षः स इवाचरतीत्यर्थे 'कर्तुः क्यङ् सलोपश्च' [३-१-११] इति सूत्रस्थन 'सर्वप्रातिपदिकेभ्यः आचारे किप् वक्तव्योऽश्चिति गदर्भतीत्येवमर्थम्' [वा.स १७२२] इति कात्यायनवचनेन कर्श्ववाचकादाचारे किप् । मोक्ष-तुल्यो भवतीत्यर्थः । तं चन्द्रकलाधरम्-शिवम्, अभजन्-असेवमानः, मर्त्यः संसरन् पुरुषः, जगति चञ्चा नृणरचितपुत्थलिकेवेत्यर्थः ।

अत्र सनाद्यन्तधातुवृत्तिगतः तद्धितवृत्तिगतश्च धर्मवाचकः छोपः संभवतीत्युपपादयति - अत्रेत्यादिना । अपवर्गतीत्यत्र अपवर्गशब्दादुप - मानवाचकात् कर्तरि किपो विधानात् किपस्सर्वछोपित्वेन आचारह्मपसाधारण धर्ममात्रवाचकस्य छोपः । वाचकछोपस्तु - उपमानार्थककर्तृवाचकपदोत्तरं किपो विधानात् साद्दर्यस्येवार्थस्याक्षेपाछमः । क्चङादीनामुपमानोपमेयोभयान्वयिसाधारणधर्मबोधकत्वेन साद्दर्याक्षेपमन्तरा क्चङादिप्रकृतीनःमपमानताया एवासिद्ध्या तदुत्तरं क्चङादीनां प्रवृत्तिरेव न स्यात् । अतश्च आक्षेपछ्छमेव औपन्यमिति वाचकछोपोऽपीत्यभिप्रायेण वाचकवदिति सिद्धवन्निर्देशेन दृष्टान्तीकरणम् ।

अत्रैव तद्धितगां धर्मवाचकलुतां 'चञ्चा' इत्यत्रोपपादयति-चञ्च स्पन्नेति । 'चेञ्चेव मनुष्यः-चञ्चा' इत्यर्थ 'इवे प्रतिकृती' इत्यधिकारस्थेन

कृतौ' इति विहितस्य कनो 'छम्मनुष्ये' इति छिब्बिधानात् वाचकछोपः , धर्मछोपश्चेति ।

अस्य ३लोकस्य-

यद्भक्तानां सुखमयस्संसारोऽप्यपवर्गति ।

#### तत्त्वालोकः

' संज्ञायाम् ' [पा.सू. ५-३-९७] इति सूत्रेण कन्प्रत्यये तस्य मनुष्य वाचित्वात् 'लुम्मनुष्ये' [पा.स् ५-३-९८] इति लुपि, 'लुपि युक्तवद्यक्ति वचने' [पा.सू. १-२-५१] इति तद्धितप्रकृतिविष्ठिङ्गतेति चञ्चेति नियत स्त्रीलिङ्गता । एवं च सादृश्ये विहितस्य कनो लोपाद्वाचकलोपः । साधारण धर्मस्य अनुपादानाद्धमेलोपोऽपीति भावः ॥

न चात्र-चन्द्रकलाधरभजनराहित्यस्योपादानमस्तीति कथमत्र धर्मलोप इति वाच्यम् ।

> अयं क इत्यन्यनिवारकाणां गिरा विभुद्धीरे विभुज्य कण्ठम् । दशं दधी विसायनिस्तरङ्गां स रुङ्घितायामपि राजसिद्धाः ॥

इत्यादी श्रीवानमनादेः राजिसिझाचुभयसाधारणस्योपादानेऽपि अस्य साधारण धर्मत्वेन विवक्षा नास्ति, अपितु शौर्यादिनैवानुपात्तेन विविक्षितेन साधारण्यम् इत्यभ्यपेयते । तथात्रापि उपात्तधर्मकृतं साधारण्यं न विविक्षितं किन्तु आत्म हिताकरणस्त्रपमनुपात्तधर्मकृतमित्यभिष्रायस्य श्रन्थकृतैवोत्तरत्राविष्करणात् एतद्र थोपरि रसगंगाधरोक्तपूर्वपक्षसमाधाने नात्यन्तं गरीयसी इति बोध्यम् ॥

यद्भवतानामितिश्लोके चतुर्थपादैकदेशस्यान्यथाकरणे साधारणधर्मस्य

त शम्भ्रमभजन् मर्त्यः चक्रेवात्महिताकृतेः ।।
इति पाठेन उभयत्रापि धर्मस्य श्रवणमपि संभवति ।
रूपयौवनलावण्यस्पृहणीयतराकृतिः ।
चुरतो हरिणाक्षीणामेष पुष्पायुधीयति ॥

#### तत्त्वालोकः

अवणं संभवतीत्येतादृशोदाहरणेषु वाचकलुप्तात्वमेवेति प्रतिपाद्यति-अस्य इलोकस्येति । इत्थं धर्मवाचकलुतामुदाहृत्य वाचकोपमेयलोपस्य, धर्मो पमानवाचकानां लोपस्य च एकत्रोदाहरणं प्रदर्शयति-रूपेति ।

रूपम् —आवेध्यारोप्यविक्षेप्यबन्धनीयरूपेण चतुर्धा अवस्थितैः भूषणैः विना भूषितवदाभासमानइशारीरो धर्मविशेषः । उक्तं च रसार्णवसुधाकरे शिङ्गभूपालेन —

> अङ्गान्यभृषितान्येव विक्षेपाधैर्विभृष्णैः । येन भृषितवद्भान्ति तद्रुपमिति कथ्यते ॥ इति ।

तथा योवनेन-तारुण्येन, युवन् शब्दात् भावे 'हायनान्तयुवादि-भ्योऽण्' [पा.सू ५.१-१३०] इति अण्प्रत्यये, 'अन्' [पा.सू.६.४-१४७] इति प्रकृतिभावश्च । लावण्येन-समुदायकोभया च । लावण्यस्वरूपं चोकतम्

> मुक्ताफलेषु च्छायायास्तरकत्वमिवान्तरा । प्रतिभाति यदक्केषु तल्लावण्यमिहोच्यते ॥ इति ।

एतैः स्पृहणीयतरा-अत्यन्तमपेक्षणीया, आकृतिः आकारो यस्य सः। 'द्वित्रचनविभज्योपपदे' [पा.सू. ५ ३-५७] इति विभक्तन्ये तरप्। एषः

इत्यत्र वाचकोपमेययोलीपः । रूपयौवनेत्यादि स्वविशेषणसामध्यीत् स्वात्मानं पुष्यायुधमिवाचरतीत्यस्या र्थस्य गम्यमानत्वात् स्वात्मन उपमेयस्य लोपः कवेरै-चिछकः । न चेष इत्युपमेयस्योपादानमस्तीति शंक्यम् । तस्य कर्मविभवत्यभावेन पुष्पायुधीयतीत्यत्रोपमेयासमर्पक त्वात् ॥ इति ॥

## तत्वालोकः

प्रकृतो राजा, हरिणाक्षीणां मृगलोचनानां, पुरतः अग्रे, पृष्पायुधीयति काम इवाचरति – भारमनं कामदेविमव प्रदर्शयतीत्यर्थः । अत्र वाचकोपमेययोः लोपप्रकारमाह – अत्रेति ।

अयं भावः - पुष्पायुधीयति ' इत्यत्र पुष्पायुधिमवात्मानमाचरतीत्यर्थे 'उपमानादाचारे' [पा.सू. ३-१-१०] इत्युपमानात्कर्मणः सुबन्तादाचाररूप-धर्ममात्रे क्यचो विधानात् इवार्थस्य आक्षेपलभ्यत्वेन वाचकलोपः । उपमेय भूतस्य स्वस्यापि रूपयौवनेत्यादिविशेषणबलादाक्षेप इति स्वात्मन उपमेय स्यापि अनुचारणमिति लोप एव ।

ननु चात्र 'एषः' इति उपमेयसमर्पकस्योपादानमस्ति सर्वनाम्नां च 'बुद्धिस्थत्वोपलक्षिततत्तद्धर्मावन्छित्रे शक्ति'रित्यभ्युपगमादिति कथमत्र उपमेय लोप इति आशंवय, एष इत्यस्य कमिनिभक्त्यन्तस्वाभावेन सामानाधि-करण्याभावात् क्यजर्थिकयाजन्यफलाश्रयासमर्पकत्वात् नोपमेयसमर्पकत्विम -त्याह—न चेष इत्यादिना ।

एतेन-एतत्पद्यं व्याख्यास्यता रसगंगाधरव्याख्यात्रा पण्डतश्री मदनमोहनझा शर्मणा-रसगंगाधरव्याख्यायां चिन्द्रकायां-'पुष्पायुः धीयति-पुष्पायुधः कामः स इवाचरतीत्यर्थः इति यद्याख्यातम् , तत्प्रामा दिक, अन्यथा 'पुष्पायुधायते' इति आत्मनेपदेन माव्यम् । तथाहि-कर्तुः क्यङ् सल्लोपश्च [पा सू .३ १-११] इति सूत्रेण उपमानात्कर्तरि क्यङ्, तस्य ङित्वात् 'अनुदाचिक्त आत्नेपदम्' [पा.सू १ ३ १२] इति आत्मनेपदे , 'अकृत्सार्वधातुक्योदीर्धः' [पा.सू ७ ४-२५] इति दीर्धे श्येनायते इति । प्रवायुधायते इति स्यात् । क्यचि तु 'दीर्घापवादेन क्यचि न' [पा.सू ७-४-३३] इत्यनेन ईकारः अनात्मनेपदित्वं चेति विशेषः। एवं च पृष्पायुधीयतीति प्रतीकमुपादाय उक्तरीत्या व्याख्यानप्रदर्शनमनुचितम् ॥

किंच — व्याख्यात्रिमतरीत्या 'पुष्पायुधायते' इति पाठव्यत्यासकरणे तु कर्तृविभक्त्यन्तत्वेन एषः इत्युपमेयसमर्पकत्वं अस्त्येवेति उपमेयलोपाभावा द्वाचकोपमेयल्पतायामुदाहरणत्वेनोपादानम्, 'नचेष' इत्युपमेयस्य उपादानमस्ती त्याशंक्य तस्य कमेविभक्त्यभावेन उपमेयासमर्भकत्वादिति शंकासमाधाने, स्वात्मानं पुष्पायुधमिव आचरतीति तत्रैव (चित्रमीमांसायामेव) विश्रहवास्य प्रदर्शनं च असंगतं स्यादिति विभावनीयम् ॥

यनु-चित्रमीमांसाखण्डनकृता खण्डने — 'पुरतः' इत्यपशिंदतं तैः इत्युक्तम् । तदपि न युक्तम् । नात्र प्रन्थकृता नगर।दित्यर्थे पूर्व मित्यर्थे वा पुरतः इति प्रयुक्तम् । किन्तु अमे इत्यिक्तिक्वार्थे । अस्मिन्नर्थे च पुर अग्रगमने [धातु.तु.६४ सं] इति तौदादिकस्य इगुपधत्वात् 'इगुपधज्ञ प्रीकिरः कः' [पा.सू.३-१-१३५] इति कप्रत्यये सार्विविभिक्तकतसिप्रत्यये च साधुरिति विभाज्यम् ।

अतेव 'हरिणस्याक्षिणी इव आयते अक्षिणी आसाम्' इत्यस्मिन्नर्थेऽनुशिष्टे हरिणाक्षीणामितिपदे धर्मोपमान वाचकानां लोपः । सर्वोऽप्ययं सप्तम्युपमानपूर्वपदस्य' इत्यादिशास्त्रकृत एव लोपः ॥

## तत्त्वालोकः

एवं-रसगंगाधरमम्प्रकाशे— 'वम्तुतस्तु — पुर अग्रगमने' इति चौरादिकाण्णिजमावे इगुपधळक्षणे के सार्विविभिक्तिकः तसिः इति तौदादिक स्यापि पुरधातोः चौरादित्वभ्रान्त्या णिजमावोपपादनक्केशः किमर्थ स्वीकृतो नागेशेनेति न जानीमः । धातुपाठे पुरधातोः चुरादावदर्शनात् । तथा रतगंगाधरमर्मप्रकाशमात्रावाळिन्वनां रसगंगाधरच्याख्यातृणामुक्तयोऽपि निर्मूळाः ॥

पुष्पायुधीयतीत्यत्र वाचकोपमेयलोपं प्रतिपाद्य भन्नैव हरिणाक्षीणां इत्यत्र धर्मोपमानवाचकानां त्रयाणामपि लोप इत्युपपादयति—अन्नैवेति । अत्र प्रथमं हरिणस्याक्षिणी इत्युपमानपूर्वपदः षष्ठीसमासः । तस्य उत्तराक्षि शब्देन सह 'अनेकमन्यपदार्थे' [पा.स. २-३-२४] इत्यनेन बहुनीहिः ।

अत्र हरिणाक्ष्णोः कान्ताक्षिणी प्रति उपमानता । हरिणावयवत्वात् हरिणमप्युपमानं । एवं स्थिते हरिणाक्षिशब्दः उपमानपूर्वपदः तत्र षष्ठी समासे यदुत्तरपदं प्राथमिक अक्षिशब्दः तस्य 'सप्तम्युपमानपूर्वपदस्य बहुत्रीहि विच्यो वाचोत्तरपदलोपश्च' [का.वा. १३५८] इति उपमानवाचकस्याक्षि शब्दस्य लोपे 'हरिणाक्षी' इति रूपम । अत्र इवशब्दस्य आक्षेपलभ्यत्वा- ल्लोपः । आयतत्वस्यापि सामर्थ्यलभ्यत्वात् लोपः । उपमानस्याक्षि श दस्य अनुचारणात् लोप इति 'हरिणाक्षी' इति पदं त्रिलुप्तोदाहरणम् ॥

अत्रायं विशेषः— 'हरिणाक्षीणाम्' इति पदे धर्मोपमानवाचकानां लोप इति स्पष्टमुपमानवाचकलोपमुपपादयता ग्रन्थकृता—हरिणस्य अक्षिणी इव आयते अक्षिणी यस्याः इति विग्रहे सति समासे 'सप्तम्युपमानपूर्वपदस्य बहुन्नीहिर्वाच्यो वाचोत्तरपदलोपश्चें ति पाठानुरोधेन द्वितीयस्यैवाक्षिशब्दस्य समासचरमावयवत्वम् अत एव उत्तरपदत्वं चेति तस्यवात्र लोपेन भाव्यमित्यु पमेयवाचकधर्माणां लोप इति त्रिलुप्तेति वदतां मतं निराकृतं भवति । उक्तम ताभ्युपगमे तु—कण्ठेकालः, उरसिलोमा, करधनः इत्यादिह्मपासिद्धिप्रसङ्गाद्धि उक्तोदाहृतिषु कण्ठे स्थितः कालोऽस्य, उरसि स्थितं लोम यस्य, करे स्थितं धनं यस्येति विग्रहे कालादिशब्दानामुत्तरपदत्वेन तेषामेव लो उक्त ह्मपामसिद्धिरिति ॥

अतः उक्तवार्तिकस्यैवमर्थी प्राद्यः सप्तम्युपमानपूर्वपदस्य— स्यन्तं उपमानपदं वा यिन्मन् पूर्वपदे विद्यते तस्य पदान्तरेण उपमेयपदेन वा समासे बहुन्नीहिर्वाच्यः, तथा सप्तम्यन्तपूर्वपदकसमासे—उपमानपूर्वपदक समासे यदुत्तरपदं तस्य छोपश्चेति । एवं सित 'सप्तमी उपमानान्यतरपूर्वपदक समासे उत्तरपदं स्थितन्यनादिपदं न तु काळ – छोम – भन्न अक्ष्यादिपदिमिति नोक्तरूपाऽसिद्धिः । 'उत्तरपदशब्दः' इत्यादि संप्रदायव्याकोपो वा, बहुन्नीहि समासान्पूर्व कृते समासे स्थितादिपदानामुत्तरपदत्वानपायात् । अन्यथा तत्रत्यभाष्यक्रैयटभ्याकोपः प्रसज्येत । तथा च भाष्यम् – सप्तमीपूर्वस्य, उपमा नपूर्वस्य च बहुन्नीहिर्वक्तव्यः । उत्तरपदस्य च छोपो वक्तव्यः । कण्ठे स्थितः काछोऽन्य कण्ठेकाछः । उष्ट्रमुखिमव अस्योष्ट्रमुखः । खरमुखः इति ।

अत्र कैयट:--उष्ट्रमुलमिवेति-अवयवधर्मेण समुदायस्य व्यपदेशात्।

उष्ट्रस्योपमानतेति उपमानपृर्वपदः उष्ट्रमुखशब्दः । उपमानस्योपमेयवृत्तित्वात् पदयोः वैयधिकरण्यमञ्जति वचनमुत्तरपदलोपार्थमिति ।

यतु — अत्र उक्त-अप्रयोग एव लोपशब्देन।त्रोच्यते-तथाहि उष्ट्र मुखमस्येति विष्रहः । न च प्राणी प्राण्यन्तरावयवो भवतीति उष्ट्रशब्दस्य तन्मुखे लक्षणेति कैयटेन—तदेतत्पृर्वपक्षमात्रम्—अमुमेव पृर्वपक्षमवलम्ब्य काव्यप्रकाशकृता त्रिलोपे च समासगा इति प्रदर्श्य 'मृगनयना हरते मुनेर्मनः' इत्युदाहृत्य—अत्र यदा 'सहम्युपमान' इत्यादिना समासलोपी भवनः तदेद मुदाहरणम् इत्युक्तम् । अस्याभिप्रायश्च विवृतः काव्यप्रदीपकृता—अत्र दि मृगशब्देन लक्षणया तल्लोचने विषक्षयेते तदा नेदमुदाहरणमिति ।

यद्यपि लक्षणापक्षोऽस्ति, तथापि ग्रन्थकृतो नात्र नैर्भर्यमिति वाचको पमानधर्मलुतात्वोपपादनादेव ज्ञायते । अत एव कापि लक्षणापक्षो नोट्टंकितः ।

एवं उद्घटादिभि: -- धर्मोपमेयवाचक छप्तापि संभवतीति मत्वा 'आयरश् लिकः' इति त्रिष्ठमोदाहता । तथाहि -- अत्र अयरश् लपदेन कूरः आचारः उपमेयः, तीक्ष्णत्वादिकं साधारणधर्मः, न च तयो रेकमप्युपाचं नापि इवादिः इति ।

तन्न युक्तं 'आयरश्रूिकः' इत्यत्र अयरश्रूळपदेन क्रूरमाचारं निगीर्या ध्यवसानेन अतिशयोक्त्या वा उपमेयरयोपादानादितशयोक्तिरियं नोपमा । अन्यथा—अध्यवसानळक्षणाम् ळातिशयोक्तिः निर्विषया स्यात् इति उद्घटादि संमतः धर्मोपमेयवाचकळोपो न परिगणितो प्रन्थकृतेति च भाव्यम् । उद्घटा- द्यसिमता च पूर्वोकता त्रिछप्ता प्रकाशतद्वचारू यातृ मिरपि निराकृतैवेत्यळम् ।।

तिलोपे धर्मलोपस्त्वैच्छिकोऽपि संभवति । यथा 'यचोराणमस्य' च इति क्लोकस्य द्वितीयपाठे समासार्थो पमायाम् । एवं छप्तायाः अष्टौ विधाः प्रदिश्चितः ।

कान्यप्रकाशकारादिभिस्तु पूर्णीयाः षड्विधाः, छप्ता-याम्तु धर्मछप्तादिष्त्रियान्तरभेदेन कश्चिदेकोनर्विशतिः, अन्यैः विश्वतिविधाः प्रदर्शिताः ।

## तत्त्वालोकः

त्रिलोप धर्मलोपस्य शास्त्रीयत्वमिव इच्छापरिकल्पित्वतमेपि संभवतीत्याह त्रिलोप इति । अयं भावः 'यच्चोराणामस्यचे'त्यत्र उपनतमेतदकस्मात् इति पाठं परित्यज्य किमिति त्रूमो वयःमेदमिति तृतीयपःदपाठे समासार्थोपमायां अकसादुपनतत्वस्यानुपादानाद्धमंलोपस्यैच्छिकन्यमिति त्रिलुप्तात्वमपि इति । अष्टधा भिन्नां लुप्तोपमां प्रदर्श उपसंहरति-एवमिति ।

इतः पूर्वं प्रन्थकृता स्वामिप्रायानुसारेण पूर्णालुसाप्रभेदाः प्रदर्शिताः । संप्रति काव्यप्रकाशकारादि -प्राचीनमतानुरोधेन पूर्णालुसादिभेदान् प्रदर्श -यितुमारमते - काव्यप्रकाशकारादिभिस्त्वित । तुशब्दः अस्वरसद्योतकः । श्रीत्यादिविभागस्य व्याकरणशास्त्रव्युत्पत्तिप्रदर्शनमालपरत्वमेव, नालंकारशास्त्र व्युत्पत्तिप्रयोजकत्वं सामस्त्येन विभागपरत्वं वा संभवति द्विभीवादिषु धर्मलुसा दीनामसंप्रहात् इति । अत्रादिशब्दात् विद्यानाथभोजराजादीनां परिग्रहः ।

विद्यानाथेन छप्तोपमा एकोनविंशतिभेदा (१९) प्रदर्शिता । काच्यप्रकाशकृतापि-एकोनविशति छप्ताभेदाः (१९) प्रदर्शिताः । स्थमते

तत्रायं विभागः । पूर्णा तावत् द्विविधा श्रौती आर्थी च ।

#### तत्त्वालोकः

-णिनिप्रत्ययगतवाचकछप्ताभ्युगमात् विंशतिविधा (२०) इति भावः । सरस्वतीकण्ठाभरणकृता -- अष्टादशिवधा (१८), साहित्यदर्पणकृता -- एकविंशतिर्छप्ताभेदाः २१) प्रदर्शिताः । उपमा द्विविधा । पूर्णी छिष्ठा चेति । तत्र पूर्णी विभजते-तत्रेति ।

तन्मालवाचकरवं नाम तदितरमुख्यविशेष्यकज्ञानाजनकरवे सित तन्मुख्यविशेष्यकज्ञानजनकरवम् । प्रकृते च सादृश्येतरमुख्यविशेष्यकज्ञाना—
जनकरवे सित सादृश्यमुख्यविशेष्यकज्ञानजनकरवरूपम् । तुल्यादिपदस्य
न सादृश्यमुख्यविशेष्यकज्ञानजनकरवं किन्तु सादृश्यविशिष्टवस्तुविशेष्यक—
ज्ञानजनकरविमिति न तल श्रौतीत्वम् । भयं च श्रौत्यार्थीस्वरूपविवेकः
अन्थकृदिमिनतः । अधिकमन्यल ।

कान्यप्रकाशकृता तु—यत्र साधारणधर्मस्य उपमाने उपमेये चोभयत्र संबन्धबोधकरवं तत्र श्रौतीत्वम् । उपमेबमात्रे संबन्धबोधकरवं यत्र तत्र आर्थीत्वमिति । उक्तं च कान्यप्रकाशे दशमे—'मथेबवाशब्दाः यत्पराः तस्यैवोपमानताप्रतीतिपिति यद्यपि उपमानविशेषणा एते, तथापि शब्दशित-महिम्ना श्रुरयेव षष्ठीवरसंबन्धं प्रतिपादयन्तीति तत्सद्भावे श्रौती उपमा' इति ।

अयं भाव:- शब्दशक्तेः खल्विदं माहात्म्यं बित्रयमेनोपमान वाचका अपि इबादयः 'राज्ञः पुरुषः' इत्यादौ

'भेदकरवेऽपि नियते षष्ठीवदिववादयः । द्विष्ठं श्रुत्येव संबन्धं गमयन्ति स्वभावतः ॥'

इति वाक्यपदीयोक्तरीत्या राजपुरुषोभयनिष्ठं संबन्धं बोधयन्ति । तद्वदत्रापि उपमानोपमेयोभय तंबन्धं इवाद्या अपि । अत एवोक्तम्— 'शब्दशक्तेमीहिमा न पर्यनुयोगमहे'तीति । एवं चेत्रन्मते—श्रुत्या उपमान संबन्धमेव बोधयन्त इवाद्याः उपमेये पर्यवस्यन्ति । तुल्यादयस्तु श्रुत्या सद्दशमेव बोधयन्तोऽर्थात् साहश्ये पर्यवस्यन्तीति आर्थीत्वम् इति ॥

अत्र काच्यप्रदीपकृतेवमुक्तम्—'श्रीतत्वं चोपमानोपमेययोः साधारण-धर्मसंबन्धरूपायास्तस्याः शाब्दबोधविषयत्वमिति । अर्थापित्तगम्यत्वं चार्थ त्वमिति च । एवमत्रैव उत्तरत्र तंनैव 'तस्मात्प्रतीत्यनुपपस्या प्रतीता— नुपपस्याच संबन्धबोधे विशेषात् श्रीतार्थितमाग इति मन्तव्यम् । तथाहि—'पद्मिव मुख्नम्' इत्यादानुपात्तस्य आक्षिप्तस्यास्यरमणीयत्वादेः संबन्धम— विषयीकृत्यापर्यवसानम् । यथादिशब्दानां धर्मविशेषसंबन्ध एव शक्तत्वात् । तुल्यादिशब्दास्तु नैवम् । 'पद्मेन तुल्यं मुख्नम्' इत्यादानुपमेये, 'पद्मे मुख्नस्य तुल्यम्' इत्यादानुपमाने, 'मुखं पद्मे च तुल्यम्' इत्यादानुमयत्रापि सामान्यतस्तुल्यत्वं बोधियत्वा विश्रान्तेषु तेषु धर्मविशेषं विना कथं तुल्यतेति प्रतीतानुपपस्या धर्मविशेषसंबन्धप्रतीतेः' इति ।

अत प्रमा-उभयत्र सादृश्यप्रत्ययाविशेषे यथेवादिश्रुतिः साधारण धर्मविशेषरूपाह्णादकत्वसंबन्धमप्रत्याय्य न पर्यवस्यति ।

तुन्यादिपदश्रुतिस्तु धर्मविशेषसंबन्धावगमं विनापि सामान्यतः

साधर्म्यबोधमात्रेण पर्यवसिता प्रतीतसामान्यस्य विशेषं विना अनुपपस्या पश्चाद्विशेषमाक्षिपति इति ।

अत्रैवं चिन्त्यते — सादृश्यं किं साधारणधर्मरूपं, अथा तत्संबन्धः रूपं दीक्षितामिमतम् ! इति —

अत्र नैयायिकाः — 'घटो न पटः' इत्यत्र यथा नङपदजन्याभावो — पिस्थितौ प्रतियोगित्वांशस्य संसर्गतया भानम्, तद्वत् इवपदजन्यसाधारण — धर्मरूपदसाश्योपिस्थितौ प्रतियोगित्वानुयोगित्वयोः संसर्गविधया भानम् । एवं च सादश्यं साधारणधर्मरूपमिति वदन्ति ।

एवंप्रवृत्तोऽपि वादः साधुरेव-यतः सदृशशब्दाद्वावे प्यञ् । भावश्च यद्धमैवत्वेन ज्ञातेऽर्थे यश्शब्दः प्रयुज्यते स धर्मः तच्छब्दप्रवृत्तो निमित्तम् । इदमेव 'प्रकृतिजन्यबोधे प्रकारीभृतो भाव इत्युच्यत' इति जातिगुणिकयाद्याः स्मकानां संप्राहकं रूपं भद्घोजिदीश्चितरिमहितम् । सदृशशब्दश्च 'समाना-न्ययोश्चे'ति बार्तिकात् कर्तरि कञ्प्रत्ययान्तः । ततश्च भावे प्यञ् । उक्तं च 'तस्य भावस्त्वतलो' [पा. सू. ५-१-११९] इति स्त्रे-'सिद्धं तु यस्य गुणस्य भावात् द्रव्ये शब्दनिवेशः तद्दिभाने स्वत लो' इति वार्तिककृता । विवृतं च कथ्यदेन-'गुणशब्देन यावान् कश्चित्पराश्रयो भेदको जात्यादिरर्थः । स सर्व इह गृह्यते । भावात् विद्यमानत्वादित्यर्थः' इति ।

एतेन साददयंसाधारणधर्मरूपमित्यपि वनतुं शक्यम् ॥

मीमांसकास्तु-साद्दश्यं न द्रव्यम् । गुणकर्मणोरपि वृतेः । अत एव न गुणकर्मणी । नापि सामान्यम्, अनुवृत्तप्रत्ययनिमित्तत्वाभावात् ।

#### तत्वालोकः

नापि भूयोऽवयवसामान्रूपं सादृश्यम्, प्रतीतिवैरुक्षण्यात् । सादृश्यं हि सप्रतियोगिकमेव प्रतीयते 'अयमने सदृशः' इति । तस्मात् पृथक् तत्वा-न्तरमिति आहुः (प्रामाकराः i)

ग्रन्थकृतस्तु-मीमांसकवत् पदार्थान्तरत्विमष्टम् । तथाहि-उपमेयो पमायां वक्ष्यमाणरीत्या सादृश्यप्रयोजकसाधारणधर्मसम्बन्धं एवोपमा । कर्तरि कञ्प्रत्ययान्तात् सदृशशञ्दात् भवन् भावप्रत्ययः संबन्धमेवाभिधते । अनुवृत्तप्रत्ययनिमित्तत्वाभावाच न धर्मरूपत्वम् । अत एव च 'कृत्तद्धितसमा सेभ्यः संबन्धाभिधानम् अन्यत्र रूढ्यभित्ररूपाञ्यभिचरितसंबन्धेभ्यः' इति वार्तिकोक्तिः सङ्गच्छते ।

यद्यपि कृत्तिद्धितसमासाः केवलं संबन्धं नाभिद्धिति, तथापि संबन्धिनि वर्तमानाः संबन्धं प्रवृत्तिनिमित्तमपेक्षन्त इति तेभ्यः संबन्धे भावप्रत्ययः। तथा च 'राजपुरुषत्व'मित्यादौ स्वस्वामिभावस्य यथा प्रतीतिः तथा 'चन्द्र इव मुखम् ' इत्यादौ इवादिपदात् सद्दरस्यस्याभिधानम्। अत पव मीमांसकरिपे—

यदा स्वसमवेतोऽत्र वाच्यो नास्ति गुणोऽपरः । तदा गत्यन्तराभावात् संबन्धो वाच्य आश्रितः ॥

इत्यभ्युपगम्यते । तद्वदेवात्रापि मते । परं तु नैयायिकवत् प्रतियोगि त्वानुयोगित्वादीनां रूपकेऽभेदवत् संसर्गमर्यादयेव लाभः । तस्य च न प्रकाशकारादिवदुपमानविशेषणत्वं किन्तु उपमानभ्तचन्द्रादीनामेव इवार्थे सादृश्ये विशेषणत्वम् । सादृश्यस्य चेवार्थस्य अनुयोगितासंबन्धेन मुख-

विशेषणत्वमपि। तथा च चन्द्रप्रतियोगिक साहश्यानुयोगि मुखमित्याका-रकः शाब्द बोधः॥

विशिष्टाद्वेतिनस्तु-साद्द्यं गुण एवान्तभवति इति वदन्ति । तदनुरुष्य 'तत्तद्वस्तुनिष्ठासाधारणधर्मस्त्रपसाद्द्यापरपर्यायं संस्थानमेवानृवृत-धीहेतुर्जातिरित्यर्थः इत्यादिनां प्रन्थमागेन अस्मत्कुलधुरंधरैः नयप्रकाशि कानयद्यमणिप्रमृतिप्रन्थानां विरचितृभिः मेधनादारिसूरिभिः नयद्युमणौ प्रमेयनिरूपणे निरूपितम् (नयस् २६० पु)।

यद्यपि-शारीरकतृतीयाध्यायभवगुणोपसहारपादीये द्वाविंशे अङ्गावबद्धा-धिकरणे 'मन्लादिवद्वाऽविरोधः (ब्र. सू. ६-६-५४) इति स्त्रे भगवता श्रीभाष्यकृता 'आदिशब्देन जाति-गुण-संख्या-सादृश्य-क्रम-द्रव्यकर्माणि गृह्यन्ते इत्युक्तया द्रव्य-गुण-कर्मभ्यो व्यतिरिक्तत्या जितकमसंख्यासादृश्या न्युपात्तानि इति न जातेस्सादृश्यान्तर्भावः न वा सादृश्यस्य गुणान्तर्भावः इति ज्ञायते । अथापि पूर्वोदाहृतमाष्ये मन्त्रस्याप्युदाहृतत्वेन अर्थान्तरस्व प्रसङ्गात् । अतः सादृश्यं न पदार्थान्तरम् । 'जातिसादृश्यादेः पृथं गुक्तिस्तु पूर्वमीमांसकमतानुसारा'दिति मेघनाद्रारिस्न्रिक्तिसेव समाहितम् ।

यद्यपि— 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादी चन्द्रस्य प्रतियोगितासंबन्धेन साहश्येऽन्वये साहश्यस्य विशेष्यत्वं संभवति । अनुयोगितया मुखेऽन्वये प्रकारत्वमेवेति अनुयोगिवाचकपदान्तरसमिभव्याहारे साहश्श्यमुख्यविशेयक ज्ञानजनकत्वरूपश्रीतीत्वमसिद्धम् । अथापि येषां साहश्यमात्रे शक्तिः तत्र श्रीती । येषां तु तद्वति तत्रार्थीति भावात् । एवं श्रीती आर्थीति विभागः कृतः ॥

## साद्द्यमात्रवाचकयथेवादिशब्दवती श्रौती।

साद्दयविशिष्टधिमपयोप्ततुल्यसद्दशसंकाशादिशब्द-

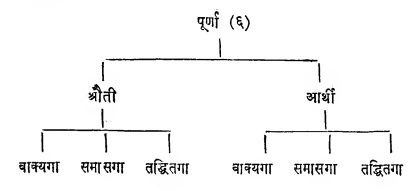
द्विविधाऽपि वाक्ये समासे तद्धिते चेत्येवं पड्विबधा पूर्णा ॥

## तत्त्वालोकः

श्रीतीं लक्षयति – साहरयमात्रेति । यथेगादिशब्दवतीति । आदिशब्दात् वशब्दः वाशब्दश्च । यथा-'शात्रवं व पपुर्यशः' 'कादम्ब खिण्डतदलानि व पङ्कजानि' 'जातां मन्ये शिशिरमिथतां पद्मिनीं वा अनुगरूपाम् ' इत्यादीनां सङ्ग्रहः, तथा प्रथमवित्रत्ययस्य च ।

आर्थीमा**र-साहरयविशिष्टिति ।** साहरयविशिष्टार्थमुख्यविशेष्य-कज्ञानजनकत्वरूपा । सा च तुल्यादिपदैः प्रतीयते ॥

पूर्ण द्विविधाऽपि प्रत्येकं त्रिविधा । आहत्य षोढा इत्याह— द्विविधेति ।

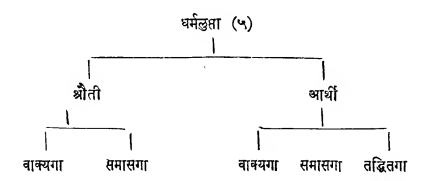


धर्मछप्तापि पूर्णावदेव विभागवती । किन्तु श्रौती तद्भिते न संभवतीति एवं पश्चविधा ।।

वाचकलुपा-कर्तृकर्मणग्रुलोः, कर्माघिकरणक्यचोः, क्चित्र, णिनौ, समासे चेत्येवं सप्तविधा ॥

## तत्त्वालोकः

धर्मछतापि पूर्णावदेव विभागवती। किन्तु तद्धितगा धर्मछता श्रीती न संभवतीति पञ्चविधेत्याह-धर्मछत्रापीति ।



## वाचकलुप्ता (७) सप्तविधा

- १ कमेणमुलि २ कर्तृणमुलि ३ कमेणि क्याचि
- ४ अधिकरणक्यचि ५ क्यङि ६ णि प्रत्थये
- ७ समासे च।

उपमानलुप्ता-वाक्यसमासयोः द्विविधा ॥ धर्मवाचकलुप्ता किप्समासयोद्धिविधा ॥ धर्मोपमानलुप्ता-वाक्यसमासयोद्धिविधा ॥

## तत्त्वालोकः

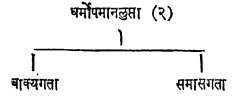
उपमानल्हापि द्विविधा—



धर्मवाचकछरापि द्विविधा --



धर्मोपमानलुरापि द्विविधा —



उपमेयनाचकलुप्ता-क्यचि एकविधा ॥ धर्मोपमानवाचकलुप्ता-समास एवैकविधेति ॥

यदाहुः---

पूर्णी छप्ता च सा द्वेघा श्रीत्यार्थी चेति ते पुनः । दिविधे, प्रथमा वाक्ये समासे तद्धिते भवेत् ॥ तद्बल्छप्तापि धर्मस्य लोपे श्रीती न तद्धिते । इवादिलोपे दिविधे णम्रुलि, क्यचि च क्यङि ॥ २ ॥

## तत्त्वालोकः

उपमेयवाचकलुप्तापि एकविधा---

उपमेयवाचकलुसा (१)

. क्यजगता

धर्मोपमानवाचकछुरापि एकविधेव ---

धर्मोमानवाचकलुसा (१)

समासगता

पूर्णाञ्जताभेदेन विभक्तामुपमां कारिकामिः संगृह्णाति-यदाहुरिति ।

तथा णिनौ समासे च सप्तवा परिकीर्तिता ॥ उपमानस्य लोपे तु द्विधा वाक्यसमासयोः॥ ३॥

इवादिधमेलोपेऽपि द्विविधा किप्समासयोः । धर्मोपमानयोलोपे वाक्यमा च समासमा ॥

इवादेरुपमेयस्य द्वयोर्लीपे भवेत्क्यचि । इवादिधर्मोपमानलोपे त्वेषा समासगा ॥ ॥ ५ ॥ इति

अत्रोदाहरणानि तन्मतरीत्या संगृह्यास्माभिर्हिष्यन्ते —

यस्याज्ञा शिरसोद्यते सुमनसां वृन्दैर्यथामालिका बध्वा सुश्रति यः पश्चिति जनान् यस्याअवद्वैभवम् ।

#### तत्त्वालोकः

षड्विंशतिविधा अप्युपमाः पश्चसु स्रोकेषु निबध्य प्रदर्शयितुमुप-कमते—अत्रेति ॥

षड्विधायाः पूर्णोपमायाः उदाहरणानि प्रदर्शयति-यम्याज्ञेति । तस्मै शम्भवे-जगत्संहर्त्रे । शं सुलं भावयतीति शंभुः । अत्र 'शम्' इत्यव्ययं सुलवाचि । भवतिश्चान्तभीवितण्यर्थः । हुप्रकरणे 'मितद्वादिभ्य उपसंख्यानम्' [वार्तिक २१५२] इति कर्तरि हुप्रत्ययः ॥

ननु श्रम्भुशब्दस्य संहर्नृत्वपरत्वे दुः लकरत्वमेव स्थान्न सुलकरत्वमिति चेन्न अनादौ संसारचके नानायोनिषु परिश्रमतां जीवानां कतिपयकाल-

हृद्यं शेविधना समं हृदि भजन्त्यानन्दसारोपमं यं धन्याः शशिवत्प्रसन्तवपुषे तस्मे नमः शम्भवे ॥

#### तत्त्वालोकः

विश्रा तिरूपोपसंहारसुखप्रवर्तकत्वप्रदर्शनादुपपन्नम् । मिषक्कृतव्रणच्छेदः व्रणातीनामिव ईश्वरकृतोपसंहारः प्रजानां अन्ततोगत्वा सुखावहत्वात् दयमैएव कृतः । तदुक्तं वासुपुराणे —

निदानज्ञस्य भिषजः रुग्णे हिंसां प्रयुक्ततः । न किञ्चिदस्ति नैर्घृण्यं घृणेवात्र प्रयोजिका ॥ इति ॥

एवंविधाय, नमः—प्रह्वीभावांऽस्त्विति शेषः । कीदृशश्श्मभुरित्यत्राह्यस्याञ्चेति । सुमनसां वृन्दैः - देवनिकायैः, बुधैश्च, 'सुमनाः पुष्पमालःगो स्त्री, देवबुधयोः पुमान्' इति याद्वः । यस्य –शम्भोः आज्ञा –शासनम्, मालिका यथा – मालेव शिरसा उद्यते, वहेः कर्मणि लट्ट् । अभ्युपगम्यते । यः जनान् जन्मिनो जीवान्, पश्चित्व – चतुष्पद इव, बध्वा – कर्मरज्जुमिरुद्ध्य, पश्चात् मुञ्चिति – त्यजित, 'बध्वा' इति समानकर्तृकयोः पूर्वकाले [पा. सू. ३ – ४ – २ १] इति क्त्वा प्रत्ययः । तेन

पश्चवः पाशिताः पूर्वं परमेण खळीळया । तेनैव मोचनीयास्ते नान्यैमींचयितु क्षमाः ॥

इत्युक्त स्फोरितं भवति ।

अत्र षड्विवधापि पूर्णा द्शिता । तत्र प्रथमवाक्ये वाक्यमा श्रीती इति ।

#### तत्त्वालोकः

एतेन भगवान् रुद्रान्तरात्मतया अवस्थाय लोकान् मोचयतीत्यर्थः । यस्य वैभवं व्यापकत्वम्, अभ्रवत् अभ्रस्येव, वर्तने । धन्याः सुकृतिनः, यं ईश्वरम् आनन्दणरोपम् आनन्दसारेण तुल्यम्, शेविधना समं निधिसदृशं अत्र 'तुल्यार्थेरतुलोपमाभ्यां तृतीयान्यतस्याम्' [पा. सू. १ - १ - ५ २] इति तृतीया । हृदयस्य प्रियं हृदयम् । अत्र हृदयस्य प्रियं इत्यर्थे विवक्षिते हृदयगब्दात् 'हृदयस्य प्रियः' [पा. सू. ४ - ४ - ५ ५] इति सूत्रात् यत्प्रत्यये हृदयशब्दस्य 'हृदयहल्लेखयद्' पा. सू. ६ - १ - ५ ०] इति हृद्रादेशः । तम् हृद्रि भजन्ति सेवन्ते, तस्मै, शशिवत् शशिना तुल्यम्, प्रसन्नवपुषे निर्मलवपुषे मनः अस्त्वित पूर्वणान्वयः ॥

अत्र षड्विधा पूर्णो श्रौती उपपादितेत्याह अत्रेत्यादिना । तत्र प्रथमवाक्ये 'यथा मालिका तथा आज्ञा' इत्यन्वयेन सा दश्यमात्रवाचक यथादिशब्दश्रवणात् श्रौती वाक्यगा-तत्रेति ।

अयं भावः — अत्र यथाशब्दः 'प्रकारवचने थाळ' [पा.सू. ५-३ – ६०] इति प्रकारे परिनिष्पन्नः । प्रकारशब्दस्य साहश्यार्थकत्वात् साहश्ये दृत्तिः अत्र च न समासः 'यथाऽसाहश्ये'[पा.सू. २-१-७] इतिनि । निषेधात् असादेव निषेधाज्ज्ञापकादन्युत्पन्नो यथाशब्दो वीष्सादिवृत्तीति ज्ञायते । वीष्सादिवृ वृत्तो यथाशब्दः समासं लभत इति अव्युत्पन्नयथाशब्द विषय

समासः । 'सादृश्यसम्पत्ति' इति प्राप्तस्य समासस्य असादृश्ये इति निषेधः क्रियत इति यथाशब्दस्य सादृश्यवाचकत्वं सिद्धम् ।

भट्टोजिदीश्वितास्तुः सिद्धान्तको मुद्याम्— 'यथा हरि स्तथा हरः, इत्युदाहृत्य हरेरुपमानत्वं यथाशब्दो द्योतयतीत्याहुः । अत्रैव व्याख्यात्र ह नागेश मट्टेन — 'सामान्यस्य भेदको यो विशेषः तद्भूपे प्रकारे थाछः' इति यद्विशेषवान् हरिः तद्विशेषवदिमिन्नो हर इति बोधे यचच्छब्दाभ्यां तयोः एकत्वावगमेऽर्थादुपमानत्वप्रतीतेरिति मावः' इति । थाछः मूत्रे सादृश्यस्य प्रकारशब्देन ग्रहणे यत्सादृश्यवान् हरिः तत्सादृश्यवान् हरः 'इत्येव बोधः स्म्यान्त तु हरिसहशो हर' इति । यथाशब्दः उपमानत्वं द्योतयतीति सकछामियुक्तोकतेः 'यद्विशेषवान्' इत्यादिबोधोत्तरमुपमानदेवदत्ताभिन्न उपमेयो यज्ञदत्त इति बोधः । गृहीतिविशेषधमे एव च साधारणधर्मः । छक्षणाम् स्रव्यक्षनाजन्यबोधस्थल एव उभयोः शाब्दत्वं स्वचम् । अत एवोपमान्तेपमेययोस्समानविभिन्तकत्विसिद्धिरिति । एवं च पूर्वपदार्थप्राधान्यामावेन नात्र अव्ययीभावप्रसिन्तः. । अथापि समासः वचनात्प्राप्नोति तद्वारणार्थमः सादृश्ये इत्यभिहितमित्यभिप्रायः शब्देन्दुशेखरे निस्त्पितः ।

एतदभिप्रायेणैव काव्यप्रकाशोद्योते च-यथावथाशब्दप्रयोगे तु पश्चाज्ञायमानसाद्दयविषयगेधमादायेदं बोध्यम् । यद्धमेवांश्चन्द्रः तद्धमेव-न्मुखमित्येव तत्र बोधात् इति चाभिहितम् । एवं च साद्दयप्रयोजकसाधारण धर्मसम्बन्धो ह्युपमा । साद्दरयं चातिरिक्तः पदार्थः । धर्मिविशेषश्च क्वचि-दुपातः कचिदाक्षिप्त इत्यन्यत् । 'यथादयश्च तत्प्रयोजकधर्मविशेषसम्बन्ध एव उक्ताः न तुल्यादयः' इति परमतावल्यम्बेनोक्तम् ।

द्वितीयवाक्ये समासगा श्रौती। 'इवेन निख समासो विभक्त्यलोपः पूर्वपदप्रकृतिखरत्वं च' इति वार्तिक कृद्वचनेन पश्चित्वत्यस्य समासपदत्वादिति।

## तत्त्वालोकः

स्वमतं तु मञ्जूषायां व्यक्तीकृतमिति तत्रैव द्रष्टव्यम् । पूर्वोक्तं च मतं अलंकारचक्रवर्तिनोऽनुगुणिमव भाति । तेरेवमुच्यते—'चन्द्र इव मुख्न् ' इत्यादौ उपमानप्रकारकोपमेयविशेष्यक्रव धसम्भवेऽि 'यथा चन्द्रः तथा मुख्न् ' इत्यादौ न तदुपपित्तः । तत्र 'यादृशधमेवान् चन्द्रः तादृशधमे वन्मुख्न् ' इत्युभयविशेष्यक्रवोधात् । तेन चन्द्र इवेत्यादावि उभय—विशेष्यक एव बोधः । एवं वदतश्चक्रवर्तिनोऽप्यमिप्रायः—'यथा चन्द्रः' इत्यत्र प्रकारार्थकथास्त्रप्रत्ययवशात् यत्तच्छ्ब्द्राभ्यां वाक्यभेदावगमाच्चोभय विशेष्यक्रवोधः । परन्तु चन्द्र इवेत्यत्रोभयविशेष्यक्रवोध इत्यभ्युपगमे कारणं न समझसमिति । तथा च मालिकायाः आज्ञायाश्चो मानोपमेय—भावे यादृशवहनकर्मीभूता मालिका तादृशवहनकर्मीभृता आज्ञा' इति बोधो जायत एतन्मते । एववदतामिदं श्रीत्या उदाहरणं अथवा भार्था इति विवेचनीयम् ॥

'यथा मालिका तथा आज्ञा' इत्यत्र वाक्यगां श्रोतीमुपपाच द्वितीय वाक्ये 'पर्शूनिव जनान्' इत्यत्र समासगां श्रोतीमुपपादयति—द्वितीयेति । 'पर्शूनिव' इत्यत्र प्रमुसदृशान् इति विग्रहः । 'अविग्रहः अस्वपद्विग्रो वा नित्यसमास' इति वैयाकरणसंप्रदायात् । अविग्रह इत्यस्यायमर्थः । न विद्यते विग्रहः—वृत्यर्थावबोधकं वाक्यं यस्य सः । यत्र नित्यसमासः तत्र

विम्रहेण विवरणमेव न कार्यमित्यर्थः । अस्वपद्विम्रहः - स्वपदेन - समासा-न्तर्गतपदेन विम्रहः - विवरणं यस्य न क्रियते, अपितु तत्समानार्थकपदान्तरेण क्रियते तन्नेत्यर्थः ।

प्रनथकृता समासगायामेव इवशब्दघितोदाहरणप्रदर्शनं, वाक्यगायां च तदप्रदर्शनं च प्रक्राशाद्यनुरोधेन । तदुक्तं प्रकाशे 'इवेन समासः विभक्त्य लोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च' [२-१-४] इति नित्यसमासे इवशब्दप्रयोगे समासगेति । एवं च इवेन सह नित्यसमासविधानात् तत्प्रयोगे उपमाया वाक्यगतत्वोदाहरणविरोधादिति हि तेषामाशयः । एतदनुरोधिन एव विद्यानाथाद्यः ।

अत एव मिह्नि।थेन-रघुवंशसज्जीविन्यां 'वागर्थोविव संपृक्ती ' इत्यत्र वागर्थाविव इत्येकं पदम् । 'इवेन सह नित्यसमासो विभक्त्यलोपश्चे ' त्याद्यभिहितम् ।

नन्यास्तु — ( भद्गोजिदीक्षितनागेश मद्दुप्रभृतयः ) 'अयमिष समासः काचित्क एव । तेन 'जीमूतस्येव' इत्यादी तेचिरीयाणां पृथक्र- पदत्वेन पाठः , 'उद्घाहुरिव वामनः' इत्यादिव्यस्तप्रयोगश्च संगच्छते , इत्याहुः [मनोरमा]। 'व्याकरणे वैकल्पिकत्वाङ्गीकाराद्वार्ति के तथा अपाठाच नित्यपदप्रक्षेपः अप्रामाणिकः' इति उद्योते ।

अत एव — 'सह सुपा' [पा.सू. २-१-४] इति स्त्रे भाष्ये 'इवेन निभक्त्यलोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च इति वार्तिकम् । इवेन सह समासो विभक्त्यलोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च' वक्तन्यम् । इति भाष्यं च पुस्तकेषु दृश्यते । अन्यथा 'उद्घाहुरिव वामनः' इत्यत्र वामन इव इत्येत प्रयोगाः पर्चेरिति भावः ।

#### तस्वालोकः

वस्तुतस्तु –समासस्य वैकल्पिकन्वोक्तिरुभयथाप्रयोगदर्शनात् । अथापि सित संभवे कृतसमासस्येव प्रयोगः धर्माधिक्यफलकः 'वैकल्पिकेष्वपि भावा नुष्ठानं धर्माधिक्याये'ति भाष्यकृत्सिद्धान्तात् । अत एव मल्लिनाथादयोऽपि 'वःगर्थाविव' इत्यादेवेकपदत्वम् , 'उद्घाहुरिव' इत्यादे तदभावं चाङ्गयकार्षु-रिति बोध्यम् ।

अत्र इवशब्दः साद्दयवाचक इति प्रन्थकृतां सिद्धान्तः । तत्र माद्द्रयं साधारणधर्मस्वपम् थ तदितिरिक्तं पदार्थान्तरम् ? साधारणधर्मस्वपमिति नैयायिकाद्याः । पदार्थान्तरमिति मीमांसकाः । तयोरन्त्यपक्षः प्रन्थ कृत्सम्मतः । तत्रापि विचारयामः—अतिरिक्तत्वेऽपि संबन्धस्वपत्वमभ्युपेयत एव । स च संबन्धः मेदघटितः उत अभेदघटित उत उभयघटितः इति । अत्र उपमानोपमेययोः साधम्ये मेदाभेदतुल्यत्वे उपमा इति मेदप्राधान्यं व्यतिरेकादिवत् ॥ अभेदप्राधान्यं रूपकादिवत् । द्वयोस्तुल्यत्वं यथा स्यामिति अलंकारसर्वस्वकारः । अत्र प्रमाणं च तेनैव 'उपमानानि सामान्यवचनः' [पा.स्. २-१-५५ ] इति स्त्रस्यं भाष्यमुपन्यस्तम् । तथाहि यत्र किञ्चित्सामान्यं किश्चिविद्योषः स विषयस्सदृशतायाः, तत्र उपमानोपमेये भवतः इति । अत्र व्याख्यातं च प्रदीपे कैयटेन 'शस्त्रीश्यामा' इत्यादी श्यामत्वस्य आधारभेदाद्वेदोऽप्याश्रीयते, गुणजातेरेकत्वादभेदोऽपी त्यर्थः [व्या.म.भा ५८. २-१-५५] इति ।

एवं भाष्यकृतेव पृर्वपक्षोक्तस्त्रे [२.१.५.५] किं यदेवोपमानं तदेवोपभेयम् ? आहोस्वित् अन्यदुपमेयम् ! किंचातः । यदि यदेवो पमानं तदेवोपमेयं क इहोपमार्थः गौरिति । अथान्यदेवोपमानं अन्यदुपमेयं क इहोपमार्थः गौरिति । अथान्यदेवोपमानं अन्यदुपमेयं क इहोपमार्थः गौरिवाश्वः इति भाष्यम् । अत्र कैयटेन-पदार्थद्वयदृत्ति

गुणद्वारकाभेदाश्रयणे उपमानस्येवोपमेयरूपत्वमभ्युपगतं भवति । न च तद्युक्तम् । शस्त्रीशब्दप्रयोगवेयर्थ्यप्रसंगात् । अथाधारभेदात् स्यामस्वस्य भेदः तदा शस्त्रीदेवदत्तार्थयोभेदान्नास्ति तद्वारकः उपमानोपमेयमावः । इत्युक्तत्वात् भेदोऽभेदश्चौपम्यपयोजक इति व्यक्षितं भवति । एवं च सादृश्यं भेदाभेदोभयघटितमिति प्रन्थकृदाशय इति जानीमः ।

अत एव कुवलयानन्दे — समप्रधानसंकरनिरूपणावसरे स्वेनैवोक्तम् 'प्रातिस्विकरूपेण भेदवत् अनुगतसाहरयप्रयोजकरूपेणाभेदोऽप्यस्ति । स चात्र विवक्षित एव । भेदाभेदोभयप्रधानोपमेति सिद्धान्तात्' इत्युक्तं संगच्छते । एतेनैतदुक्तं भवति-ग्रन्थकृतः भेदाभेदोभयघटितं साहरयमित्यत्रैव तात्पर्यमिति ॥

काव्यप्रकाशादिमते तु साहश्यं भेदघटितमेव । अत एव 'साधर्म्य-मुपमाभेदे' इत्युक्तं प्रकाशकृता । तल न ह्यभेदे साहश्यात्मकं साधर्म्यम् । तथापि आरोपितसाधर्म्यनिबन्धनानन्वयन्यवच्छेदाय भेदे इति काव्यप्रदीप कृता , 'न ह्यभेदे' इति प्रदीपप्रतीकमुपादाय तद्भिन्नत्वे सित तद्भतभ्योधर्म बत्वस्येव साहश्यपदार्थत्वादिति भावः इति प्रदीपोद्योते नागेशभट्टेन च उक्तत्वात् साहश्यं भेदघटितमिति सिद्धं भवति ।

अत एव महाभाष्यकृता — अकर्तिरे च कारके संज्ञायाम् [पा.स्. ३ ३ १०] इति स्त्रे 'अकर्तिरे' इति पर्युदासाश्रयणेन कर्तृभिन्ने कर्तृसहरो कारकान्तरे पञ् विचीयत इत्यमिप्रायमाचिष्कुर्नता 'निजव युक्तमन्यसहराधि करणे तथा ह्यर्थगतिः' इत्युक्त्वा स्वेनैव विवृशं नञ्युक्तं च अन्यस्मिन् तत्सहरो कार्य विज्ञायते तथाह्यर्थो गम्यते इति । उदाहृतं च-तद्यथा अबाह्मणमान येत्युक्ते बाह्मणमहरां पुरुषमानयति । नासौ लोष्टमानीय कृती भवतीति ।

एवं च त्राक्षणभिन्नः ब्राह्मणसदृशः प्रतीयते न तु ब्रह्मण एव । एवं 'चन्द्र इव मुख्नम्' इत्यादौ अपि चन्द्रभिन्नं चन्द्रसदृशं प्रतीयते ।

परिभाषेन्दुशेखरे तु — अत्र अन्यसद्दशेत्युक्त्या साद्दश्य भेदघटित मिति सूचयतीत्युक्तम् –तत्तु न समीचीनम् । इवादिपदोपादाने सति अभेद साद्दश्यस्याननुभवात् । प्रत्युन–साद्दश्ये प्रतीते भेदों नियमेन प्रतीयत एवेति सर्वसम्मतम् । अत एव — प्रन्थकृतैवोत्तरत्र अनन्वये स्वस्य स्वेनोपमा न अन्वेतीत्यनन्वय इत्यन्वर्थं नाम भवतीति वक्ष्यते ।

अत एव च-दहराधिकरणे शांकरभाष्ये [शाः २-३-१४] अभेदे साद्दश्यं न घटत इत्यिभिष्ठत्येव काल्पनिकभेदमाश्रित्यापि उपमानोपमेयभावः संभवतीत्यभिष्रायः आविष्कृतः । तथा हि—यद्यप्याकाशशब्दो भूताकाशे रूढः । तथापि तेनैव तस्योपमा नोपपद्यत इति भूताकाशशंका निवर्तिता भवति । ननु एकस्याप्याकाशस्य बाह्याभ्यन्तरस्वकश्पितेन भेदेन उपमानो-पमेयभावः संभवतीत्युक्तम् । नैवं संभवति अगतिका हीयं गतिः । यत्काल्पनिकभेदाश्रयणमिति ।

अत्रैव भामत्यां वाचस्पतिमिश्रैः (शा.भाम. २-३-१४) तेन तस्य उपमेयत्वं रामरावणयुद्धवत् । अगत्या भेदमारोप्य गतौ सत्यां न युज्यते इत्यभिहितम् । अत्रैव कल्पतरौ अमलानन्दसरस्वतीभिः- बस्तनाचत-नत्वादिना युद्धे भेदारोपः कियते—

गगनं गगनाकारं सागरः सागरोपमः । रामरावणयोर्युद्धं रामरावणयोरिव ॥ इति, इति विवृतम् ।

परिमले तु ग्रन्थकृता— 'युद्धे इति' गगनसागरथोरप्युपलक्षणम् तदिमिप्रायेणारोपप्रहणमप्यर्थवत् । 'गगनं गगनाकारं' इत्यत्र उपमालंकार इति मतमनुरुध्येत्थमुक्तम् । यदि त् 'गगनं गगनाकारम्' इति श्लोके नोपमालंकारः किन्तु भेदकल्पनमनपेक्ष्य अत्यन्ताभेदे निबध्यमानमीपम्यं नान्वेतीत्यन्वर्थनामालंकारः, अनन्वयितोऽप्योपम्यस्य निबन्धनमनुपमत्वद्योत नाय । यथा वा स्वयं दामत्ववचनं दासरहितत्वद्योतनायेति मतमनुरुध्यते तदापि नात्रानन्वयेन निर्वाहपत्याशा । अयमिति एषोन्तर्हृदय इति चोपमानोपमेय रूपयोः परस्परव्यावर्तकिविशेषणनिवेशेन 'उपाददे तस्य सहस्ररिश्मः' इत्यन्नेव किल्पतभेदोपाधिकोपमाप्रभेदस्यैव वक्तव्यत्वात् इत्यमिद्धता—साद्दर्यं भेदघटितं यथा, तथा अभेदघटितमपीति व्यज्यने—अभेदे सत्यपि धर्मभेदे उपमा अभ्यु पेयत एव । अत एव अनन्वयसिद्धान्ते—धर्मभेदे तु एकधर्माविच्छिन्नेन स्वेनैव धर्मान्तरावच्छन्नस्य स्वस्योपमा अन्वेति इति वक्ष्यते ।

वन्तुतस्तु — साहश्यं भेदघटितमेव। 'गगनं गगनाकारम्' इत्यादी भेदविवक्षायामुपमायाः, उपमानान्तरव्यावृत्ती अनन्वयस्य प्रसरः, अभेदेऽपि भेदः औपचारिकः इत्येव वनतुं युक्तः न तु साहश्यं भेदाघटितमिति कौस्तुभकृदाशय एव ज्यायान्। अत एव रसगगाधरमभप्रकाशे -इव-शब्दादिसमभिव्याहारे तु तेन (नियमेन) भेदगर्भसाहश्यस्यैवोपस्थापनात् न अभेदप्रतीतिः इति मम प्रतिभाति इत्युक्तम्।

एतेन साद्द्यस्य साधारणधर्मरूपत्वे, पदार्थान्तरःवेऽपि वा भेद घटितत्वम् । न तु भेदाभेदोंभयघटितत्वमित्यत्रैव ग्रन्थकृतामन्येषां नैभेर्यम् । साद्द्यं च तद्भिन्नत्वे सित तद्भतभूयोधर्मवत्वरूपम् । यदि समासाद्वृत्तेवी परस्य भावप्रत्ययस्य संबन्धबोधकृत्वं तदा अतिरिक्तरूपत्वम् , यदि तु

नृतीयवाक्ये तद्धितगा श्रौती । अभ्रवत् इति षष्ठी समर्थोद्धतेः 'तत्र तस्येवे'ति [पा.स. ५-२-१२६] सन्नेण विहितत्वादिति ॥

#### तस्वालोकः

प्रवृत्तिनिमित्तरूपत्वं तदा साधारणधर्मरूपत्वमिति मतभेदेनेष्टसिद्धिरिति भावः

इदानीम् इवशब्दः सादश्यवाचकः १ सदशवाचको वेति परम विशिष्यते । बोधवेलक्षण्यं तु कौस्तुभादाववसेयम् ॥

## अत्र कचित्—

'स वाचको, विशेषाणां संभवात् द्योतकोऽपि वा' इति क्षुक्तरीत्या वाचकत्वपक्षोऽपि । तत्र।पि यदीवादेः साद्दरयवाचकत्वं तदा प्रतियोगित्वस्य संसर्गविधया भानेन 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यदौ चन्द्र प्रतियोगिक साद्दरयानुयोगि मुखम् इति बोधः । यदा सदृशवाचकत्वं तद्रा 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र स्वप्रतियोगिसादृश्याश्रयत्वं संसर्गतया भासत इति चन्द्रप्रतियोगिकसादृश्याश्रयामित्रमिति बोध इत्याहुः ।

तथा सहरावाचकत्वाङ्गीकारे 'चन्द्र इव मुखम्' 'चन्द्रेण तुरूयं मुखम्' इन्ययनयोः श्रीत्यार्थीत्वकृतं वैंलक्षण्यं न भासेत । अतश्च इवादीनां साहरय बाचकत्वमेव युक्तम् । इवादीनामसत्ववाचित्वाचेति ।

अत एव प्रन्थकृतापि साद्दरयमात्रवाचकयथेवादिशब्दवती श्रीती । साद्दरयविशिष्टधर्मिपर्यासतुल्यादिशब्दयोगे आर्थीति विभक्तं युज्यते ।

'यस्याअवद्वेभवम्' इत्यत्र तद्धितगतां श्रोतीमुपमा मुपपादयति -तृतीय

हृद्यं शेविधना समं हृदि भजन्ति इत्यत्र वाक्यगा आर्थी।

आनन्दसारोपमम् इत्यत्र समासगा आर्थी । हद्य मिति विशेषणमत्राप्यपेक्ष्यते । अन्यथा धर्मछप्तैब स्थान पूर्णा ॥

#### तत्त्वालोकः

वाक्य इति । अम्रशब्दात् षष्ठयन्तात् व्यापकत्वादिसंबन्धविवक्षायां इवार्थे वतिप्रत्ययः ।

शेविधना समित्यत्र वाश्यगां आर्थी प्रमापुपपादयति ह्यमिति । अत्र समशब्दः तुल्यपर्यायः । अस्य श्रुत्या सदृशपरत्वम् अर्थातु सादृश्य पर्यवसानम् इति सादृश्यस्य आर्थीत्वम् । साम्यपर्यास्त्रोचनमुखेनैव तुल्यप्रती-तिरिति भावः ।

'आनन्दसागेपमम्' इत्यत्र समासगामार्थी ग्रपमामुपपादयति—आन-न्देति । अत्र आनन्दसारेण सहजम् 'आनन्दसारोपमम' इति नित्यसमासः । 'स्युरुत्तरपदे त्वमी । निभसंकाशनीकाशप्रतीकाशोपमादयः' इति अभिधानमा-लायाम् उत्तरपदिनयमात् । अत एव समासगेयमार्थी । उपमादिशब्दानो नित्यसमासविषयत्वात् 'आनन्दसारेण उपमम्' इत्यादिना विष्रद्यः न कार्यः । अविष्रहोऽस्वपदविष्रहो वा नित्यसमास इति सिद्धान्तात् । एतद्विवरणं तु पूर्वत्र दत्तम् । अमर्च्याख्यात्रा श्वीरस्वामिना च-'उत्तरपदे इत्युक्तेः चन्द्रेण निभमिति न भवति' इत्युक्तम् । शिष्टं स्पष्टम् ।

'शशिवदि'त्यत्र तद्धितगा आधौं। तत्रत्यवतेः 'तेन तुल्यं किंग चेद्वतिः' [पा.स्. ५-१-११५] इति तुल्यार्थे विहितत्वात्।।

#### तत्त्वालोकः

शशिव दिस्यत्र तिद्धिनगामाथीं मुपपादयति — शशिवदित्यादिना । शशिना तुल्य शशिवन इति तुल्यार्थे वितिविधानात्तस्य च सदशार्थकत्वमेव, न सादृश्यमात्रार्थक-मिति आर्थीत्वम् ।

ननु कथमत्र शशिना तुल्यमिति विगृह्यते १ कथं विगृहीतन्यम् १ शशिन स्वेति । तर्हि 'तत्र तस्येवे'ति वर्तिना भान्यम् । न पुनस्तेन तुल्यमिति । कश्चानयोर्विशेषः १ आद्ये आर्थी, द्वितीये श्रौतीति । शशिना तुल्यमिति कृतो न विगृहीतन्यम् । वस्यर्थसादृश्यस्य कियायामेवा—न्वयस्य आनुशासनिकत्वात् । न चात्र कियोपलभ्यते 'यत्तुल्यं सा क्रिया चेत्' इति हि भाष्ये भाषितम् । अत एव वैयाकरणैः

संबोधनान्तं, कृत्वोधाः, कारकं, प्रथमो वतिः । धातुसंबन्धाधिकारनिष्पनम्, असमस्तनञ् ॥ तथा यस्य च भावेन षष्ठी चेत्युदितं द्वयम् । साधुत्वमष्टकस्यास्य क्रिययेवावधार्यताम् ॥ इत्युक्तम् ।

एतेषां क्रमेणोदाहरणानि-संबोधनान्तस्य क्रियायामन्वये ब्रुहि देवदत्त । क्रुत्वोर्थानां क्रियान्वये-सकृत्पचित, द्विःपचतीति । कारकस्य क्रियाया

मूर्तियथा नवसुघा, बलिमनमणीव कण्ठप्रभा, सुसद्दशश्च जटास्तटिद्भिः। शङ्खाक्षि काश्चननिभं, पदमब्जदेश्यं यस्यैषमेऽस्तु हृदि दैवतसार्वभौमः॥

#### तत्त्वालोकः

मन्वये - तण्डुलं पचित । प्रथमवितप्रत्ययस्य क्रियायामन्वये - ब्राह्मणवद्घीते । धातुसंबन्धाधिकारिविहितप्रत्ययानां क्रियान्वये - भोक्तुं पचित । असमस्तनजः - 'न त्वं पचिस' । भावलक्षणसप्तम्याः - 'गोषु दुह्ममानासु गतः' । अनादरे षष्ठ्याः - 'रुदित रुदतो वा प्रात्राजीत्' इति प्रतिपादितम् । इत्थं सित वित प्रत्यार्थान्वयः क्रियते इति ।

सत्यम् । अथापि प्रसत्तिरूपिक्कयाविशिष्टयोः सादृश्यं पर्यवस्यतीत्यत्र प्रन्थकृतात्पर्यात् । अत्रश्चार्थीत्वोक्तिने विरुध्यते ।

ननु — यास्ककृतनिरुक्ते— 'ब्राह्मणवत् , वृषलवत् ' इस्यस्य ब्राह्मणा इव वृषला इवेति विवरणदर्शनात् तुल्यार्थविहितविप्रत्यययोगेऽपि श्रौती स्यादिति वाच्यम् ।

'तुल्यार्थे विहिता तृतीया सर्वविभक्त्यर्थानन्तर्भावयती'ति कैयटोक्त रीत्या निरुक्तकृता अभिहितं विवरणं फलितार्थकथनमात्रतात्पर्यकम् । तेन तुल्यमिति तृतीयान्तादेव वतिविवीयते न प्रथमान्तादिति विभाव्यम् ॥

इत्थं पड्विधां पूर्णी प्रतिपाद्य पञ्चविधां छप्तां सोदाहरणमुपपादयति मृतिर्थेथेति । यस्य मूर्तिः नवसुभा यया तथा विद्यते, यस्य च कण्ठप्रमा

बलिमन्मणीव दरयते, यस्य च जटाः तिटिद्भिः सुसद्दशः, यस्य शङ्काक्षि काञ्चननिभम् , यस्य च पदम् अब्जदेश्यम , एषः दैवतसार्वभौमः मे हृदि अस्तु इत्यन्वयः ॥

यस्य-ईश्वरस्य मूर्तिः-देहः, नवसुधा सद्योमिथतममृतं यथा तथा विद्यते, तथा यस्य च कण्ठप्रमा-गलशोभा, बलिमन्मणीव इन्द्रनीलमणिरिव दर्यते, बलमीन्मणीव इति प्रयोगस्तु रात्रिः रात्री इत्यादिप्रयोगवत् , 'कृदिकारादिक्तनः' [पा.स्. ४-१-४५ गण] इती डींषि साधुः । तथा यस्य जटाः-सुश्लिष्टाः केशा तटिद्भिः सुसद्दशः सौसा दृश्यविशिष्टा विद्युत इनेषत्ताम्राः इत्यर्थः ॥

यद्यपि विद्युद्दष्टान्तोपादानमात्रेण ईषचाम्रत्वं न निर्णेतुं शक्यम् । 'वाताय कपिला विद्युत् , आतपायातिलोहिनी ।

पीता वर्षाय. विज्ञेया, दुर्भिक्षाय सिता भवेत् , इति तटितः नानावर्णत्वात् । तथापि—

'ईषत्ताम्रजटाम्रपल्लवयुतो न्यस्तो जगन्मण्डपे । शम्भुर्मङ्गळकुम्भतामुपगतो भूयात्सतां श्रेयसे'॥

इत्युक्त्यनुसारेण तथाविवृतम् । एवं यस्य शङ्काक्षिठलाटलोचनं 'शंखो निधो ठलाटास्थिकःबौ' इति नाममाला । काञ्चननिभं काञ्चनेन सदशमित्य-स्वपद्विग्रहः । स्वर्णवर्णमित्यर्थः । यस्य पदं चरणं 'अञ्जदेश्यम्'—कमलतुल्यं, 'ईषदसमातमञ्जं' इत्यर्थे 'ईषदसमाप्ती कल्पब्देश्यदेशीयरः' [पा. सू. ५–३–६७] इति देश्यप्रत्ययः । एषः देवतसार्वभौमः मे हृदि अम्तु—वर्तताम् । अत्र पञ्चविधापि धर्मलुसा दशितेति उत्तरत्र व्यक्ती—भविष्यति ।

अत्र पश्चविधापि धर्मछुप्ता प्रदर्शिता । तत्र मूर्तिर्यथा नव सुधेति वाक्यगा ।

बलिमन्मणीत कण्ठप्रभेति समासगा श्रौती । उभयत्रापि भातीत्यादिकियाप्रयोगे सैन साधारणो धर्म इति धर्मछप्ता न भवेत्, अतस्तदप्रयोगः इति ।

श्रौती तु धर्मछुप्ता तद्धिते न संभवति । षष्टी-समधीत्सप्तमीसमधीद्वा इवार्थे विहितस्य वतेः धर्मोपादानं-विना अन्वयसौकर्याभावात् इति ॥

#### तत्त्वालोकः

पञ्चिवधासु धर्मछुप्तासु वाक्यगां धर्मछुप्तासुपपादयति — तत्रेति । साहरुये यथाशब्दस्य 'यथा साहरुये' (पा. सू. १-१.७) इति समासनिषे धात् मातीत्यादिधर्माप्रयागाद्वा वाक्यगा धर्मछुप्ता यथाशब्दोपादानात् श्रोती च । 'वलिमन्मणीवे'त्यत्र इवेन सह समास इति पक्षे समासगां धर्मछुप्ता उपपादयति । बलिमन्मणीवेति । स्पष्टोऽर्थः । मूर्तिर्येशा नवसुधा वलिमन्मणीवेत्युभयत्रापि भातीत्यादिप्रयोगः किमथे न कृत इत्यत्र हेतुमाह — उभयत्रापीति । उभयत्रापि — उक्तोदाहरणद्वयेऽपि , भातीत्यादिप्रयोगे — कियावाचकपदोपादाने, सेव — भानस्वपिकयेव, साधारणधर्मः इति अतो हेतोः धर्मछुप्ता न भवेत् अतः तदनुचारणम् इत्यर्थः ।

ननु श्रीती धर्मछप्ता वाक्यसमासगतत्वेन द्विविधा प्रदर्शिता । तद्धिते श्रीती धर्मछप्ता कुतो न प्रदर्शिता इत्याशंकां मनसि निधाय तत्र हेलुमाह— श्रीतीत्यादि ।

न च वाच्यम् 'इवे प्रतिकृती' इत्यधिकारे इवार्थे विहितस्य तद्धितस्य धर्मोपादानं विना नैराकां स्थमस्ति । 'क्कगाग्रीया बुद्धिः, शैलेयं दिधे, पौण्डरीकं मुखम्' इति दर्शनात् । अतस्तत्र श्रौति धर्मछप्ता तद्धिते उदाहतुँ शक्यत इति ।

#### तत्त्वालोकः

अयं भावः - साद्दयवाचकतद्धितप्रत्यययोग एव तद्धितगायाः धर्म — छप्तायाः सम्भवः । साद्द्रयप्रतीतिश्च वतिना करुपबादिभिः अन्यश्च भवति । अथापि करुपबादयः इवार्थे न विहिताः । इवार्थे 'तन्न तस्येव' इति विहिता वतिरेव । इयं च षष्ठयन्तात् सप्तम्यन्ताच्च समर्थाद्विधीयते । सा च उपमेये उपमानसम्बन्धवोधिका । तस्याश्च साधारणधर्मोपादानं विना न निराकांक्ष मतिपित्त नकत्वम् । 'न हि मथुरायामिव सुन्ने' इत्येतावन्मान्नं प्रयुक्तं परिनिष्ठितं भवति । सप्तम्यर्थानन्वयात् । किन्तु 'मथुरावत्स्रन्ने' इति संभवति । तस्मात् सप्तम्यर्थवृत्तित्वस्य आवारत्वस्य वा यद्विशेषणं साधारणो धर्मः तस्य, षष्ठयन्ताद्वतिस्थले षष्ठयर्थसम्बन्धविशेषणस्य वा साधा-रणधर्मस्य उपादानं विना निराकांक्षप्रतिपत्तिनं सम्भवतीति धर्मोपादानं नियतमेव 'मथुरायामिव मथुरावत्पादलिपुत्रे प्राकारः' इति प्राकारम्योपादानं युज्यते इति ॥

ननु इवार्थक (तद्धिते) वितयोगे श्रीतीधर्मछप्ता माभूत् । तथापि इवार्थकतद्धितान्तरे धर्मछप्ता उदाहर्षु शक्यत इत्याशंकते न च वाच्य-मिति । अयं भावः 'इवे प्रतिकृतों' [पा.सू. ५-३.०३] इति पांचिमकं

'इवे प्रतिकृतौ' (पा.सू. ५-३-९६) इत्यधिकारे विहित प्रस्ययाना तुल्यार्थ एव विधानात्।

अन्यया तेषां साद्द्यि जिश्वधिमिषयेन्तत्वाभावेन 'कुशाग्रीया बुद्धिः' इत्याद्यपमेयसामानाधिकरण्यासंभवात् साद्द्यविधानमपि सद्दशे पर्यवस्यति, सामानाधिकारण्य दर्शनादिति स्त्वे इवग्रहणं न विरुध्यते ॥

#### तत्त्वालोकः

स्त्रमिष्ठत्य कुशामशब्दात् 'कुशामाच्छः' [पा. सू. ५ ३-१०५] इति इवार्थे छो विहितः । तथा-शिलाशब्दात् 'शिलाया दः'[पा. सू. ५-३-१०२] इति इवार्थे दमत्ययो विहितः । तथा पुण्डरीकशब्दात् 'शर्करादि-भयोऽणू' [पा.सू. ५-३ १०७] इति इवार्थेऽणू विहितः । अतः पूर्वोक्तोदाह-रणेषु सौक्ष्म्यकाठिन्याह्णदकत्वादिसाधारणधर्मोपादानमपेक्षितं भवति । तं विनापि प्रयोगदर्शनात् उक्तधर्मप्रयोगविरहेऽपि तद्धिते धर्मलुप्ता श्रोती स्यादिति ।

तदेतित्रराचष्टे—इवे प्रतिकृतौ इति । अस्मिन्नव सूत्रेऽश्वप्रतिकृतिः अश्वसदशः इत्यत्रेवार्थे कन् विधीयते इति इवार्थविहितानां कनादीनां सादद्य विशिष्टार्थकत्वमत एव—आधुनिकैरिंप विवृतम् । अश्वकः इत्यत्र अद्य = शब्दोऽश्वे वर्तते, कन्पत्ययस्तु प्रतिकृतिरूपे सदशे वर्तते इति ।

तदेतत्कथं ज्ञायते इवार्थे विहिताः प्रत्ययाः तुल्यार्था एव, न तुलार्था इति सन्देहे निनिगमकमाह -अन्यथेति । अन्यथा-'इवे प्रतिकृतौ' इत्यिष कृत्य विहितानां प्रत्ययानां तुल्यार्थकत्वानभ्युपगमे साहश्यमात्रार्थकत्वे इत्यर्थः।

# सुसद्दश्येत्यादिवाक्यत्रये क्रमेणार्थी वाक्यगा समासगा विदितगा चेति ।

#### तत्त्वालोकः

यावत् । तेषां छप्रत्यपादीनां, साहश्यविशिष्टधर्मिपर्यन्तस्वाभावेन—सहशपर स्वाभावेन 'कुशामीया बुद्धिः' इत्यादौ कुशामसाहश्यामित्रा बुद्धिरिति बोधा पितः । निपातातिरिक्तनामार्थयोः अभेदेनान्वयस्येव व्युत्पत्तिसद्धत्वात् । तथा सति उपमेयसामानधिकरण्यं न स्यात् । अतश्च धर्मबोधकस्यापि शब्दस्य विवक्षानुसारेण धर्मिपरत्वं दृष्टमिति तदनुसारेण 'इवे प्रतिकृतौ' इत्यत्र साहश्ये विवयनमध्ये सहशे प्रयवस्यति । एवरीत्या अर्थे परिकल्पिते सूत्रे इवमहणं कृतं न विरुध्यत इति ।

अत्र यत् उपमेयसामानाधिकरण्याभावेत्युक्तं तत्र सामानाधिकरण्यं किंद्धं भित्रं वित्रियते । समानम् - एकम् आधिकरणम् - अभिधेयः - अर्थयोः तौ समानाधिकरणौ तयोर्भावः - सामानाधिकरण्यम् । तदुक्तं काशि - कामृत्तौ - अधिकरणशब्दोऽभिधेयवाची । समानाभिधेयः इति ।

नन्वेवं तर्हि-'घटः कलशः' इत्यादाविष सामानिधकरण्यं स्यात् अतः 'मिन्नप्रवृत्तिनिमित्तकानां शब्दानां एकस्मिन् अर्थे वृत्तिः सामानाधिकरण्यम्' इति । अस्यार्थश्च मिन्नधर्माविच्छन्नार्थोपस्थापकानां शब्दानां एकस्मिन्नर्थे वृत्तिः — अभेदसंबन्धाविच्छन्नप्रकारताकबोधजनकत्वम् (सामानिधकरण्य— पदार्थः) इति ।

तेन 'विशेषणतो विशेष्यतश्चेकार्थकयोः 'वटः कलशः' इत्यादिकयो न सामानाधिकरण्यम् । प्रवृत्तिनिमित्तभेदाभावात् । एकस्मिन्नर्थे वृत्तिः

## 'अञ्जदेश्यम्' इत्यत्र ईषदसमाप्तौ विहितोऽपि

#### तत्त्वालोकः

इत्यनेन 'विशेषणतो विशेष्यतश्च मिन्नार्थकानां 'गौ(श्वः' 'अश्वो महिषः' इत्यादीनां न सामानाधिकरण्यम् ।

एवं च प्रकृते कुशाधीया बुद्धिः इत्यादिवाक्यघटकबुध्याद्युपमेयेऽभेद संबन्धेन अन्वयजनकत्वानुरोधात् धर्मिवर्धवसानं समीचीनमिति भावः।

इत्थं श्रीनी द्विविधां धर्मछप्तामुपपाद्य वाक्यत्रये उपयुक्तेषु उदाहरणेषु वाक्यसमासतद्धितगामार्थी धर्मछप्तामुपपादयति—सुसदशेति । सुसदशः इत्यत्र समाना दक् यस्मिन् तन् सदक् समानशब्दोपपदकात् दशेः 'समानान्य योश्चेति' वार्तिकात् किनि समानशब्दस्य 'र्दक्दशबतुषु' [पा स्. ६-३-८९] इत्यसात् सभावे प्रादिसमासे सुसदक् इति रूपम् । सदक्शब्दस्य सदशार्थे रूढिः । अत एव दण्डिना-'सदक् सदशसंवादीति उपमार्थेषु परिगणितः । प्रथमवाक्ये वाक्यगा आर्थो । ताम्रवर्णानुपादानाद्धर्मछप्ता च । 'शङ्खाक्षिकाञ्चननिभम' इत्यत्र निभशब्देन तुल्यार्थकेन समासात् धर्मीनुपादानाच्च समासगा आर्थी धर्मछप्ता ।

ननु तद्धितगायाः अथ्याः धर्मछुप्तायाः 'अब्जदेश्यम्' इत्युदाहृतं तत्कथं युज्यते ? न हि देश्यप्रत्ययः तुल्यार्थे विहितः । अपि तु 'ईषद-समाप्ती 'कल्पब्देश्यदेशीयरः' [पा.सू.५–३-६७] इति ईषदसमाप्तिरूपेऽर्थे, इत्याशंक्य समाधत्ते—अब्जदेश्यमित्यत्रेति ।

'अञ्जदेश्यं पदमिति' सामानाधिकरण्यानुरोधात् सहशे पर्यवस्यति । अत एव ईषदसमाप्तिविशिष्टार्थवोधकात् सुबन्तात् देश्यप्रत्ययः स्वार्थे ।

देश्यप्रत्ययः सादृश्ये युज्यते । सोऽपि सामानाधिकरर्ण्यात् सदृशपर्यवसायी ।

नजु सदशादिशन्दप्रयोगे सादश्यविशिष्टधर्मिपर्यन्त-त्वादार्थाति युक्तम् । सादश्यादिशन्दप्रयोगे कथम् ! किं श्रौती, उतार्थी !

#### तत्त्वालीकः

एव ईषदसमाप्तिः प्रकृत्यर्थविशेषणमिति काशिकाकृतोक्तं संगच्छते । दिण्डनापि 'कल्पब्देशीयदेश्यादिः' इत्युपकम्य' 'शब्दाः सादृश्यसृचकाः' इत्युक्तम् । एवं च प्रत्ययस्य द्योतकत्वपक्षः प्रमथकाराद्यमिमतः इति बोध्यम् ।

लोकेऽपि विद्वत्वरात्ये न विद्वदेश्य इति प्रयुज्यते, अपि तु वैदु प्यस्य प्रायशस्सद्भाव एव । किंचिन्न्यूने विदुषि तत्प्रयोगश्च वैदुष्यसत्तामेव तिस्मिन्नवगमयति । ईषदसमाप्तत्वेन किंचिन्न्यूनतालाभात् । तेन चात्यन्त साम्य एव तथा प्रयोग इति लभ्यते । एवं च ईषदसमाप्तरिपि सादृश्ये पर्यवसानम् । एतेन पदेऽब्जस्य ईषदसमाप्तिश्च सीगन्ध्यादिगुणवत्वे सिति किंचिन्न्यूनतामालम् । अत एव कैंयटेन 'गुडादिभ्य उपमानवाचिभ्यः उपमेये द्राक्षादौ प्रत्ययः । गुड इवेयं द्राक्षा ईषदसमाप्ता—गुडकल्पेति । यद्यप्युपमानप्रहणं नोपात्तं तथापि सामर्थ्यादत्रोपमानोपमेयभाव आश्चीयत' इत्युक्तं संगच्छते ।

भथ सादृश्यादिपदप्रयोगे निर्णयं प्रदर्शयितुं विचारमुपक्षिपति — निवत्यादिना ।

यथा ---

परस्पराक्षिसाद्यं अद्रोजिझतवर्त्मसु । मृगद्वन्द्वेषु पश्यन्तौ स्यन्दनाबद्धदृष्टिषु ॥ इति ॥

#### तत्त्वालोकः

विचारसारं उदाहरति—यथा परस्परेति । तौ दम्पती—सुदक्षिणाः दिलीपौ वनराजिषु गच्छन्तौ विमम्भातिशयात् अदूरं यथा भवति तथा उज्ज्ञितं-परित्यक्तं वर्तम-पन्थाः यस्तेषु । तथा स्यन्दनाबद्धदृष्टिषु स्यन्दने—रथे आबद्धाः आसिक्षताः दृष्टयः नेत्राणि यस्तेषु, 'दृष्टिधींदर्शनाक्षिषु' इति वैज्ञयन्ती । कुतृहलवशात् रथासक्तदृष्टिषु इत्यर्थः । न तु मियेति यावत् । अन्यथा अदूरे मार्गत्यामः अनुपपन्नः स्यात् । मृगद्धनद्भेषु मृगाश्च मृग्यश्च मृगाः, 'पुमान् स्त्रिया' [पा.स्. १-२-६७] इत्येकशेषः । तेष द्वन्द्वेषु मिथुनेषु, द्विशब्दस्य द्वित्वे 'कर्मधारयवदुत्तरेषु' [पा.स्. ८-१ –८१] इति कर्मधारयवद्भावे सुपो छिक समुदितात्युनः सुपि पूर्वपदावयवस्य इकारस्य अम्, उत्तरपदानत्यस्य अकारादेशश्च निपारयते ।

यद्वा मृगद्वन्द्वषु एकत्र संगत्य पृथगविस्थितेषु मृगेषु मृगीषु च परस्परेषु अक्षणां साद्द्रयं, मृगीणामिक्षेषु सुदक्षिणाक्षिसाद्दरयं दिलीपः, दिलीपाक्षिसा दृश्यं च मृगाक्षिषु सुदक्षिणेत्येवंपरयन्तौ — अवेक्षमाणौ, पश्यंश्च पश्यन्ती च पश्यन्ती इति विम्रहः 'पुमान् स्त्रियं'ति एकशेषः । गुरोः वसिष्ठस्य आश्रनं जम्मतुः इत्यर्थः ।

अत्र यद्यपि 'साद्द्रयं परयन्तौ' इत्यत्र साद्दरयस्य नीरूपस्य दर्शनकर्मता-

इत्यादौ श्रौत वेति ब्र्मः । तत्र तद्धितप्रकृत्या धर्मिपर्थन्तामिधानेऽपि प्रधानप्रत्ययामिहितस्य साद्ययस् व वाक्यार्थान्वयित्वात् इति ॥

#### तत्त्वालोकः

न सम्भवति इति सादृश्यविशिष्टाक्षिक्तमैकमेव दर्शनमिति परस्परसदृशानि अक्षीणि पश्यन्तावित्यर्थी वाच्यः ।

तथापि—'पश्य मृगो धावति' इत्यादी यथा उत्कटधावनिकयाविशे स्यैव दशनकर्मतया अन्वयस्य प्रतिपिपादियिषितत्वं, तद्वदत्रापि साद्दश्यस्यैव दर्शनकर्मतया वाक्यार्थान्वयित्वस्य प्रतिपिपादियिषितत्वात् श्रीतीत्वमेव वक्तुं युक्तं इति सिद्धान्तयति—इत्यादाविति ।

तत्र परस्पराक्षिसादृष्यं इत्यत्र तद्भितप्रत्ययष्यञ्जप्रकृतिभूतेन सदृश् शब्देन, धर्मिपर्यन्ताभिधानेऽपि (सादृश्यविशिष्टाभिधानेऽपि), प्रधानप्रत्यया भिहितस्य 'प्रत्ययार्थः प्रधानं प्रकृत्यर्थो विशेषणमिति' न्यायेन प्राधान्यमनु— भवन् यः प्रत्ययार्थः संबन्धरूपं सादृश्यं तस्यव वाक्यार्थान्वियत्वात्— शाब्दबोधविषयत्वात् — सादृश्यवाचकसादृश्यपदस्येव सत्वाच श्रोत्येवेति ब्रमः इत्यर्थः। कृदन्ताद्विहितस्य भावप्रत्ययस्य प्रकृत्यर्थतावच्छेदके शक्ततया तदुक्तसादृश्यस्यव वाक्यार्थान्वियत्वादितिभावः।

परे तु—यत्पदार्थविशेषणस्योपमानत्वनियमः तत्रैव श्रौती । इवादि विशेषणीभूतस्य चन्द्रादेरुपमानत्वनियमात् । सादृश्यादिविशेषणस्य च नोपमानत्वित्यमः । 'चन्द्रसादृश्यं' इत्यादौ तथात्वेऽपि 'चन्द्रमुखःयो

यं पश्यन् दीपदर्श सपदि मनसिजः कीटनाशं स नृष्टः
स्वान्ते योऽन्तःपुरीयत्यतिभजनकृतस्तं कुमारीयति द्राक् ।
मूलस्तम्भायते यः त्रिभ्रवनभवने कोकिलालापिनी यै
वामाङ्गे कल्पवल्ली श्रयति कुवलयश्यामल। तं भजामि ॥
इति ॥

#### तत्त्वालोकः

सादृश्यम्' इत्यादी व्यमिचारात् इति आर्थ्ये त्रेत्याहुः । हक्ष्यानुरोधेनोभय-रूपत्वं वा युक्तं वक्तुमुचितिमातं भाति ।

इत्थं पश्चिवधां धर्मेलुसामुदाहृत्य सप्तिवधां वाचकलुप्तामुदाहरित-यं परयित्रिति । यः मनसिजः-कामः, यम्-ईश्वरम्, दीपदर्श पर्यत् दीपमिव दृष्टा इत्यर्थे 'उपमाने कर्मणि च' [पा. सू. ३-४-४५) इति उपमानोपपादकात् दशधातोः कर्मणि णमुळ्पत्ययः । कषादित्वात् 'कषादि

यथाविध्यनुप्रयोगः, [पा.सू. ३-४-४६] इति णमुद्धप्रकृतिभूतघातोरेवा—
नुप्रयोगः इति नियमात् परयतीत्याख्यातान्तस्यानुप्रयोगात्, दीपदर्शम् इति ।
सपदि सद्यः, कीटनाशं नष्टः—कीट इव नष्ट इत्यर्थे उपमानात्कर्रुपपदात्
नरोः कर्तरि णमुद्ध । पूर्ववदेव नरोरनुप्रयोगः । तथा य ईश्वरः अतिभजनकृतः नितरां स्तुवतः स्वान्ते—मनसि अन्तःपुरीयति अन्तः पुरे इव
आचरतीत्यर्थे 'अधिकरणाच्चेति वन्तव्यम्' [पा. सू. ३-१-१० वार्ति]
इति वार्तिकादधिकरणे क्यचि साधुः । तथा तं भजनशीछं य ईश्वरः प्राक्
अञ्जसा कुमारीयति—कुमारः स्कन्दः तिमवाचरतीत्यर्थे 'उपमानादाचारे'
[पा. सू. ३-१-१०] इति उपमानात्कर्मणः क्यच् । तथा त्रिमुवनभवने—मुवनत्रयवेरमनि यः मुहस्तम्भायते मूहस्तम्भ इवाचरतीत्यर्थे 'कर्तुः

अत्र सप्तविधाऽपि वाचकलुप्ता दर्शिना । तत्र दीपमिव पश्यन् इत्यर्थे 'दीपदर्शमिति ' कर्मणमुलि ,

#### तत्त्वालोकः

क्यङ् सल्लोपश्च' [पा. सू. ३-१-११] इति कर्तरि क्यङ् । भट्टवाणोऽपि –
'त्रैलोक्यनगरारम्भमूलस्तम्भाय शम्भवे' इति **हर्षचरिने** ।

यम् ईश्वरम्, वामाङ्गे-वामभागावच्छेदेन कोकिलालापिनी-कोकिलवत् अन्यक्तमधुरालापा, कोकिल इव आल्बतीत्यर्थे 'कर्तर्युपमाने' [पा. सू. ३ -२ - ७१] इति णिनौ रूपम् । कुवलयदयामला नीलोत्पलमिव द्यामवर्णा इत्यर्थः 'अत एव' अर्धनारीश्वरमनुसंदधानाः,

'वामे मरकतद्वयामा दक्षिणे विद्रुमारुणा । देवता दम्पतिमयी' इति अनुसन्द्रघते । कल्पवल्ली कामधुक्त्वात् कल्पवल्लीत्वेन अध्यवसिता पार्वती श्रयति अवलम्बते तं भजामि इत्यर्थः ।

उक्तोदाहरणे क्रमेण दीपदर्शमित्यत्र कर्मणमुलि, कीटनाशम् इत्यत्र कर्तृणमुलि, अन्तःपुरीयतीत्यत्र अधिकरणक्यचि, कुमारीयतीत्यत्र कर्मक्यचि, मूलस्तम्भायत इत्यल कर्तरि क्यिङ, कोकिलालापिनीत्यत्र णिनी, कुवल्यश्या-मला इत्यल समासे च वाचकल्लसा द्रष्टव्या । तदेतदाह-अत्रेति । कर्म-णमुलि वाचकलोपमुपपादयति-तत्रेति ।

साहित्यद्रपेणकृता-अमृत्युति द्शीमत्युदाहृत्य धर्मछुप्तेत्युक्तम् । तस्य अयममिप्रायः-मनोज्ञत्वादिरूपस्य साधारणधर्मस्य अपयोगाल्लो इति । तद्वदत्रापि उपादेयत्वस्य अप्रयोगात्सा धारणधर्मलोपः इत्यपि वक्तु श्रवयम् ।

कीट इव नष्ट इत्यर्थे 'कीटनाशं नष्ट' इति कर्तृणम्रुलि, 'स्वान्तेऽन्तःपुरीयाति' इत्यन्तःपुर इव आचरतीत्यर्थे अधिकरणक्यचि, कुमारं स्कन्दमिवाचरतीति कर्मक्यचि, विभ्रवनस्योत्पत्ती मूलस्तम्म इवाचरतीत्यर्थे 'मूलसम्मा यते' इति कर्तरि क्यक्ति,

#### तत्त्वालोकः

एवं णमुलोऽपि तुल्यार्थ एव विधानमिति न वाचकलोपोऽपि। अत एव-'उपमाने कर्मणि च'पा. सू ३-४-४५) इति सुत्रे वृत्तिकृता—'घृतिनिधायं निहितः' इत्युदाहृत्य, 'घृतिमिव निहित इत्यर्थः' इति विवृतम्। इदमुत्तरत्र समाधास्यते।

कर्तृणमुलि वाचकलोपमुपपादयति — कीट इवेति । अलापि अचिरकालनाश्यत्वं साधारणो धर्मः स च छप्त इति धर्मछप्ता, णमुळ च तुल्यार्थक इति वाचकलोपाभावश्च साहित्यदर्पणकृदनुरोधात् ।

अधिकरणक्यचि वाचकलोपमुपपादयति — स्वान्त इति । अत्रापि दर्पणकारानुरोधात् सुखिवहारास्पदन्वं साधारणो धर्मः । स च छप्त इति धर्मछप्तात्वम् । क्यचस्तुल्यार्थकतया वाचकलोपाभावश्च ।

कर्मक्यज्गतां वाचकलुप्तामुपपादयति — कुमारमिति । अत्रापि दर्पणकारानुरोधात् स्नेहनिर्भरस्वं साधारणो धर्मः । स च अनुपात्त इति धर्मलुप्तात्वम् । क्यचः तुल्यार्थकत्वात् वाचकलोपाभावश्च ।

कर्तृक्यङ्गतां वाचकलुप्तामुपपादयति त्रिभुवनेति — अत्रापि दर्पणः

कोकिला इव आलपतीत्यर्थे 'कोकिलालापिनी' इति णिनौ वाचकल्रप्ता द्रष्टच्या इति ।

#### तत्त्वालोकः

कारानुरोधात् यावदाश्रयत्वं साधारणो धर्मः । स च छप्तः इति धर्मछप्त त्वम्, क्यङ एव तुल्यार्थकत्वात् वाचकलोपाभावश्च ।

णिनिप्रत्ययगतां वाचकछतां प्रकाशकाराद्यनुल्लिखितां वाचकछ । मु-पपादयति — कोकिला इवेति । अत्र यद्यपि कर्तर्युपमाने [पा. सू. ३-२-७९] इति णिनौ वाचकछता संभवति । नचैतावता काव्यप्रकाशकाराधिकतयो-द्वावनमुचितम् । यतोऽत्र उपमानरूपोपपदस्य णिनिप्रत्ययान्तेन 'उपपदम-तिङ्' इति समासस्य सद्भावेन समासगागणनेनैव तस्यापि कोडीकारः विभाजकतावच्छेद कथर्मानवच्छित्रत्व एवाधिक्यस्योद्भावयितुमुचितत्वात् ।

न चैवं वत्यादीनामि तद्धितत्वादिना विभागे न्यूनतापितिति वाच्यम् । इष्टापत्तेः । विभागस्यैच्छिकत्वात् ।

इयानेव हि विशेषः। तद्धितत्वं साक्षाद्विभाजकोपाघः वतित्वादयः परंपरया विभाजकाः। वतित्वादिनैव विभागे तु त एव विभाज-कोपाधयः।

किन्तु समासत्वमेव विभाजकतावच्छेदकमिति वदतां कथं तदवच्छि – न्नस्थल एव अन्याप्तिरुद्धान्यत इति नवीनमेतद्भवदीयप।ण्डित्यं न विद्यः इति तु अलंकरकौरतुभकारः।

ननु तदेतदिप चिन्त्यम् — तथाहि -वाचकलोपं विभजता काव्य-प्रकाशकारेणापि —

'वादेर्लोपे समासे सा कर्माधारक्यिच क्यिं । कर्मकर्त्रोणेमुलि'। इत्यिमिहितम् । तत्रापि कर्मणमुलि कर्तृणमुलि च 'उपपदमतिङ् ' [पा.सू., २-२-१९] इति समासप्राप्त्या समासगारवेनैव संग्रहे तयोः पृथगुपादा नमसंगतं स्थात् इति ।

यदि तु कान्यप्रकाशगतकारिकायां समासपदस्य पारिशेष्यात् अन-न्ययसमासस्वं विभाजकतावन्छेदकं विवक्षितिमिति समाधीयते । तदापि णिन्यन्तमुदाहरणं प्रकाशकारेण कृतो नोपन्यस्तम् १ अतश्च तत्संग्रहोऽपि युक्त इत्युदाहरणमात्रेणोपन्यस्तम् इति न च वकतुं शक्यम् । सप्तविधापि वा चकछता प्रदर्शितेति प्रागुक्तप्रन्थविरोधात् ।

न चैतावता प्रन्थकृत एवायं दोष इति वनतुं शक्यम्, उत्तरत्र णिनिना सह अपरैः सप्तविधेति परमतोपन्यासादिति कथंचित्समाधेयत्वात् । प्रकाशोक्तविभागरीतिरेव गरीयसीति तु विभाव्यम् ।

अत्रेदमबधेयम् - उक्तासु वाचकलुतासु सप्तसु 'दीपदर्शम्' इति कर्मणमुलि , कीटनाशम् इति कर्तृणमुलि , अन्तः पुरीयतीत्यधिकरण क्यचि , कुमारीयतीत्यादि कर्मक्यचि, मूल्रस्तम्भायत इत्यादिकर्तृक्यचि च साहित्यदर्पणकारेण धर्मलुप्तैबोक्ता । न वाचकलुप्ता । तथ्येव तेनो — दाहृतमुपपादितं च—

अन्तः पुरीयसि रणेषु, स्रुतीयसि त्वं पौरं जनं, तव सदा रमणीयते श्रीः । दृष्टः प्रियामिरम ब्युनिद्दर्शमिन्द्र संचारमत्र सुवि संचरसि क्षितीश ॥

इति । अत्र सुखिविहारास्पदत्वस्य, स्नेहिनिर्भरत्वस्य च साधारणधर्मस्य लोपः। एषमन्यत्रेति । एषं बदतो दर्पणकारस्यायमाशयः-

दीपदर्शमित्यत्र दीपमिव दृष्टा, कीटनाशमित्यत्र कीट इव नष्ट इति, अन्तःपुरीयतीत्यत्र अन्तःपुर इवाचरति इति, कुमारीयतीत्यत्र कुमारं स्कन्दमिव आचरतीति, मूलस्तम्भायत इत्यत्र मूलस्तम्भ इवाचरतीति विवरणा नुरोधेन वृत्तिविग्रह्योः समानार्थत्वस्य अपेक्षितत्वाच क्यजादयः सादृश्यं बोध-यन्ति । अन्यथा दीपमिव दृष्ट्वा दीपदर्शमित्यादि विवरणविवरणिभावो नोपपयेत । अतथ्य क्यजादयः सादृश्यबोधका इति तेषामुपादाने न वाचक स्राह्मात्वम् किन्तु धर्मलुप्तात्वमेवेति ।

उनतोदाहृतिजातीयेषु वाचकछ्रसात्वं प्रतिपाद्य धर्मछोपमनभ्युपगच्छतः कान्यप्रकाशकारस्य अयमाशयः - 'धातोः कर्मणः समानकर्तृकादिच्छायां वा' [पा. स. ३-१-७] इति इच्छायां यथा सन् विहितः तथा 'उपमानादा — चारे' इत्यसादिप आचारे क्यच् विहितः । तथा च सन्नर्थेच्छास्थानीये आचारे क्यजादीनां शक्तः । क्यजादिपकृत्यर्थस्य उपमानत्वनियमात् इवार्थोऽध्याहृतपदार्थः । स च क्यजाद्यर्थाचारानुमेयः नैतावता इवार्थे क्यजादीनां शक्तः । नापि साहृश्यविशिष्टाचारे वा शक्तः कल्प्या । आनुशासनविरोधात् अन्यथा 'उपमानात्सहृशाचारे' इति पाणिनिना सूत्रितन्यं स्यात्। न च तथा स्त्रितम् । एवं च विवरणवानयेपि अध्याहारलस्यस्य

इवशन्दस्य प्रयोगः। नहि विवरणवाक्यजेषु सर्वेष्वर्थेषु शक्तिरित्येव नियमः। अनन्यलभ्यस्येव शब्दार्थत्वाभ्युपगमात्। एवं च आचारादि रुक्तोदाहरणेषु साधारणो धर्मः इवार्थश्चाध्याहारलभ्यः अत एव न धर्मलोपः। अपि तु वाचकलोप एवेति।

ननु-उक्तोदाहरणेषु सुखिहारास्पद्त्वादीनां प्रतीतेरभावात् कृतो न धर्मछप्तात्वम् १ इति चेत्-—

उच्यते— 'उपमानादाचारे' इति स्त्रं प्रणयतः पाणिनेः आचाररूप धर्मस्य साद्द्रयोपपादकत्वं नास्तीत्यत्र तात्पर्यमिति वन्तुं न शक्यम् । तथा सति 'उपमानादाचारे' इति उक्तिसम्भवाभावप्रसंगात् ।

अतश्च उक्तम्त्रे 'उपमानात्' इति पदं नानाविधानामुपमानानाम् उपमानःवेन अनुगमकं तद्वत् आचारे इत्यपि आचारत्वेन तत्तद्धर्माणामनुगमक मात्रम् । तत्तदुपमानोपमेयवाचकपदसमिन्याहारबळात् क्यजादिभ्योऽिप आचारविशेषरूपेणोपिस्थितिः । तदादिसर्वनामपदवत् ।

परन्तु — यत्र धर्मः प्रसिद्धिमुपगतः तत्र तादृशधर्मस्य उपादानमनाव श्यकम् । यथा—'चन्द्रायते मुखम्' इत्यादौ । यत्र तु स धर्मः अप्रसिद्धः 'त्रिविष्टपं तत्खल्ल भारतायते' इत्यादौ तत्र 'सुपर्विमः शोभितमन्तराश्चितैः' इत्यादीनामुपादानम् । एतदभिप्रायेणै वक्यङादीनां प्रयोगे धर्मवाचकसद्भा-वात् धर्मलोपानभिधानं संगच्छते ।

अत एव भाष्यकृता—'आधिकरणाच्चेति वक्तन्यम्' इति वार्तिक मुदाहरता 'कुटीयति प्रासादे, प्रासादीयति कुट्याम्' इत्यनुपात्तसाधारणधर्मा-र्थकशब्दान्तरोपादानं संगच्छते । एवं च क्यजाद्याः साधारणधर्मप्रतिपादकाः

## पूजनं पुररिपोस्तनोतु मे चित्तमन्यदपहाय चापलम् ।

#### तत्त्वालोकः

इति सिद्धम् । एतेन दर्पणकाराद्युक्तं नातीव हृदयङ्गमम् । अत एवात्र प्रनथकृतापि प्रकाशकारपक्ष एवाभ्युपगत इत्यलम् ।

रसगंगाधरकारेण तु- धर्मवाचकोभयलुप्तात्वं प्रतिपादितम् । तथाहि अत्रेदमबधेयम् । कर्माधारक्यचि क्यिङ च वाचकलुप्तोदाहरणं प्राचामसंगत मिव प्रतीयते । धर्मलोपस्यापि तत्र संभवात् । न च क्यजाद्यर्थः आचार एव माधारणधर्मोऽस्तीति वक्तव्यम् । धर्ममात्ररूपस्य आचारस्य उपमा—प्रयोजकत्वाभावात् । 'नारीयते सपत्नसेना' इत्यादौ वृत्त्यन्तरनिवेदितैः कातरत्वादिभिः अभिन्नतयाध्यवसितस्योपमानिष्पादकत्वात् ।

यदि च वयङर्थ आचारमात्रं उपमानिष्पादकं स्याचदा 'त्रिविषं तत्खलु भारतायते' इत्यादौ सुप्रसिद्धत्वादिह्मपाचारोपस्थितावपि उपमालकृतेर निष्पत्तेः तस्यैव च 'सुपर्वभिः शोभितमन्तराश्रितः' इति चरणान्तरिनर्गणे तस्याः निष्पत्तेः वयङाद्यर्थः साधारणोऽपि नोपमां प्रयोजयति । उपमा = प्रयोजकतावच्छेदकह्मपेण साधारणधर्मवाचकशून्यत्वस्यैव धर्मलोपशब्देनाभि धानात । अन्यथा-'मुखह्मपमिदं वस्तु प्रफुल्लिमव पङ्कजम्' इत्यादौ पूर्णो पमापत्तेरिति दिक्, इत्युक्तम् ॥

पूर्वमुपमानलुप्ता वाक्यसमासयोद्धिविधा इत्युक्ता तामुदाहरति-पूजन-मिति । मे मम चित्तं मनः, अन्यत् चापलम् पशुपतिपृजाप्रतिबन्धक

## यत्समं त्रियहितं न दश्यते येन नापि सद्दर्श निश्चम्यते ॥

#### तत्त्वालोकः

चित्तचांचल्यम् , अवहाय परित्यज्य पुरिषोः पुराणां 'तेषामपुराणां तिस्रः पुरः आसन्' इति तैत्तिरीयश्रुत्यनुसारेण पुरत्रयस्य, तात्स्थ्यात् तद्वा सिनां कमलाक्षविरूपाक्षविद्युन्मालीनां त्रयाणामपुराणाम् , त्रिपुरापुरत्वेन प्रसिद्धस्य गृत्समदनाग्नो मुनिकुमारस्य वा नाशयितुः ईश्वरस्येत्यर्थः पुजनं सेवां, तनोतु विस्तारयतु । पूजां विश्विनष्टि -यत्समिति । येन पूजनेन समम् , अन्यत् न्यापारक्ष्यम् , प्रियहितम् प्रियाय महेशाय हितम् हृद्यं पथ्यं च, न हश्यते – न ज्ञायते, येन सदृशं नापि निशम्यते न श्रूयते इत्त्यर्थः । 'शमो दर्शने' इति गणस्त्रे दर्शने मिन्द्वनिषेधात् शाम्यतेरर्थान्तर सद्भावोऽवगम्यत इति श्रवणे वृत्तिः । अत एव 'प्रणयिनो निशमय्य वध्रः कथाः' इत्यादिश्योगाः संगच्छन्ते ।

अत्र पृजनेन सदशस्य क्रियान्तरस्योपमानभूतस्य अज्ञायमानतया अश्र यमाणतया चौपमानलुप्तात्वम् ॥

ननु- अत्र-कथमुपामानलुप्तात्वम् ? उपमानाभावे सित साहश्याभाव एव पर्यवसानम् , परिनिष्पन्नं हि साहश्यमुपमाजीबातुभूतमिति । अतोऽत्र असमारूयमलंकारान्तरमेवेति अलंकार्रत्नाकरकाराद्यो बदन्ति इति शंक्यम् ?

स्वस्य असर्वज्ञतया ताह्यज्ञापारान्तरस्य दुष्प्रापताप्रत्यायनार्थमेव यो क्त.म् , न त्वात्यंतिकाभावावगतये । अन्यथा 'यत्समं नास्ती'त्येव ब्रूयात्

न तु न दृश्यते नापि निशम्यत इति । अत एव मम्मटभट्टैः काच्य प्रकाशे —

> डुण्डुलन्तो मरीहिस कण्टककिल आइ के अइ वणाइम् । मालइ कुसुममरिच्छं भमर भमन्तो न पा वहिसि ॥

इति पद्यमुपमानलुप्तायामुदाहृतम् । अत एव च विद्याधरेणैकावल्याम् — उपमानस्यासंभवो निगकृतः । अत्रोपमानस्य सत्तायाः संभाव्यमानवादिति । अयमेव पक्षः ग्रन्थकृतोऽपि संमतः । अत एव उपमासिद्धान्ते

> षृथा चरिस कि भृङ्ग तत्र तत्र वनान्तरे । माळत्या सदृशीं कापि अमन्नपि न लप्स्यसे ॥

इःयादौ साद्द्याधिकरणस्यानुपलम्भोक्त्या उपलभ्यमानेषु साद्द्यनिषेधपर्यव सानेऽपि अनुपलभ्यमानगतसाद्द्रयाभ्यनुज्ञानात् तत्रोपमितिकियानिष्पत्ति रस्तीति नान्याप्तिः । अत एव तस्य विशिष्यानुपादानादुपमानल्लेसेति स्पष्टमुक्तम् ।

यद्यपि- उपमानस्रुप्तायाः 'वृथा चरिस किं भृक्त' इत्युदाहरणमलाप्यु पन्यस्तं स्यात् , अथापि तत्र उपमानस्रोपसाहित्येन साधारणधर्मस्यापि स्रोप इति द्विस्तिरोदाहरणं तद्भवितुमईतीति 'पूजनं पुररिगेः' इत्युपन्यस्तम् । अत एव चात्र प्रियहितमिति साधारणधर्मोक्तिरपि युज्यते ।

ननु — उपमानलुप्ताथां वाक्यगासमासगयोः समसदृशमात्रघटितौदा हरणदानेन आर्थी प्रदर्शिता भवति । न श्रौती । तत्र सन्दिह्यते उपमान लुप्तायां श्रौती संभवति वा न वेति । यद्यपि —

त्वमिव कोंऽपि परापकृतौ कृती न दहरो न च मन्मथ शुश्रुवे । स्वमदनादहनात् ज्वलनात्मना ज्वलयिर्धं परिरभ्य जगत्सु यः ॥

इत्यत्र भैमीकर्तृककामोपालंभस्य प्रकृतत्वात् काम एव प्रकृतः तस्योपमान भूतोऽन्यः न दहरो न च शुश्रुवे इत्युक्त्या श्रीती उपमानलुप्तापि लभ्यते ।

सत्यम् — अथापि — इवादिपदानां यदुत्तरं प्रयोगः तस्यैवोपमानत्वमिति उपमानपदं विना इवादीनामन्वयाबोधकत्वात् । अन्यथा उक्तनियमव्याघातः प्रसज्येत । अतश्च श्रौती उपमान छना नास्तीत्युच्यते चेत् , युष्मत्पदार्थस्यैव मन्मथस्योपमानताभ्युपगता भवति । इष्यत एवेति चेत् तर्हि अप्रकृतस्योपमानत्वं प्रकृतस्यापमेयत्वमित्यनुभवविरोध इति वाच्यम् । न हि प्रकृतत्वा प्रकृतत्वे उपमेयतोपमानताप्रयोजके । अन्यथा तुरुययोगितायां गम्यौपम्यकत्वं न स्यात् । अपि तु साद्दश्यानुयोगिस्व — प्रतियोगित्वे एवेति आस्रंकारिकाणां समयः ।

ततश्चात्र — युष्मत्रदार्थमन्मथप्रतियोगिकसादृश्यवानन्यो दर्शनश्रवण गोचरत्वाभाववान् इति बोधो यद्यभ्युपगम्यते, तदा श्रोती उपमानल्लप्ता न संभवतीति सिद्धं भवति । अत एव इवादिघटितमुपमानल्लप्तोदाहरणं प्रन्थ कृता न प्रदर्शितम् । तर्हि तत्समानन्यायेन समादिशब्दप्रयोगेष्विप नोपमान लोप इति शक्यं वक्तुम् । समादिपदानां साक्षादुपमेयान्वय एव, उपमाने तु आर्थतयेति दोषाभावात् ।

वस्तुतस्तु—' इवादिपदानामुपमानो त्तरमेव प्रयोग ' इति नियममः

#### तस्वालोकः `

'उद्घाहुरिव वार्मनः' इत्यादिप्रयोगबलात्परित्याज्य एव । कस्यचित्पदार्थ योत्कर्षप्रतिपिपादियषयेव उपमेयत्वं गरिकल्प्यते यथा 'चन्द्र'इव मुखम्' इत्यादी 'त्विमव कोऽपि परापकृता'वित्यत्रापि परापकारिनर्वहणधुरंधरे मनसिजे उत्कर्षप्रत्यायनाय उपमेयत्वेतैवोपादानं कृतं नोपमानतया ।

अत एव 'स्वतोऽिषकः परापकारसममर्थो दुप्पाप' इति प्रदर्शनेन उपमेयभूते मन्भथ एव उत्कर्षः पर्यवस्थतीति श्रीत्यपि उपमानलुसा संभवतीति वक्तुं शक्यम् । यदि युष्मदर्थस्य मन्मथस्य इवार्थे सादृश्येऽनु योगितासंबन्धेनान्वयः । इवार्थस्य च प्रतियोगितासंबन्धेन कोऽपीत्यन्य पदार्थेऽन्वयः अभ्युपगतः स्यात् , 'असित बाधके प्रमाणानां सामान्ये पक्षपात' इति 'प्रतीतिन्यवहाराभ्यामर्थसिद्धः' इति न्यायानुष्रहो वा यदि स्यात् ।

अत एव प्रकाशकृता— 'डुंढुं कृत्वा मरिष्यसि' इति धर्मोपमान लुसायामुदाहृतम् । द्विलोप एवोदाहार्यत्वात् इत्यिमप्रायात् । तर्हि स्वेनापि पूर्वं वृथा चरसीत्यादौ धर्मोपमानल्लेसेति नोपन्यस्तिमिति वाच्यम् । तत्र तदुपन्यासस्य उपमानसत्तायाः संभाव्यमानतां प्रदश्यं अनन्वयशंकानिव— त्वेनपूर्वकमुपमाया अव्याप्तिवारणमात्रफलकृत्वा(त्तदुपन्यासस्ये)त्यपि बोध्यम् । एवं चाल्ल (डुंढुं कृत्वा) उभयलुसात्वं कौस्तुभकारस्यापि संमतमेव ।

अत एव रसगंगाधरकृता— 'डुढुंकृत्वा मरिष्यसि' इति नेयमुपमान छुतोपमा । तस्याः संभवदुपमानामुपादानविषयत्वात् । अपि तु असमा ख्योऽलंकारः । इति रत्नाकरोक्तमसत् । मालतीकुसुमसदृशं अमर अमन्नपि न प्राप्स्यसि इत्युक्त्या वर्ततां नाम तत्सदृशं कापि त्वया तु दुष्प्रापमेवेति प्रत्ययात् आत्यन्तिकोपमाननिषेधाभावादुपमानलुतोपमेवेयं भवितुमईति ।

## अत्र यत्समिति समासे, येन सदृशमिति वाक्ये चोपमानलुप्ता द्विविधापि दक्षिता ।

#### तत्त्वालोकः

नासमालंकारः, अन्यथा मालतीकुसुमसदृशं नास्तीत्येव ब्रूयात् न तु प्राप्स्यसि इति अलंकाररत्नाकरकृत्मतं निराकृतम् ।

परंतु उपमानहितोपमें वेरदेवकारेण धर्महोपोऽप्यत्र निराकृत इति भाति ।
ततु चिन्त्यम् । यत्रोपमानव्यातिरिक्तानां सत्वं उपमानस्य असत्वं (अनुपादानं)
तत्रैव उपमानहितात्वस्य वक्तुं युक्तत्वात । इष्यते चायं क्रमो जानाश्य
स्यापि । अन्यथा—जगन्नाथेनैव चित्रमीमांसखण्डने—'यदपीत्याद्यपकम्य
पटुण्टुर्देवदत्तः इति धर्महित्रोदाहरणत्वामिधानमनुचितम् स्यात् । अत्र च उपमा
वाचकस्यापि अनुपादानाद्वाचकधर्महितायामेतदुद्धावनमुचितम् । न तु
धर्महितायाम् इति चित्रमीमांसाया दूषणामिधानमसंगतं स्यात् । इत्थं
सति अयं पण्डितराजः स्वीयं चित्रमीमांसाखण्डनमेव व्यस्मार्षीत् । अन्यथा
धर्मोपमानहित्रोपमैवेयम् इत्येव वदेत् ।

'पटुपटुर्देवदत्त' इत्यत्र वाचकलोपोऽस्ति न वेति तदवसरे विवेच-यिष्यते । प्रकृतमनुसरामः -प्रकाशानुरोधेन उपमानल्लप्तायां तद्धितगता श्रौती, वाक्यगा समासगा वा श्रौती न संभवति । उपमानानुपादाने बत्यादेर संभवात् । इवादेश्च तदनुपादानेऽन्वयाबोधकत्वात् । अत आशीं द्विविधैव इति पर्यवस्यति । तदाह-अतेति ।

### वृथा मम भ्रमत्यहो मनः स्थिते महेश्वरे

#### तत्त्वालोकः

अथ अवशिष्टाः षड्विधाः छप्ताः उदाहरति — वृथेत्यादिना । मम मनः – चित्तं महेश्चरे – द्दिवे, 'महेश्वरः व्यंबक एव नापरः' इति कालिदासोक्तरीत्याश्रयणात् । यद्वा – 'शिवो वा विष्णुर्वा श्रुतिशिरसि गिरा-मस्तु तात्पर्यभूमिः' इति ग्रन्थकृदुक्तरीत्या विष्णौ इत्यर्थः ।

नन्वत्र कथं महेश्वरशन्दस्य विष्णवर्थकत्वमुक्तम् ! 'द्वितीयगामी न हि शब्द एषः' इत्युक्तत्वादिति चेन्—उच्यते । दहरविद्योपास्यदेवताविशेष विषयकजिज्ञासायां नारायणस्य दहर विद्योपास्यत्वं प्रतिपादियतुं सकलपरिवद्यो पास्यत्वीपियकं महेश्वरत्व नारायणस्येति 'यद्वेदादौ स्वरः प्रोक्तो वेदान्ते च प्रतिष्ठितः । तस्य प्रकृतिलीनस्य यः परस्स महेश्वरः ॥' इतीयं श्रुतिः प्रतिपादयति । वेदस्य आदौ अन्ते च प्रतिष्ठितः स्वरः कः प्रोक्त इत्युक्तौ प्रणव एव । तदुक्तं मनुना—

ब्रह्मणः प्रणवं कुर्योदादावन्ते च सर्वदा । स्रवत्यनोङ्कृतं पूर्वं परस्ताच विशीर्यते ॥ इति ।

एवं च वेदानामाद्यन्तयोः प्रतिष्ठितः प्रणवः । तस्य प्रकृतिः अकारः । समस्तशब्दम् लत्वादकारस्य । विष्णोः पूर्णाशसम्भूतः कृष्णः, स एव भगवद्गीतायाम् 'अक्षराणामकारोऽस्मि' इत्युपादिशत् ।

अत्र भगवद्रामानुजभाष्यम् — अक्षराणां मध्ये 'अकारो वे सवः वाक 'इति श्रुतिसिद्धः सर्ववर्णानां प्रकृतिः अकारोहम् ' इति ।

## श्रुतोऽस्ति तेन किं समः स्मृतोऽथवास्ति तत्समः।

#### तत्त्वालोकः

'अ इति भगवतो नारायणस्य प्रथमाभिधानम् . . .' इति अभिगुक्तरभ्यध।यि ' इति श्रीभाष्यद्यवद्यव्याख्याने श्रुतप्रकाशिका च ।

ताहरोऽकारे प्रकृतिभूते लीनस्य तदन्तर्गतस्य यः परः प्रतिपादः 'इदंपरः तत्परः' इत्यादौ परशब्दस्य वाच्ये प्रयोगदर्शनात् । 'यत्परः स शब्दार्थः' इति न्यायाच ।

' अकारेणोच्यते विष्णुः सर्वेह्रोकेश्वरो हरिः' 'अकारो विष्णुवाचकः'

इति श्रुतिस्मृतिभ्याम् अकारवाच्यो विःणुः स एव महान् ईश्वरः । पदश्रुत्येव निरतिशयेश्वर्यवितिवृ तेः । निरितशयेश्वर्यं च भगवतौ नारायण स्यैवेति स एव महेश्वरः । तिस्निन् स्थिते सित, वृथा—शास्त्रोक्तिनियमाति क्रमेण, व्यर्थमिति वा । उभयत्रापि प्रयोगदर्शनात्

'आविकं सन्धिनीक्षीरं वृथा मांसं तथैव च' इति

'प्रयुक्तमप्यस्त्रमितो वृथा स्यात्' इति च रघौ । अमित नावतिष्ठते, इत्यहो शोच्यं दयनीयं वा मदीयं चेतः इत्यर्थः ।

महेश्वरे मनस्थापने हेतुविशेषमाह- श्रुतोस्तीति । तेन समः महेश्वरनिरूपितसादृश्याश्रयामिनः किं श्रुतः ? श्रुतिविषयीभूतः वेदप्रति पाद्यः अस्ति किं ? न, अथवा तत्समः तेन समः स्मृतोऽस्ति । समृति पथमुपगतोऽस्ति ? न । अत्र तेः समः इति वाक्यगा धर्मोषमानञ्जसा, तत्सम इति समासगा धर्मोषमानञ्जसा द्विविधा ।

पड इप्रयतः दः सदा तट इप्रिपङ्कज्ञ ध्ये चकोरकीयतु स्थिरं तदानने शशिप्रभे ॥ इति ॥

अत्र अवशिष्टाः षड्विधा अपि लुप्ताः प्रदर्शिताः । तत्र द्वितीयपादे वाक्यसमासयोः धर्मोपमानलुप्ता द्विविधा ।

#### तत्त्वालोकः

अतः अदः — महेश्वरस्य तदिङ्कपङ्कजद्वये निरितशयितफलप्रदे पाद कमलयुगले सदा — सर्वदा, षडङ्कयतु अमरवदाचरतात् । तथा शशिप्रमे शियाः प्रमा — शशिप्रमा, शशिप्रमेव प्रमा यस्य तिसमन् तदानने 'चकोर कीयतु' चकोरवदात्मानमाचरित्वत्यर्थः । 'उपमानादाचारे' [पा.सू. ३-२-२०] इति कयच् । अत्र 'षडंघयतु ' इत्यत्र किपः सर्वलोपित्वात् किन्गता धर्मवाचकल्कष्ता । 'अप्रिपङ्कजद्वये' इत्यत्र समासगा धर्मवाचकल्कष्ता । 'चकोरकीयत्वि'ति क्यज्गता वाचकोपमेयलुक्ता । 'शशिप्रमें इत्यत्र धर्मी-पमानवाचकल्कष्ता च कमेण ज्ञेया ।

तदेतदाह — अत्रेति । तत्रेति । 'तेन समः' इत्यत्र महेश्वरस्य उपमानभूतः कश्चन श्रतिस्मृत्यगोचरः अस्तीति प्रतीत्या स्वनिष्ठसाहृश्यप्रति योगी निषिध्यत इति श्रुतिस्मृत्यगोंचरोपमानप्रतियोगिकेश्वरानुयोगिकसाहृश्य प्रयोजकधर्मस्य, उपमानस्य चानुपादानाद्धमोपमानछ्रत्या वाक्यगा । तथा 'तत्समः' इत्यत्र समासगा धर्मोपमानाछुप्ता ।

वस्तुतस्तु साद्ययप्रतियोगि उपमानम् , साद्यानुयोगि उपमेय मिति प्रसिद्धिः । तत्र स्ननिष्ठसाद्यप्रतियोगिनिषेधस्य यथा उत्कर्षपर्यव

## तृतीयपादे किप्समासयोः धर्मवाचकलुप्ता द्विविधा ।

#### तत्वालोकः

सायित्वं तद्वत् स्वप्रतियोगिकसादृश्यानुयोगिनिषेधस्यापि उत्कर्षपर्यवसायित्वेन उक्तोदादृरणे भगवत एव प्रतियोगित्वं, तत्प्रतियोगिकसादृश्यानुयोगिनः श्रुति स्मृत्यगोचरत्वोक्त्या उत्कर्षो भगवति प्रतीयत एव 'न त्वत्समोऽस्त्यभ्यिषकः कुतोऽन्यः लोकत्रयेऽपी'त्याद्यानुगुण्यात् ।

न च स्वप्रतियोगिकसादृश्याश्रयागोचरत्वोक्तः स्वस्मिन् उत्कर्षप्रत्याय करवं यद्यपि विद्यते । अथापि प्रतीपविशेषत्वं स्यादिति वाच्यम् । तस्यापि उपमाविशेषरूपत्वस्याभ्युपगमेनादोषाद् । परंतु अत्र धर्मोपमेयछुप्ता स्यादिति विभावनीयम् ।

अत एवमादौ — नोपमान उप्ता किन्त्वसमा छंकार इति अलंकाररत्ना करकारादयः । एतेन — 'डुंढु छन्तो मरीहर्सा'त्यादौ माळतीकुसुमस्यैवोपमान ताप्रत्यायनेऽपि उपमेयधर्म छुनात्वमेवोद्भावनीयम् । न त्वछंकारान्तरव्वमिति रत्नाकरकारोपरि दोषो इढ एव ॥

द्विविधेत्युक्त्या -वाक्यगा श्रौती, तद्धितगा च श्रौती न संभवतीति पूर्वोक्तरीतिरेवाश्रयणीयेत्यभिमानात् । उत्तरत्र स्वेन तद्धिते तत्सम्भवस्य प्रदर्शियध्यमाणत्वात् ।

तृतीयपाद इति । अत्र किी-समासे चौदाहता । न वाक्ये 'मुखं चन्द्रः' इत्यतः माहद्यं वाच्यतया न प्रतीयते इति । नापि तद्धिते वन्या-

चकोरकीयत्विति वाचकोपमेयलुप्ताः शशिप्रभेति धर्मो-पमानवाचकलुप्ताः च क्रमेण द्रष्टव्याः॥ इति ॥

एवमयं पूर्णालुप्ताविभागः वाक्य-समास-प्रत्य-यगोचरतया शब्दशास्त्रव्युत्पत्तिकौशलप्रदर्शनमात्रप्रयोजनः नातीवालंकारशाम्त्रे व्युत्पाद्यतामद्देति । न वा लुप्तानामयं सामस्त्येन विभागः।

तथाहि धमर्छप्ता वाक्य-समास-तद्धितेषु दर्शिता। द्विभीवेऽपि दृश्यते-'पटुपटुर्देवदत्त' इति। अत्र हि

#### तत्त्वालोकः

देरेव धर्मवाचकत्वेन तल्लोपाभावात् संभवतीति परे । तद्धितेऽपि तत्सम्भवस्य वक्ष्यमाणत्वात् ।

'षडंघ्रयतु ' 'चकोरकीयतु ' इत्युभयत्रापि मन एवोपमेयं उपाचिमिति कथमुपमेयलोप इति शंक्यम् अथापि कर्नृत्वेनोपस्थितस्य मनसः कर्मत्वोपस्थापकविभक्त्यभावेन चकोरकीयत्वित्यत्रोपमेयासमप्कत्वात् । कर्मी भ्तस्य मनसोऽश्रूषमाणत्वादुपमेयलोपः । शिष्टं स्पष्टम् । अन्यत्र सजातीय स्थले व्याख्यातं चेति ।

प्रकाशकारादिमतरीत्या पूर्णाञ्जसाविभागः प्रदर्शितः सोऽपि वैयाकरण ताप्रदर्शनमात्रफलः नातीवालंकारशास्त्रे व्युत्पादयितुमईः । नापि ल्लसानां सामस्त्येन विभागः । केवांचिदसंप्रहात् इत्याह—एविमत्यादिना ।

धर्मछप्तासु वाक्यसमासतिद्धतेषु यथा तथा द्विभविऽपि दृश्यत इत्युपपाद्य न्यूनतां प्रदर्शयति—तथाहीत्यादिना ।

'प्रकारे गुणवचनस्य' [पा.स. ८-१-१२] इति साद्द्ये द्विभीविधानात् । पट्टसद्द्या इत्यर्थः । यो हि शास्त्र।दिष्वपट्टरेव पट्टवदिभनयति स उच्यते पट्टपट्टरिति । न तावदियं वाक्ये धर्मछप्ता । 'कर्मधारयवदुत्तरेषु' [पा.स. ८-२-८२] इति समासवद्भाविधानेनैकपद्यसिद्धः । अत एव न समासेऽपि धर्मछप्तेयम् ॥

#### तत्त्वालोकः

अयं भावः—'प्रकारे गुणवचनस्य' [पा.सू. ८-१-१२] इत्यत्र प्रकार शब्देन साद्दयं गृद्धते । गुणवचनस्य यस्य कस्यचिष्प्रकारतं यदा न संपद्यते तदवस्थायां गुणवाचकस्य शब्दस्य स्थाने द्वित्वं भवतीत्यर्थः तदुक्तं कैयटेन 'इह च साद्दर्यं प्रकार आश्रीयते न तु भेदः । 'पटुपटुः' इति ह्युक्ते पटुसदृशः प्रतीयते' [म.भा.के ८-१-१२] इति एवं च वन्तुतोऽपटावयं प्रयोगः इति ।

न च पटुपटुरिति पदद्वयश्रवणाद्वाक्यगा धर्मछुता स्यादिति शंक्यम् , 'कर्मधारयवदुत्तरेषु' (पा.स् ८-२-८२) इति समासवटावविधानेन समु— दायस्य 'कृत्तद्धितसमासाश्च' [पा.स् २-४-४६] इति प्रातिपादिकसंज्ञायाम् 'सुपो धातुप्रातिपादकयोः' (पा.स् २-४-७१) इति सुपो छुकि समुदायात्सुबु-पत्ती एकपदत्वमेव तस्येति न वाक्यगात्वप्रसिक्तिरिति आश्चेनाह—न ताब-दिति । तिर्हं समासगा धर्मछुप्ता भवतु कर्मधारयवद्भावविधानादित्याशक्य तित्वमिष निराकरोति—अत एवेति ।

अयं भाव:-'कर्मधारयवत्वे प्रयोजनं सुव्होपपुंवद्भावान्तोदात्तत्वानि इति वार्तिककृता प्रयोजनोपन्यासात् समाससंज्ञा अत्र आतिदेशिकी न खोप-

वाचकलुप्ता णिर्नि विना कैश्वित् पड्विघा दर्शिता । णिनिना सहापरैः सप्तदिधा । क्रिप्तद्धितयोरिप दृश्यते—

यद्भक्तानां सुखमयः संसारोऽप्यपनगति '

तं शम्भुमभजन् मत्यः चश्चेव खहिताऽकृतेः ॥

इति । विश्वतमेतद्धस्तात् ।

## तत्त्वालोकः

देशिकी ' गौणमुख्यन्यायात् मुख्यसमासस्थळ एव समासगा उदाहायि न त्वातिदेशिकी । अत एव-काच्यप्रकाशिकाकारेण- 'करवाळ इव' इति इवेन समासमिभिप्रेत्योक्तम् । अन्यथा द्विभीवेऽप्युदाहृतं स्थात् । न च तेन तथोदाहृतम् । एवं च 'पटुपटुरिति' द्वित्वगा धर्मछुप्ता प्राचीनैः अनुद्व हतेति न्यूनतैवेति भावः ।

अत्र वाचकधर्मछप्तेव न तु केवलधर्मछप्ता । न च सादृश्चे द्विभीव विधानात् न वाचकलोप इति वाच्यम् । सादृश्चे द्योत्ये द्विभवत इति दर्शनात् द्विभीवस्य वाचकतायाः भाष्यकैयटविरुद्धत्वात् इति रसगङ्गाधरकृत्।

यदि द्विभीवस्य साद्दयद्योतकत्वमात्रेण वाचकछोप इति प्रतिपादनं क्रियेत तदा इवादेस्साद्दयद्योतकत्वमते 'चन्द्र इव' इत्यादाविष वाचकछप्ता व्वप्रसंगात् रसगंगाधरोक्तमपि न युक्तम् । प्रत्युतात्र वाम्तवातिदेशि कोभयसाधाणसमासगा धर्मछसैवेति तु कौस्तुभकृत् ।

वाचकछ्पा सप्तविधेति प्राक् प्रतिपादितम् । तत्र मतमेदमाह -वाचकछ्पेप्तति । अभाषि किष्तद्वितयोरसंप्रहात् न्यूनतेति तत्प्रदशयति -किष्तद्वितेति ।

नन्वत्र—संसारापवर्गयोः औपन्ये सुखनयत्वं साधारणो धर्म उपात्त एवेति किषि वाचकलोपवद्धर्मलोपोऽपीति प्रागुक्तं कथं संगच्छताम्। यदि तु सुखनयत्वं उपमेयमात्रे विशेषणतया विवक्षितं न तु सादृश्यविशेषणापवर्गे विशेषणतयेति न धर्मसाधारण्यम् इन्युच्यते—तदा अत्रोपात्तं यद्भक्तानाम् इत्युदाहरणं किपि वाचकमात्रल्लसायाः कथमुपात्तम् १ आचारार्थस्य किपो— लोपादुभयलुसास्वेवोदाहर्तुं योग्यत्वात् इत्यादिना सन्दर्भेण चित्रमीमांसा खण्डनकृता यदभ्यधीयत ,

तदिप मन्दम् । यद्भक्तानामित्यत्र वाचकमात्रल्लप्ताया एव प्रदर्शने प्रन्थकृत्तापर्यात् । अत एव —िक्किंगतायां वाचकलुप्तायां सुखमयः इत्युपा-दानं संगच्छते ।

यद्यपि आचारार्थस्य क्विपो लोपेऽपि तत्सजातीयस्य सुखमयत्वस्यो पादानाद्धर्मलुप्ताया न प्रसरः। अत प्रवात्र वाचकमात्रलुप्तासु क्विवन्गतोदाहरण प्रदर्शनं युज्यते। पूर्वे धर्मवाचकोभयलुप्ताप्रसंगे सुखमयत्वादिविशेषण रहितं—नृणां यं सेवमानानां संसारोऽप्यपवर्गति' इत्येतावन्मात्र मुपादाय आचारार्थग्य विवपो लोणहाचव यद्धर्मस्यापि लोपः इत्युपपादितः।

अथापि चन्नित्यत्र ईश्वरभजनराहित्यस्य न विशेषणन्यविवक्षा, अपि तु मर्त्यमात्रे कस्यचिद्धमस्य कचिदुपादानेऽपि उभयतान्वयविरहो हृष्टः । यथा भाष्याविधः कातिगम्भीरः द्रत्यादी गाम्भीर्यस्य, अन्यथा उपमितसमासेन पूर्वपदार्थप्राधान्यं न प्रतीयात् । तद्वदत्रापि स्वात्महितकरणे एवोभयत्रान्वय विवक्षा इत्यभ्युपगमे बाधकाभावात् । अत एव रसगगाधरकृता आक्षेषः समाधानं चेत्युभयमभिहितम् ।

वाक्यसमासयोरुपमानलुप्तापि दिश्विता । 'उप नतस्तदकस्मात् बत काकतालीयम्' इति तद्धितेऽपि दृश्यते । वाचकोपमानलुप्ता स्वरूपत एव नोटाहृता । सापि काक तालीयमिति प्रकृतिभृतसमासे दृश्यते । धर्मोपमानलुप्तापि तद्धिते काकतालीयमित्यत्र दृश्यते । धर्मवाचकलुप्ता किप्

#### तस्वालोकः

वाक्यगा समासगा च उपमानला दर्शिता । सा तद्धितगापि संभवति । अथापि प्राचीनैः नैवोदाहृता अस्माभिः प्रागेवोदाहृतेति स्मारयति— वाक्येति । तद्धितगा उपमानलुका । 'समासाच तद्धिषयात्' [पा.स्. ७-३-२०६] इति प्रत्ययार्थोपमायामुपमानलेपादित्यर्थः । तालपतनजन्य काकवधस्यानुपादानात् उपमानलुपेति भावः ।

प्राचीनैः काच्यप्रकाशकारादिभिः वाचकोपमानलुसा खरूपत एव नोदाहृतेति न्यूनतैव सापि 'काकतालीयम्' इत्यत्रैव छप्रत्ययप्रकृतिभृते समासे दृश्यत इत्याह—वाचकेति । छप्रत्ययस्य प्रकृतिः 'काकतालम्' इति पदम् । तत्र काकतालसमागमरूपमुपमानं सादृश्यं च नोपात्तमिति समासगा वाचकोप मानलुसा ।

धर्मोपमानलुप्ताऽपि तद्धितगा 'काकतालीयम्' इत्यत्र दृश्यते । सा च प्राचीनैः नोक्ता । साऽपि अस्माभिः पूर्वं निरूपितेति स्मारयति-धर्मोप मानेति ।

'यच्चोराणामस्य च' इति पद्ये (तृनीयपादविपर्यासे) तारुपतनजन्य

समासयोरिव तिद्धितेऽिष दृज्यते । 'तं जगत्यभजन् मर्त्यः चश्चा चन्द्रकलाधरम्' इति हि प्रागुटाहृतम् ।

तस्मात् लुप्ताविभागे दिङ्मात्रप्रदर्शनमेवेदं प्राचां न तु सामस्त्येन विभागः।

ये चान्ये कान्यालोकादिषु उपमार्या प्रकरभेदा दर्शितास्ते सर्वे तेष्वेव द्रष्टच्याः ।

## तत्त्वालोकः

काकवबस्यानुपादानात् धर्मछोप इति तद्धितगापि धर्मोपमानोभयछ्वा संभवति सा न प्राचीनैरिह्णिखितेति भावः ।

धर्मवाचकछुप्ता किपूसमासगतत्वेन द्विधेव प्रदर्शिता । सा तद्धितेऽपि 
हर्स्यते । साऽपि पूर्व प्रतिपादितैवेत्याह—धर्मवाचकेति । चञ्चा
अत्र 'इवे प्रतिकृती' इत्युनुवर्त्य छम्मनुष्ये 'इति' कनो छोपे तृणरचित
प्रतिकृतिरिवेत्यर्थः । स्विहताकरणस्य, कनश्च छोपात् धर्मवाचकयोर्छोपः
इति भावः । अतः प्राचीनैः कृतो छुष्ताविभागः दिङ्गात्रप्रदर्शकः न तु
समस्तछुष्तोपमाविभासप्रदर्शकः इति निगमयति—तस्मादिति ।

ननु भवतापि दण्डचादिभिनिंखपिताः उपमाः साकल्येन नैव प्रदर्शिता इति त्वदीयप्रन्थेऽपि न्यूनत। अपरिहार्येत्याश्चंकायामुक्तस्यति-ये चान्य इति । काच्यादशीदिषु इत्यर्थः । आदिपदात् रुद्रटकान्यालंकारसरस्वतीकण्ठा-भरण रभृतयो गृद्धन्ते । तत्र काच्यादर्शे दण्डिना प्रदर्शितौपमाप्रभेदेषु इतिंशदुपमासु अष्टादशानामुपमाप्रभेदानामलंकारान्तरत्वमेवेष्टं नन्यानाम् ।

तथाहि दण्डिना प्रदर्शिताः उपमाभेदाः प्रदर्शन्ते ।

|            |                         |      | ,             |            |                        |       |                    |
|------------|-------------------------|------|---------------|------------|------------------------|-------|--------------------|
| 2          | धर्मीपमा                |      |               | <b>१</b> ७ | प्रशंसोपमा             | 6,    | प्रतीपम्           |
| ર્         | वस्तूषमा १              | , ,  | त्रौती धर्म   | १८         |                        |       | •                  |
|            |                         |      | <u>छ</u> प्ता |            | सोपमा                  |       |                    |
| <b>ર</b>   | विपर्वासोपमा            | २    |               | १९         | विरोधोपमा              |       |                    |
| 8          | अन्योन्योपमा            | ३    | उपमेवी        | २०         | प्रतिपेधोपमा           | १०    | व्यतिरेकः          |
|            |                         |      | पमा           |            |                        |       |                    |
| ч          | नियमोपमा                |      |               | २१         | चाट्पमा                | \$ \$ | विशेषोक्तिः        |
| Ę          | अनियमोपमा               |      |               | २२         | तत्वाख्या              |       |                    |
|            |                         |      |               |            | नोपमा                  |       | ह्रुतिः            |
| હ          | समुचयोपमा               |      |               | २३ :       | असाधार                 |       |                    |
|            |                         |      |               |            | णोपमा                  |       |                    |
| 4          | अतिगयोपपा               |      |               | २४         | अभूतोपमा               | 48    | उत्प्रेक्षा        |
| ९          | <b>उः</b> प्रेक्षितोपमा | 8    | अतिशयो        | २५         | असंगावितो              |       |                    |
|            |                         |      | क्तिभेदः      |            | पमा                    |       |                    |
| १०         | अद्भुतोपमा              | ч    | संभःवना       | २६         | बहूपमा                 | १५    | मालोपमा            |
| ? ?        | मोहोपमा                 | દ્દ્ | भ्रान्ति      | २७         | विक्रियोपमा            |       |                    |
|            |                         |      | मान्          |            |                        |       |                    |
| १२         | संशयोपमा                | હ    | सन्देहः       | २८         | मास्रोपमा              |       |                    |
| <b>१</b> ३ | निर्णयोपमा              |      |               | २९         | वाक्यार्थोपमा          | १६    | . विशिष्टोपमा      |
| <b>8</b> 8 | इलेषोपमा                |      |               | ३०         | प्रति <b>वस्</b> तूपमा | १७    | प्रतिवस्तूपमा      |
| १५         | समानोपमा                |      |               | ३१         | तुल्ययोगो              | १८    | <b>टुल्ययोगिता</b> |
|            |                         |      |               |            | पमा                    |       | -                  |
| १६         | निन्ह <sup>े</sup> पमा  | 4    | व्यतिरेक:     | ३ २        |                        |       |                    |
| ٠,         | • • • •                 | _    | 11/1/44       | , ,        | - 6                    |       |                    |

टर्जिताश्रेहापि लेज्तो लक्षणविचारप्रस्तावे । रूपक प्रकरणे चास्याः प्रकारभेदान् प्रदर्शयिष्यामः इति ।

पुनश्चेयमुपमा संक्षेपतस्त्रिधा— क्वचित् स्वत्रे चित्रयमात्र विश्रान्ता ।

## तत्त्वालोकः

इत्थं द्वात्रिंगदुण्माप्रभेदेषु षोडगानां केषांचित्प्रभेदानामुपमातिरि-क्तत्वम् । द्वयोः उक्तेष्वेवान्तर्भावः । चतुर्दशानावमविशिष्टानां काव्यादर्श-एवाव लोकनं युक्तम् ।

दशिताश्चेति । 'चन्द्रबिग्बादिवे त्यत्र असंभावितोपमा, 'अन वरतकनकवितरणे त्यत्र रशनोपमा, 'रजोिमः स्यन्दने त्यत्र परस्परोपमा, 'उपाददे तस्य सहस्रे त्यत्र अभिन्नधर्मिकोपमा, 'इतराण्यपि रक्षांसि' इत्यत्र समुचितोपमा, 'ज्योत्स्नेव नयने त्यत्र मालोपमा, 'न पद्मं मुखमेवे त्यत्र तत्वास्त्यानोपमा, 'त्वदाननमधीराक्ष'मित्यत्र विशिष्टोपमा, 'पुष्पं प्रवालोपहित' मित्यत्र उत्पाद्योपमेति भोजराजादिभिः परिगणितत्वाच्चेति प्रसंगतः प्रदर्शिताश्चेति भावः।

अस्याः केवलनिरवयवत्वादिभेदाः रूपके सावयवादिभेदनिरूपणप्रस्तावे प्रदर्शयिष्यन्त इत्यभिप्रायः ॥

पुनरपीमां संक्षेपतो विभजते — पुनश्चेति । कविलक्ष्ये इयमुपमा स्टेंचित्र्यमात्रविश्रान्ता - स्फुटप्रतीयमानार्थानुपस्कारकत्वे सति मञ्जूषादिगत

यथा — 'स छिन्नमूलः क्षतजेन रेणुः ' इत्यादौ ।

## तत्त्वालोकः

कटककुण्डलादिवत् स्वतश्चमत्कारिणी इत्यर्थः । तस्योदाहरणमाह-स च्छि समूल इति ।

> स च्छित्रमूळः क्षतजेन रेणुः तस्योपरिष्टात्पवनावधूतः । अङ्गारशेषस्य हुताशनस्य पूर्वोत्थितो धूम इवाबभासे ॥

इति संपूर्णे पद्मम् । यः संप्रामेऽद्देवस्थापितः स्यन्दनवंशचकैः सांद्रीकृतः कुझ-रक्षणतालैः विस्तारितः गगनचुम्बी, क्षतजेन-शस्त्रक्षताश्वद्विपवीरजन्मना रुधिरेण छिन्नमूलः त्याजितभूतलभागः, तथा तस्य रुधिरस्योपरिष्टात् ऊर्ध्वभागे, पवनावभूतः वाताहतश्च, सः रेणुः रजः, अङ्गारः—प्रशान्तार्चिषः अग्नेराश्रयः [केण्ड इति कर्णाट देशभाषायाम्] एव दोषः अवशेषो यस्य तस्य हुताशनस्य अग्नेः प्रशान्तार्चिगः अग्ने: सकाशात् इत्यर्थः पूर्व-अर्चिषः प्रशमावस्थायाः प्राक् उत्थितः उत्पन्नो धूम इव आबभासे प्रचकाशे ॥

ं अत्र अर्चि:प्रशमपूर्वकालोत्थितो धूमो यथा बालारुणबसुः प्रदश्यते 'तथा क्षतजसंपर्कादारुण्यं स्वतो धूम्रतां च बिभ्रद्रेणुः ददशे इति धूमस्य रेणो-श्चोपमोपनिबद्धा ।

तथा च अत्रत्या उपमा न स्फुटप्रतीयमानार्थान्तरोपस्कारिणी, न वा उक्तार्थीपपादनपरा, किन्तु स्ववैचित्र्यमात्रे पर्यवसितेति भावः ॥

अत्र-चित्रमीमांसाखण्डनकारः - 'अलंकारम्तोपमालक्षणं तु' इत्या— दिब्रुवता त्वया अव्यक्ष्यत्विशेषितमुपमालक्षणमित्युक्तम् । तेन चेदं व्यक्तं भवति व्यक्ष्योपमायाः अन्यानुपस्कारकर्त्वात् अलंकारत्वं नास्तीति । अत एव च मुख्यवावयार्थम् तोपमायाः अपि नालंकारत्विमष्टम् । अत एव च अव्यक्ष्यत्वविशेषणं सार्थकं भवन्मते । इत्यं सति अलंकारम् तोपमां लक्षयित्वा तद्विभजता 'स्वत्रैचिन्यमात्रविश्रान्तेति अभिधानं कथं संगच्छते । व्यक्षयो पमाया इव वाच्योगमाया अपि परित्याज्यत्वमेव अन्यानुपस्कारकर्वस्योभयत्रापि समत्वात् 'यश्चोमयोस्समो दोषः' इतिन्यायेन व्यक्षयवाच्ययोरुपमयोः परिग्रहः परित्यागो वा कार्यः न तु वाच्यायाः परिग्रहः व्यक्षयायाः (अन्यानुपस्कारि कायाः) निरासः इत्यनौचित्यमापतत्येव ।

किं च प्रबन्धव्यङ्गग्रोपस्कारकत्वेन 'स च्छिन्नमूलः ' इत्याद्युपमा संगृह्यते इति चेत् अन्योपस्कारत्वमापतितमेवेति कुल स्ववैचित्र्यमाह विश्रान्ति रिति स्वकृतविभागच्याघातः ।

अपरं च 'नयने शिशिरीकरोतु मे शरिदिन्दुप्रतिमं मुसं तव' इत्यत्र रसालंकारोभयिमेन्न नयनशिशिरीकरणरूपे दस्तुनि बाच्ये शरचन्द्रोपमानिको पमायामच्याप्तिः । वाच्यवस्तूप्रकारकत्वात् । अत एव न स्ववैचिच्य— मात्रविश्रान्तत्वम् । नाप्युक्तार्थो । पादनपरत्वम्, उक्तार्थस्यान्यथाप्युपपन्नत्वात् । नापि व्यङ्गचप्राधान्यम्, चमत्कारातिशयाधायकव्यङ्गचार्थाप्रतितेः इति अह्च एवायं विभाग इत्याह ।

अत्रोच्यते-यदुक्तं व्यग्यघोषमाव्याववर्तकाव्यङ्गचत्वविशेषणदानात् अनुपस्कारकत्ववति सर्वत्रालंकारत्वं नास्तीति व्यक्तं भवतीति स्ववैचिन्यमात्र

विश्रान्ता उपमा नोपलभ्यत इत्युक्तविभागोऽनुपपन्नः अन्याप्तश्चेति । तत्रा-नुपपत्तिः परिद्वियते—

ग्रन्थकृता व्यङ्गग्रोपमाव्यावर्तकविद्योषणदानं च उपस्कार्थभ्तोपमायां चमत्कारातिशयाधायकत्वनिबन्धनं प्राधान्यं विद्यते इत्यर्थोगस्कारकर्वं न सम्भव तीतिं तत्रातित्र्याप्तिपरिकारायेव । लक्षणघटकस्य अव्यङ्गग्रमित्यस्य कवितात्पर्य विषयाव्यज्यमानोपमितिकियानिष्पत्तिमन्सादश्यवर्णनमुपमा इत्यत्र तात्पर्यात् ।

किञ्च 'यद्वयद्ग्रग्रमि चारु तिच्चत्र' मिति काव्यविशेषलक्षणं प्रणयतो प्रन्थकारस्य न अन्योगन्कारकत्वो वालंकागलक्षणम् , किं तु प्राधान्येन अञ्ब क्रग्रत्वे सित चमत्कारजनको पमाद्यन्यतमत्वरूपम् । तस्य च न व्यक्ष्रग्रोपमायां प्रसिक्तः, तत्रोपमायाः प्राधान्येन अभिज्यज्यमानत्वात् । नापि 'स चिछन्नम्लः' इत्यत्राव्याप्तिः । उपमायाः वाच्यत्वेन स्वतश्चमत्कारजनक्ष्वेन च अलंकाररूपत्वात् । न चैतावता अन्योपस्कारकत्वं सर्वथा नास्तीति वक्तं अक्यम् । 'मुलं चन्द्र इवे'त्यादाविष साद्ययेन मुलस्यैवोत्कर्षात्तस्य विभावतया तदुत्कर्षणव रसोत्कर्षात् । अथापि न वाच्यवैचित्र्यहानिः । अत एव-पूर्व प्रन्थकृता—'न खलु व्यक्र्यसंस्पर्शेप्रतिभासादेव चारुताप्रतीतिः । किं तु वाच्यवैचित्र्यप्रतिभासादपीति प्रायस्तत्र संभवद्रसादिकं व्यक्ष्यं अलंकारान्तरं चागणियत्वैव तत्तदलक्कारा उदाहियन्ते इत्यक्तं संगच्छते ।

एतेन- 'नयने शिशिरीकरोतु मे' इत्युतापि नाज्याप्तिः वाच्यवैत्रिज्य-प्रतिभासस्य प्रतीतेः । विशिष्टोपमादिस्थले विशेषणाचुपमानां गुणीभूत-व्यङ्गचत्वमेव नालंकारता इत्युक्तिरपि प्रोदिवादमात्रमः । स्वेनैव रसवदाद्यलं काराणां गुणीभूतज्यङ्गचानां निरूपणात् । एतेन ज्यङ्गचत्वालंकारत्वयोर्वि-रोधो नास्तीत्यपि सूचितं भवति । परन्तु लक्षणेऽज्यङ्गचत्वविशेषणदानं

प्रधानव्यक्रयवारकमेव, न व्यक्रयसामान्यनिवारकं, न वा वाच्यवस्तूपस्कार— कोपमावारकं वेति प्रतिभाति ।

किंच— अलंकारत्वं न रसोपस्कारकत्वलक्षणं प्रन्थकृतोऽभिनतं किन्तु शब्दार्थान्यतरोपन्कारकत्वरूपम् । अन्यथा 'सुपर्वपर्वतो भाति सर्वोवीधर- धूर्वहः' इत्यादौ अनुप्रासाद्यक्षमत्कारः सोऽपल्पितः स्यादित्यव्याप्तिश्च । लोकेऽपि यथा सचेतसो राज्ञोऽलंकागः दृश्यन्ते तथा अचेनसोऽपि तन्त्वि— त्रस्य । न चैतावना चित्रवतिराजादिगतत्वमात्रेण कटकमुकुटादीन् अलंकाराः इति न व्यपदिशन्ति महाजनाः । एवं चात्र स्ववैचित्र्यमात्रविश्रान्तेत्यादि विभजतो प्रन्थकृतः शब्दार्थोपन्कारकत्वमेव अलंकारलक्षणमभिमतम् । अव्यक्षयत्वविशेषणदानं च कचित् गुणीभृतव्यक्षयस्थले नाधमकाव्यवद्यंकार व्यपदेशो मुख्य इत्यवगमयितुम् । अत एव ध्वनिकृतोक्तम्—

प्रकारोऽयं गुणीभ्तन्यङ्गचोऽपि ध्वनिरूपताम् । धत्ते, रसादितात्पर्यपर्याछोचनया पुनः ।। (ध्व. ३-९७)

इति । एवं चेदृशस्थले ध्वनिप्रायतैत्रेति उत्तमकान्यत्वमेव नाधमकान्यत्व— मिति स्फुटम् ।

अत एव प्रकाशकृता अष्टमे—'उपम्कुर्वन्ति तं सन्तं' इत्यादिना अलंकारान् लक्षयित्वा सन्तमिति पदोपदानफलं आविष्कुर्वता यत्र तु नास्ति रसः तत्र उक्तिवैचिन्यमालपर्यवसायिनः इति विवृतम् । व्याख्यातं च प्रन्थ-कृतः स्यालकैः राजचूडामणिदीक्षितैः ये हि धर्माः सन्तमेव रसं उपस्कुर्वन्ति उत्कर्षयन्ति न त्वतन्तम्, तत्र्मत्वे केवलमुक्तिवैचिन्यमात्रपर्यवसिता भवन्तीति यावत् इति ॥

कचिदुक्तार्थोपपादनपरा यथा- 'अनन्तरत्नप्रभवस्य' इत्यादौ ।

#### तत्त्वालोकः

यद्यपि ----

' नीरसम्तु प्रबन्धो यः सं।ऽपशब्दो महान् कवेः ॥'

इति ध्विनिकृदुक्तरीत्या रसामावे काव्यत्वमेव न संभवतीति कथमुक्तिविचिन्य-पर्यवसानमेषामिति सन्देह उपजायते । अभ्योत्तरं प्रन्थकृता पूर्वमेव 'प्राय-स्तत्र संभवद्रसादिकमगणियत्वा अलंकारा उदाहियन्ते' इति अभिहितम् । तेनैतदुक्तं भवति यत्र व्यङ्गचबोधनान्त चमत्कारः यत्र वा न रसादिध्यङ्गचता रथ्यं, किन्तु वाच्यवैचिच्यादेव तल उपमादीनां प्राधान्यम् इति ।

उक्तार्थोपपादनपरामुपमामुदाहतां सारयति - कचिदिति ।

अनन्तरस्तप्रभवस्य यस्य हिमं न सौभाग्यिवलोपि जातम् । एको हि दोषो गुणसन्निपाते निमज्जतीन्दोः किरणेष्विवाङ्कः॥

इति संपूर्ण पद्यं पूर्वमेव व्याख्यातम् ।

अत्र 'हिमलक्षणो दोषविशेषः, रत्नरूपोगुणविशेषश्चेतिद्वयं तत्र रत्नरूपगुण समुदायशालिनि हिमविन हिमलणक्षस्य सौभाग्यविधातकत्वाभावरूपविशेष समर्थनार्थं 'एको हि दोषो गुणसन्निपाते निमज्जतीति' सामान्यं विन्यस्य क्तप्रसिद्धाविष अपरितुष्यता कविना सामान्यसमर्थनार्थं 'इन्दोः किरणेष्विन

. यथावा —

विस्रब्धवातदोषः खबघाय खलस्य वीरकोपकरः । नवतरुभङ्गध्वनिरिव हरिनिद्रातरकरः करिणः ॥

#### तस्वालोकः

वाङः' इति उपमानरीत्या किरणाङ्कस्पौ गुणोषौ विन्यस्ताविति उपमानन् तद्गीत्या विन्यस्ताविति उपमानन् तद्गीत्या विन्यस्तस्यार्थस्यार्थान्तरःयासोपपाटकत्वमन्तितीयमुपपादिकोपमा । एवं च उक्तार्थे—सामान्यार्थे, उपपादनपरा प्रतिविद्यदीकरणार्थमात्रप्रयुक्तो पमेत्यर्थः ।

यदि तु-उन्नोदाहरणे- विमिर्शानीकागद्यन्ते घेन-यत्र स्वतिसद्धयेव प्रतीतिविशदीकरणार्थे तदेकदेशभूतो विशेष उपादीयेत तत्र उदाहरणा लंकारः । यतोऽत्र गुणसित्तपाते दोषनिमज्जनात्मनः सामान्यस्य नैराकांक्ष्येण सिद्धस्य 'इन्दोः किरणेष्विव। इः' इति तदेकदेशभूतो विशेषस्तत्र प्रतीतिविश-दीकरणार्थमुपात्त इति इवशब्दः एकदेशैकदेशिभावलक्षकः न पुनः उपमा प्रतिपादक इत्यभ्युपगम्यते तदा उदाहरणान्तरं प्रदर्शयति—यथावेति ।

विस्रब्धेत्यादि । श्रीहर्षस्य ज्येष्ठभातरं राज्यवर्धनं गौडाधिपः शशांकनामा राजा मिथ्योपचारैः विश्वासमुत्पाद्य मुक्तशस्त्रमेकाकिनं स्वभवन एव व्यापादितवान् । तद्वृत्तं कुन्तलनाम्ना अश्ववारेण सः अशृणोत् । श्रीहर्षः गौडाधिपं जधान । तदेतत्कितिः सामान्यविशेषभावरूपेण भावि पश्चाच वर्णनमपि उच्छासादौ संजप्राहानेन पद्येन ।

करिणः स्तम्बेरमस्य, स्तम्बेरमकर्तृक इत्यर्थः, हरिनिद्रातस्करः - हरेः

सिद्धास्य निद्रायाः सुखस्वापस्य तम्करः चोरः-अपहारी, 'तद्वहतोः करपत्योश्चोरदेवनयोः सुद्त लोपश्चिति 'पारस्करप्रभृतीनि च संज्ञायाम् '(पा.सू.
६ - २ - २ ५७) इति सूत्रस्थे । कात्यायनवचनेन निपातितस्तस्करशब्दः ।
नवतरुभंगध्वन्गिरिव रमभरिततया कठिनस्कन्धस्य तरोः भङ्गाज्ञातो यः ध्वनि ।
स इव. खलस्य कपटिनः कपटिकर्तृक इत्यर्थः । वीरकोपकरः-विक्रवमतः
कोधकरः, विस्रवत्रधातदोषः विस्रव्यस्य विश्वस्तस्य यो घातः तत्प्रयुक्तो यो
दोषः मनसः अप्रीतः, स स्ववधाय आत्मवधाय भवति ।

एतेनैतदुक्तं भवति - लोकं यथा न कोऽपि मां प्रबोधयतीति विश्वस्य सुखसुप्तस्य सिह्मम्य गजकृतस्तरु भंगव्यनिः आत्म (गज) वधायैव भवति तथा कश्चित् किम्मिश्चित् विश्वासंप्रदर्श्य तमेव हिन्त चेत् तद्धननं परिणामे आत्मघातायैव भवतीति ।

अत विस्रब्धघातदेषः स्वघातक एव भवति इति सामान्यवाक्यार्थे प्रम्तुते तत्समर्थकः विशेषवाक्यार्थः करिकतृकत्वतरुमंगध्वनिः आत्मनो वधायेति उपाच इति अत अर्थान्तन्यासः 'समर्थासमर्थक्योः सामान्यविशेष संबन्धेऽर्थान्तरन्यास' इति स्वकृते कुत्रलयानन्दे – निर्णीतत्वात् ।

परन्त्वत्र 'अनन्तरत्नप्रभवस्ये'तिवत् पूर्वाधीं तिथस्य लोकसिद्धत्वा भावात् । प्रतीतिविशदीकरणार्थे तदेकदेशोपादानं नास्तीत्युदाहरणालंकार विषयत्वस्य अयोगादुपमानविधयार्थान्तरन्यसो स्पादकस्वमस्तीत्युक्तार्थोपपादनपर उपमा ॥

एतेन —र अगंगाधरोक्तोदाहरणालंकृत्युदाहरणत्वोक्तिश्चिन्त्था ।

दस्तुनस्तु अनन्तरत्नप्रभवन्येत्यत्र विकस्वरालंकारो प्रन्थकृत्सम्मतः इति कुवलयानन्दतो ज्ञायते-तत्र विकस्वरालंकारं लक्षयित्वा 'इदं तु व्यक्तमुदाहरणम् 'अनन्तरत्नप्रभवस्ययस्ये'त्युक्तम् । तथान्यत्रापि 'अर्थान्तर न्यासाद्विकस्वरस्यवैलक्षण्यं प्रदर्शयितुं' 'न चैवं समान्येन विशेषसमर्थन स्थलेऽपि क्रचित त्स्य सामान्यस्य लोकप्रसिद्धयभावेन तस्य बुद्धानुपारोहार्थं पुनर्विशेषान्तरस्य न्यासप्रमङ्गः' इत्याशंक्य इष्टापत्तिप्रदर्शनपूर्वकमतादृशविषये विकस्वरालंकारस्य अनुपद्मेव दर्शयिष्यमाणत्वात् , इत्युक्तम् ।

एतेन-विकस्वरालंकारमभ्युपगच्छतां मते उदाहरणालंकारस्य नाति रिक्तताभ्युपगमापेक्षा । तथा सति अत्रत्यम्य सामान्यविशेषभावस्यैव (द्योतको) वाचकोऽयमिवशब्दः इति नोषमालंकारभ्य प्रसरः इत्युच्यते तदोदाहरणान्तर माह-यथा वेति ।

यद्वा --

उपाददे तम्य सहस्ररिकः त्वष्ट्रा नवं निर्मितमातपत्रम् । स तहकूलाद्विद्रमौलिः बभौ पतद्गङ्ग इवोत्तमाङ्गे॥

इत्याद्यमित्रधर्मिकोपमायां यथा उपमानोष नेययोभेनाभावेऽणि दुक्लिविशिष्ट परमेश्वरत्वस्थोपमेयतावच्छेदकत्वम्, गंगाविशिष्टपरमेश्वरत्वस्योपमानतावच्छेदक स्वमिति तावन्मात्रेणवोपमितिकियानिष्पत्तौ उपमान्यवहारस्सर्वसम्मतः तथा 'अनन्तरत्नप्रभवस्य यम्ये'त्यत्रापि भेदोऽस्त्येवेति उपमा निष्पद्यत एवेति विमर्शि नीकाराद्यमिमतोदाहरणालंकारानभ्युपगमाभिप्राया, सामान्यविशेषयोः नावय-विभावस्वरत्वं घटकपालादिवत्प्रसिद्धं इति सामान्यविशेषमावस्य आपाततः

प्रतीताविष पर्यवसाने साहश्यप्रतीती बाधकाभावादुदाहरणालंकारस्य अति— रिक्तत्वाभ्युपगमप्रयासो विमर्शिनीकारादेविंफलः । यदि तु तुष्यत्वितिन्यायेन उदाहरणालंकारविषयत्वमभ्युपगम्य इवशब्दस्य नोपमाप्रतिपादकत्वं अपितु सामान्यविशेषमावात्मकावयवावयविभावबोधकत्वमित्युच्येत तदोदाहरणालंकारा विषयां उक्तार्थी।पादनपरामुपमां उदाहरति—यथावेति ।

> परे तु — 'विम्रब्धघातदोषः' इत्यत्र निदर्शनाविशेषमाहुः -तथाहि— 'उन्नतं पदमुपिति यो लघुः हेलयैव म पतेदिति ध्रूवम् । शैलशेखरगतः पृषद्गण चारुमारुतधुतः पतत्यपः' ॥

इति कुत्रलयानन्दोदाहते निदर्शनाविशेषे यथा उन्नतं पदं प्राप्तः लघुः निश्चयेन पति शैलामवर्ती मन्दमारुतधुतः पृत्रक्षण इवेति लभ्यते , तद्वदतापि सिह्मस्वापापहारप्रयोजकनवतरुमञ्चकस्तम्बेरम इव, वीरप्रकोप प्रयोजकविश्रब्धातकः स्ववधमेव प्राप्तोति, इति पर्यवस्यति । परंतु इवादि प्रयोगाभावे द्वितीयवाक्ये तिक्रयापदस्य पुनः प्रयोगः । इवपदसत्वे तु तद्वलादेव तत्र तदन्वयोपपत्तेन पुनः प्रयोगः । वाक्यभेदस्तु उभयनाप्य विशिष्टः इति ।

तथा च एतावता प्रबन्धेन इदमुक्तं भवति— प्रन्थकारानुरोधेन सामान्यविशेषयोभेदात उपमेति । रसगंगाधरकृदाद्यनुरोधेतु—सामान्यविशेषयोः मेदाभावादुवमाया अप्राप्त्या उदाहरणालंकार इति । परन्त्वत्र प्रन्थकृद-भिमतः पक्षः प्राचीनानामपि सम्मत इति दिक् ॥

# किन्त् व्यङ्गचप्रधाना सा ।

## तत्त्वालोकः

इत्यं स्वतश्चमत्कारवतीम्, वाच्यालकारग्न्तरोपम्कारिकाम् उपमानुदा हृत्य वस्त्वलंकाररसलक्षणं वाक्यार्थीम् तमर्थमन् वर्तमानाः यत्र शब्दार्थोलकाराः परस्परं ध्वन्यपेक्षया च विभिन्नरूपाः व्यवस्थिताः तत्र काव्ये ध्वनिव्यपदेशः । तथा सत्येव अलंकाराणामलंकारत्वमिति मन्यमानः व्यङ्गचप्रधानामुपमां विभजते— क्रचिदिति ।

कचित् कान्यैकदेशे, सा अलकारिशरिश्तन्त्रेन प्रख्याता उपमा, व्यक्त्यः प्रधानः चारुत्वोत्कर्षकः यम्यां सा व्यक्तग्रप्रधाना । चारुत्वाति न् श्रयाधायकव्यक्तग्रार्थोपस्कारिकेति यावत । अत्र व्यक्तग्रप्रधान्योकत्या उत्तमकाव्यसामान्ये व्यक्तग्रसामान्यस्यावर्जनीयसिक्तिधित्वम्, अन्यथा तस्या-धमकाव्यत्वमेवेति सारितं भवति ।

तथा चोपमायाः रसांगभूनविभावानुभावव्यभिचारिषु प्रत्येकं समुदाये वा उत्कर्षाधानद्वारा रसोत्कर्षकत्वम् । विभावानुभावव्यभिचार्यभिव्यक्त स्वरूपत्वाद्रसस्य । अत एव भरतेन—

ं विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्प<del>र्तिः</del> '

## इति सूत्रितं संगच्छते ।

तत्र उपस्कार्यः वस्त्वलङ्कारसरूपतया त्रिधावस्थितः चमस्काराधाय

# व्यङ्गचस्य वस्त्वलंकाररसरूपतया त्रैं विध्यात् त्रिविधा ॥

तत्र वग्तुध्वनिर्यथा--

दर्पः नधगनधगजकुम्भकपाटकट -सकान्तिनिष्ट्यनशोणितशोणरोचिः । वीरै व्यंलोकि ६ घिको क्षायकान्तिः कालीकटाक्ष इव यस्य करेकृपाणः

## तत्त्वालोकः

कस्सन् वाच्याशमितिशेते इति प्रतिपादयितुकामः व्यङ्गय विभजते व्यङ्गय-स्येति । तत्र उपमालंकारेण वन्तुध्विन उदाहरति — दर्पान्धेति

यस्य नृपतेः करे कृपाणः युषि आहवे वीरैः योधैः व्यस्नोकि अवस्नोकितः । कीदशः कृपाण इत्यत्राह-दर्पति । दर्पेण मदेन सम्धाः विवेकरहिताः, अत्र अन्धशब्दः 'अन्धोऽयं प्रोऽपि न प्रयति' इत्यादिवत् प्रमादादिमत्वमिन्यनिक्तः । तादशाः ये गन्धगजाः गन्धहितनः, यस्य गजस्य स्वेदम्त्रपुरीष-मज्जान्यतमाद्राणमात्रेणापि इतरे गजाः माद्यन्ति नावतिष्ठन्ते वा ते गजा गन्धगजाः । तदुक्त-पास्रकाप्याख्ये गजशास्त्रे—

> 'स्वेदं मूत्र पुरीषं च मज्जां चैव मतङ्गजाः । यस्यात्राय विमाद्यन्ति तं विद्यात् गन्धहस्तिनम् ।' इति । 'यस्य गन्धं समात्राय नतिष्ठन्ति प्रतिद्विपाः । तं गन्धहस्तिनं विद्यात् नृपतेर्विजयावहम् ॥'

इति चोक्तम् । तेषां कुम्मा एव कपाटाः अरराणि , तेषां कूटेषु समूहेषु

# अत्र कृपाणस्य कुपितकालीकटाश्वसादृश्यवर्णनेन भिकलरिपुवलक्ष्यः श्वणादेव करिष्यत इति वस्तु व्यज्यते ॥

## तत्त्वालोकः

अप्रभागेषु वा या संक्रांतिः अन्तःप्रवेशः तत्र निम्नत्वेन घनैः घनी भूतैः शोणितैः रुधिरैः शोणा अरुणवर्णा रोचिः दीप्तिः यस्य सः तथा, ताहशावस्थायां कोपारुणशोभकालीकटाक्षप्रतिमः, अस्य कृपाणः व्यलोके इत्यनेन विन्धः।

अत्र कृपाणे तादृशोपमया व्यज्यमानं वस्त्वाह — अत्रेति । अयंभावः -स्वभावत एव कालीप्रमृतयो देवताः रुघिरोपहारिष्रयाः तत्रापि ताः कृपिताश्चेत् सर्वानप्येकपद एव क्षपियप्यन्ति इति अनुभावः । एवं च कृपितायाः काल्याः कटाशो यथा सकलानि एकपदे क्षय नयति तद्वत् राज्ञः कृपाणोपिऽ सकलशत्रुवलंक्षणादेव क्षयं नयतीति वस्तु कृपाणे कृपितकालीकटाक्षोपमा अभिन्यनिक्तः।

अत्र कालीकटाक्ष इव कृपाणः करे वीरैः व्यलेकीति योजनायां उपमायाः पूर्वोक्तवस्त्वभिज्यञ्जकत्वम् । यदि तु यस्य करे कृपाणः काली-कटाक्ष इव व्यलोकीति योजना, तदा कृपाणे कृपितकालीकटाक्षत्वेन संभावनात् उत्प्रेक्षायाः पूर्वोक्तवस्त्वभिव्यञ्जकत्वम् इति केचित् ।

यद्यपि अत्रेव उत्प्रेक्षाप्रकरणे 'यत्र अप्रकृततादात्म्यसंभावनोपयुक्त— विशेषणकल्पना तत्र सर्वत्र उत्प्रेक्षा' इति वक्ष्यभाणप्रन्थानुगुण्येन कोपकषायि-तत्वस्य आधिकविशेषणस्योपादानात् उत्प्रेक्षेव स्वरसेति प्रतिभाति अथापि

'उत्प्रेक्षायामनुगतधर्मस्येव प्रयोजकत्वं न विम्बप्रतिबिग्बभावापन्नस्य । अत्र तु शोणगोचिषः, कषायकान्तेश्च बिम्बप्रतिबिग्बभावेन समानधर्मता । अतः इयं स्वतस्संभविनी उपमेत्यत्र प्रन्थकृत्तात्पर्यम् । अत 'एव दर्पान्धे'त्युदाहरणे उपमालंकारेण सकलरिपुबलक्षयः क्षणारकरिप्यने इति वस्तु न्यज्यत इति बृवता कान्यप्रकाशकृता उपमेवोद्धाविता नौत्प्रेक्षेति संवदति ॥

रसगंगाधरकारम्तु — उत्पेक्षायां विम्बप्रतिबिम्बभावम् लकतयापि घर्मे माधारण्यं संभवतीति मत्वा—

कलिन्दजानीरभरेऽधमग्नाः

बकाः प्रकामं कृतभूरिशब्दाः ।

ध्वान्तेन वैराद्विनिगीर्यमाणाः

कोशन्ति मन्ये शशिनः किशोराः॥

इत्युदाहृत्य क्रोशनक्रियाकर्तृत्वोत्प्रेक्षायां क्रोगनशब्दयोरपि विम्बर्धाः वि ब-भावेनाभेदः इति उपपादयामास ।

यद्यपि —

मुनिद्रुमः कोग्कितोऽसितद्युतिः वनेऽमुनाऽमन्यत सिंहिकासुतः। तमिस्रपक्षत्रुटिकूटमक्षितं कलाकलापं किल वैधवं वमन्॥

इस्यत्र कोरकिनगमनविशिष्टस्य मुनिद्रुमस्य विधुकलाकलापवमनविशिष्टराहुरूप-स्वोत्प्रेक्षणे असितत्वंविशेष्योत्प्रेक्षायां निमित्तमुभत्तम् । विशेषणभूतकोरके विधुकलातादात्म्यसंभावनायां बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नयोः निर्गमन-वमनयोः

अलंकारध्वनिर्यथा—

यशसि तत्र विकसिते नृप हिमकरिकरणच्छट।धवले । अमर इव पुण्डरीके विराजते विष्णुपदमेतत् ॥

## तत्त्वालोक

निमित्तवं संभवतीति न विशेषणोत्प्रेक्षायां नानुपात्तनिमित्तत्वम् । तथापि उत्प्रेक्षायां विम्वप्रतिविम्बमावापत्रस्य न निमितःवर्मात अभिन्यतां प्रश्नेपकारा दीनाननुरोधेन इहापि विशेषणोत्प्रेक्षायां कोरकविधुकलाकलापमाधर्म्य- रूपं नोपात्तम्, इत्युत्प्रेक्षायां ग्रन्थकृतेवाभिधास्यमानत्वेन उन्प्रेक्षायां साधारण धर्मस्य विम्वप्रतिविम्बमावम्लकत्वं न भवेदिति ग्रन्थकृतोऽपि गृहाभिसन्धि— रस्तीति जानीमः ।

अन्यथा-विशिष्टोपमायां विशेषणयोरिष उपमा दृश्यते तम्न तिद्विशेष-णानां बिम्बप्रतिबिम्बमावम् छतया वस्तुप्रविवम्तुमावम् छतया वा साधारण्यं यथा सम्पद्यते तद्वत् उत्प्रेक्षायामिष बिम्बप्रतिबिम्बमावम् छतया धर्मे साधारण्यं संपाद्य उपाचिनिमित्तत्वं उपपादियत्वयं स्यात्'न च तथोपपादितम् । अत एवमादौ उपमेवेति ग्रन्थकृतिसद्धान्तः ।

उपमाळं कारेण वस्तुध्वितमुदाहत्य उपमाळ कारेण वस्तुध्वितमुदाहत्य उपमाळं कारेण अधिकाळं कारध्वनेः उदा – हरणं प्रदर्शयति – श्रळं कारध्व – नियंथिति ।

हेन्य ! हे राजन् । हिमकरस्य-शीतिकरणस्य, किरणानां छटेव निकर-मिन धनले-शुम्रवर्णे, अत्र छटाशन्दः सम्हामिप्रायः अत एव प्रन्यकृता वरद्राजस्तवीय-'ज्योतिश्छटाघटितचकपरिष्कृतोऽसि' इति प्रवव्यास्यावसरे 'ज्योतिश्छटया तेजोनिकरेण घटितं यचकं सुदर्शनम' इति व्यास्यातम् ।

तथा ग्रन्थकृतो पि प्राचीनेन-मिल्लनाथेना ऽपि माघट्याख्यायां सर्वेकषायाम् - 'सटाच्छटाभिन्नघनेन बिश्चना' इति पद्ये सठाच्छटा केमरसमूह-इति व्याख्यातम् । विकिति प्राप्तविकासे अत्र पुष्पधने विकासः यशसि उपचितः । तबयशसि त्यत्कीतिं रूपे आधारे एतन् विष्णुपदम् - आकाशः भगवतो विष्णो: स्थानं पुण्डरीके सिताम्भोजे स्थिनः अमर इव विराजते प्रकाशते । अत्र अमर-गगनयोः उपमा वाच्या

नन्वत्र कथमुपमा ? सा च उपमानोपमेययोग्माधारणधर्मावलम्बिनी । न चात्र साधारणधर्म पश्यामः । ननु अस्ति म्बलु यजः पृण्डरीकयोः अनुगतो धर्मः हिमकरिकरणच्छटाधवल्यवस्त्रपः । यद्यप्यम्ति अधापि नासौ साधारणः पुण्डरीकस्य रक्तवर्णस्वात् यशसञ्ज्ञभ्रत्वात् इति ।

सत्यम पुण्डरीकं रक्तमेवेति कथमवगतम् ! उच्यते-'यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवमक्षिणी इति श्रुतेः 'पुण्डरीकाक्षः' इत्याद्यनुरोधेत च पुण्डरीकं रकनण्डामेव इत्यवगतम् ।

किं च-मोद्गे चरो 'पौण्डरीकाणि बहीं षि भवन्ति' इति श्रुतं तत्र बर्हि:-पदेन तत्कार्याणि हावरासादनवेदिस्तरणहोतृषदनपवित्रकरणादीनि रुक्ष-यित्वा तदुदेशेन पुण्डरीकाणि विधीयन्त इति प्रवन्यायानुसारेण (प्रकृति बद्गिकृतौ कर्तव्या) वेदिस्तरणे प्रकृतिप्राप्ते 'दर्भे: स्तृणीत हरितैस्सुपणें: । निष्का इमे यजमानस्य बन्ने' इति मन्त्रे यथा बर्हि: पदे दर्भपदे चोहितव्य एवं हरितपदेऽप्यूहितव्यो न वेति शंकायां दर्भपदस्थाने स्वतपदस्योहः कार्यः । तथा च 'पुण्डरीके: स्तृणीत स्वतैः' इत्यृहः कार्य एवेत्येकं मतिनिति माद्दिपिकायां खण्डदेवेन प्रतिपादितम् ।

शास्त्रदीपिकायां तु—'पुण्डरीकपदस्यैव रक्तत्वरूपगुणविशिष्टवा-चकत्वेन दर्भपदस्थाने ऊहितेन पुण्डरीकपदेनैव रक्तगुणप्रकाशनोपपत्तः न पुना रक्तपदोपादानापेक्षा' इत्युक्तत्वात् पुण्डरीकपदं शक्त्या रक्तकमलं बोधयति इति कथमत्रोपमानोपमेयभावः धर्मसाधारण्याभावात् इति चेत् भाद्यदीप-काकारमते रक्तपदस्याप्यूहः इति श्रेतपण्डरीकस्यापि सद्भावः प्रतिपादितो भवति । अत एव च अप्परयदीक्षितेरेव—

> युक्तयागमेन च भवान् शशिवर्ण एव निष्कृष्टसत्वगुणमात्रविवर्तमूर्तिः । धत्ते कृपाम्बुभरतस्त्विषमेन्द्रनीली शुआऽपि साम्बुरसितः खळ दृश्यतेऽब्दः, ॥

## इति स्वकीये वरदराजस्तवीयपद्यविवरणे

'तन्मध्ये भगवानेकः पुण्डरीकदलद्युतिः । शेतेऽशेषजगत्स्तिः शेषाहिशयने हरिः ॥ इति शुक्काम्बरधरं विष्णुं शशिवणै चतुर्भुजम् ।

इति कूर्मपुराणवचनं, शिवराघग्संवादस्य वाक्यं चोपादाय पुण्डरी कदलयुतिरित्यनेन शुभ्रवर्णत्वमेव विवक्षितम् । पुण्डरीकशब्दस्य सिताम्भोजे वैशेषिकनामत्वस्यापि सत्वात्, इति व्याख्यातत्वाच सिताम्भोजवाचकत्वं पुण्डरीकपदस्यास्तीति उपमानोपमेयभावः, तत्प्रयोजकस्य धर्मस्य साधारण्यं च सुसंपादमिति यशःपुण्डरीकयोः विष्णुपदभ्रमरयोश्चोपमा तया च आधारभूतस्य आधिक्यं आधेयस्य अल्पत्वं च प्रतीयत इति आधाराधेययोः अनानुहृष्य- लक्षणः अधिकालंकारो व्यज्यते । तदुक्तं जयदेवेन—

अत्रोपमालंकारेण यशमः पुण्डरीकवर्द्वेपुल्यस्य गगनस्य च भ्रमरवदल्पत्वस्य प्रतीतेः अःश्रयाश्रयिणोरना-नुरूप्यलक्षणोऽधिकालंकारो व्यज्यते ।

## तत्त्वालोकः

'पृथ्वाधेयाद्यदाधाराधिक्यं तदपि तन्मतम्'।

## इति । तदेतदाह-अन्नेत्यादिना ।

अयं भावः-अत्र पुण्डरीक्रयशसोः उममानोपमेयभावः, विष्णुपदअम-रयोश्च उम्मानोपमेयभावः कविकल्पितः । अल्पप्रमाणभ्रमराश्रयपुण्डरीक-सादृश्यस्य यशास पिकल्पनाद्भृष्णुपदस्याधारभूते यशसि वैपुल्यं प्रतीयते । भ्रमरविष्णुपदयोः सादृश्यस्य परिकल्पनात् विष्णुपदे आधेयेऽल्पत्वं प्रतीयते इति आधारस्य यशसः आधेयस्य विष्णुपदस्य च अनानुरूष्यलक्षणः अधि-कालंकारो व्यव्यत इति ग्रन्थार्थः ।

अत्रेदं चिन्त्यते — अधिकालकारो द्विविधो निरूपितः — कुत्रलयानन्दे न्वस्तु तो महत आधारादाधेयस्याधिक्यवर्णनलक्षणः एकः । विपुलादाधेयात् आधारस्याधिक्यवर्णनलक्षणो द्वितीयः ।' नालप्रथमः— अमरसहगविष्णुपदाधारत्वं यशसि वर्ण्यत इति आधेये विष्णुपदे आधिक्य-स्यावर्णनात् । अपितु द्वितीयेन भाव्यम् वस्तुतो विपुलाद्विष्णुपदादाधारस्य यशस आधिक्यस्य प्रतीतेरिति ।

सत्यम् अथाप्यत्रोपपादनसमये गगनस्य भ्रमरवदल्पत्वस्य प्रतीतेरित्यु-पपादनादाधेयाल्पत्वं तत्प्रयुक्तं आश्रयाश्रयिणोरनानुरूप्यं चेति द्वयमधिकारुं-

#### तत्वालोकः

कारशरीरप्रविष्टमिति प्रतीयते। तन्न युज्यते आधाराधेशन्यतरावधिकमा-धेया-धारान्यतराधिक्यमेव लक्षणघटकं न तु अल्पत्वम् । अत एव चन्द्रा-लोके-'आधेयाधिक्यवर्णनम् । यदा गराधिक्य तदिष तन्मतम्' इति उभय-विधाधिक उश्चगनुक्तम् । वस्तुता विचायेनाणे अल्पन्यं विष्णुपदेनास्त्येव । अथि अमरसादृश्योक्त्या अल्पन्व परं द्यान्यतः तावता तस्य अलंका रघटकत्वं न तलक्षणानुगुणम् । अन्यथा द्वितीयाधिकालंकारस्य—

'कियद्वाग्त्रहा यत्रैते विश्राम्यन्ति गुणास्तव'

इति जयदेवेन उदाहृतमयुक्त स्यात् । बाग्रपे बहाणि तनुःवस्य वस्तुतः अभावात् । तादृशतनुःवं मा प्रतीयतामित्येव 'कियद्वाक्' इत्ये— तावदनुक्त्वा 'वाम्ब्रह्म' इति ब्रह्मपदं समिन्याहृतम् । ब्रह्म च धपरि-च्छेदरितं उत्कृष्टं चेति वृद्ध्यर्थकबृहृबृहिधात् बोधयतः । स चोत्कर्षः स्वरूपगुणविभूतिनिबन्धनः । तत्तश्च अल्पन्वस्य आश्रयाश्रयिणोः अनानुरूप्य मित्यस्य च अधिकालंकारकरीरे प्रवेशः कारित इति कथमिदमधिकालंकारो-दाहरणमिति चेत् —

उच्यते-स्वेनैव-कुवलयानन्दाख्यसन्दर्भे —

'ब्रह्माण्डानि जले यत्र तत्र मान्ति न ते गुणाः ।'

इत्युदाहरणव्याख्यावसरे महाजलीघस्याधारस्य अतिविशालत्वं प्रदश्ये तत्र न मान्तीत्याधेयानां गुणानामाधिवयं वर्णितमिति । तथा—

'कियद्वाम्ब्रह्म यत्रैते विश्राम्यन्ति गुणास्तव'

इत्युदाहरणव्याख्यावसरेऽपि एते इति प्रत्यक्षदृष्टमहावैभववत्वेनोक्तानां

गुणानां विश्राम्यन्तीत्यमंबाधावस्थानावत्या आधारस्य वाग्नहाणः आधिवयं विर्णितम् । इत्युवतत्वात् उभयत्रापि ब्रह्माण्डे—गुणेनारुपत्वं प्रतिपादितमिति अरुपत्वस्य अनानुस्य्यस्य च न लक्षणघटकत्वं प्रनथकृतोऽत्र विवक्षितं किन्तु आहार्यभरूपतानुस्य्यं चे ते द्वयं स्वस्नकीर्तनमात्रप्रयोजनकमिति मन्तव्यम् ॥

एतेन-'इत्थं च आधाराधेयान्यतरम्य तनोरिष आधिक्यवर्णनमिति सामान्यलक्षणम्' इति कुवलयानन्दचनिद्रकोक्तं चित्रमीमांसो पादितात्र— त्यप्रन्थाशयानाकलननिबन्धनम्, अत्रत्योपणदनं तु मतान्तराश्रयणनिबन्धनम् । अत एव अत्रत्यो ग्रन्थभागः काव्यप्रकाशकाराभिमत—लक्षणानुगुणः इति मन्तव्यः । काव्यप्रकाशकृता—

> महतोर्थन्महीयांसी आश्रिनाश्रययोः ऋमात् । आश्रयाश्रयिणौ स्यातां तनुःवेऽप्यधिकं तु तत्'॥

इति लक्षितत्वात् । 'आश्रितमाधेयं, आश्रयस्तदाधारः तयोर्महतो स्पि विषये तदपेक्षया तन् अपि आश्रयाश्रयिणौ प्रन्तुतप्रकर्षावयक्षया यथा कमं यत् अधिकतरतां वजतः तदिदं द्विविधमधिकं नाम' इन्युपपादितत्वाच्चे येवं विवृतत्वेऽपि चन्द्रालोकोक्तलक्षणान्गुणदीक्षितव्याख्याननुगुणत्वात् चन्द्रिकं सामान्यलक्षणमनुपादेयमेव ॥

अत्रत्यविवरणं तु—काल्पनिकाकाशगताल्पत्वप्रयुक्तमिति कथंचित्क व्यप्रकाशानुगुणमिति वक्तुं शक्यमिति । प्रागुपदर्शितकाव्यप्रकाशीयलक्ष-णानुगतिरत्र ग्रन्थेऽमिप्रेतेति 'तदीत्यैवात्र अल्पत्वीपपादनमपि नायुक्तं भवति । अतथ्य यशसि तवेत्युदाहरणं प्रकाशानुसारेणैवेति विभावनीयम् ।

# रसध्वनिः 'बागर्थादिव' इत्यादावुदाहृतः ।

## तत्त्वालोकः

न पुनश्चन्द्रास्रोकोक्तस्थणविरोधमापाद्य अयुक्तत्वचिन्तनम् मतभेदेन ग्रन्थकृतां स्रेखनस्य बहुशो दृष्टत्वादिति दिक् ॥

इत्थं व्यङ्गचाळंकारोपस्कारिणीं उपमां निरूप्य रसोपम्बारिकामुपम् उपलक्षणविधया भावासुपस्कारिणीमुदाहरति-रसध्वनिरिति ।

रसपदं प्राधान्येन भाव।दिपरं न तु 'वागर्थाविवे'त्येत्रैव रसध्वनिरिति । कथिमदमवगतम् १ उच्यते अत्रैत्र ग्रन्थे 'वागर्थाविवेति' पद्यमेवोदहृत्य उक्तम्—'यद्यप्युमामहेश्वरयोः वागर्थवित्रित्यसंबिध्ववर्णनेन तयोर्निरितिशय — परस्परप्रेमशालित्वं महामहिमत्विमत्यादि न्यज्यते. तथापि न ध्वनिगुणीभ्त व्यक्त्यव्यवहारः । न खलु व्यक्त्यसंस्पर्शप्रतिभासादेव चारुत्वप्रतीतिः, किन्तु वाच्यवैचित्र्यप्रतिभासादपीति प्रायस्तत्र संभवद्रसादिरूपं व्यक्त्यमलंका-रान्तरं चागण्यित्वेव तत्त्वदलंकारा उदाहियन्ते' इति मुद्रितपाठो दृश्यते ।

अत तु तद्विरुद्धतथा 'रमध्वनिः' वागर्थाविव इत्यादाविति पाठः परि-दृश्यते । रसगंगाधरकृता उद्धृते 'यत्त चित्रमीमांसायां वागर्थाविव सम्पृक्ती इत्यत्र रसध्वनिः । निरतिशय प्रेमशालिता व्यञ्जनात्' इति पाठो दृश्यते । इमं च पाठं न चित्रमीमांमायां पश्यामः ।

प्रत्युत उपमासिद्धान्तानन्तरोपात्तचित्रमीमांसायां, 'यद्यपीत्यादिना निर-तिशयप्रेमशालित्वं महामहिमत्वमित्यादि व्यज्यते तथापि न ध्वनिगुणीभूत—

व्यङ्गग्रव्यवहारः' इति रसध्वनित्वं निराकृतमिव ज्ञायते । इत्थं सित अत्रैव पूर्वोत्तरग्रन्थविरोधः , खण्डनकृता अनुद्य खण्डिते सिद्धसाधनतेत्येवमादयो दोषाः परिम्फुरन्ति ।

अतश्चात्र-यदि 'यद्यपि उमामहेश्वरयोः वागर्थवित्तःयसंबिन्धित्ववर्णनेन तयोर्निरितशयपरस्परप्रेमशालित्वं महामहिमत्वम् इत्यादि व्यज्यते, तथापि न ध्वनित्वमपि तु गुणीभूतव्यङ्गचव्यवहारः दित पाठ उपलभ्येत तदा पूर्वोत्तरप्रनथितरोधः सण्डनोद्धारश्च कृतो भवेत्।

असादुक्तरीत्यैव पाठः प्रन्थस्थो भवेदिय्ह्हाते । तथाहि – द्रयमिह चमत्कारप्रयोजकं चित्रत्वं व्यङ्गचत्वं चेति । ततश्चालंकारेण वस्तुध्वनौ व्यङ्गच प्राधान्येन ध्वनित्वेऽपि चित्रत्विवक्षया द्वयोः तुल्यप्राधान्यादुणीभूतव्यङ्गच-तापि सम्भवति । अयं चार्थो 'यद्यपीत्यादिवाक्येन स्पष्टीकृतः 'उमामहे—श्चर्योः वागर्थवित्रत्यसंबन्धित्ववर्णनेन तयो निरतिशयस्परस्परप्रेमशालित्वं, महा महिमहित्वं व्यज्यते' इत्यनेन उपमालंकारेण ताहशप्रेमशिलत्वमहामहित्वस्त्रपं वम्तु व्यज्यते इति व्यङ्गचे प्राधान्यविवक्षया ध्वनित्वं वाच्यया उपमयाऽपि चमत्कारात् चित्रत्वमित्यलंकारस्यापि प्राधान्यम्—तदेतदुभयमप्यत्र चमत्कार प्रयोजकमिति तुल्यप्राधान्यलक्षणो गुणीभूतव्यङ्गचप्रभेद इति । तदेतदपि प्रन्धकृता तत्रैव आविष्कृतम् - 'न सल्लु व्यङ्गचसंस्पर्शप्रतिभासादेवात्र चारुताप्रतीतः, किन्तु वाच्यवैचिच्यप्रतिभासादिपं इत्यादिनेति ।

अत रसध्वनिरित्यत्र रसपदं भावादीनामुपलक्षकम् । तथा च वाग-र्थाविवेत्यत्र वागर्थोपमया अभिव्यक्ता या प्रेमशालित्वरूपा उमामहेश्वरथोः अन्योन्यनिष्ठा रतिः अभिव्यज्यते, साऽपि कविगतां पार्वतीपरमेश्वरविषयिणीं रतिं पुष्णातीति । देवताविषयकत्वात् रतिः भावतां गतेति प्रेयोलङ्कारता ।

यद्वा- 'लक्ष्मीविलोकनौत्फुललोचनं शीलये हरिम्'

इत्यत्रेव पार्वतीपरमेश्वरयोरन्योन्यविषयकः शृङ्गारः कविगतरितमावस्य अङ्गं भवति, ध्वन्यमानत्वाच रसध्वनिरिति व्यवहः, प्रन्थकृतातो न तु रस एव ध्वन्यत इत्यदोषात्। एवं च परिष्कृतपाठमेदोपलब्धौ तुल्यप्राधान्यलक्षण गुणीम्तव्यचङ्गप्रमेदत्वम् । उत्ततशृङ्गारस्य स्थायिनो रतेः कविगतदेवता विषयकरत्युपस्कारकत्वेन रसस्य भावाङ्गतालक्षणं रसवदलंकारत्वमिति अपराङ्गत्वलक्षणगुणीभृतव्यङ्गचप्रभेदत्वमिति तयोस्मांकर्यम् । उपधेयसंकरेऽपि उपा धेरसांकर्यात् न कोऽपि विरोधः ॥

यद्वा प्राश्चः प्रकाशकारादयः अभिधाम् लध्वनिमसंलक्ष्यक्रमन्यङ्ग्यः संलक्ष्यक्रमन्यङ्ग्राश्चेति द्विधा विभज्य

'रसभावतदाभासभावशान्त्यादिरकमः'

इति रसादीनां संलक्ष्यक्रमस्वं कापि नास्तीत्यभिप्रायेण संलक्ष्यक्रम— व्यङ्ग्यनिरूपणावसरे — शब्दशक्तिमूलः अर्थशक्तिमूलः उभयशक्तिमूलो व्यङ्ग्यः वस्त्वलंकारभेदेनैव विभिन्न इति मत्वा 'अलंकारोऽथ वस्त्वेवेति' एव— कारेण रसादीनां संलक्ष्यक्रमस्वं पर्यहार्षुः ।

न च तद्युक्तम्-परिपुष्टा हि विभावादयः रसमामेव्यञ्जयन्ति । तत्प रिपोषश्र अलंकारादिना । अलंकारस्य रसपरिपोषकत्वं कापि न साक्षात्सं-भवति, किंतु रसाङ्गभूतिव भावानुभावव्यमिचारिभावपरिपोषाधानमुखेनैव । प्रकाशकारादिभिरपि

'पदैकदेशरचनावर्णेष्वपि रसादयः'

## तस्वालोकः

इत्यादिना पदतदेकदेशादीनामिभव्यञ्जकत्वमभ्युपगतमेव । इत्थं सित अर्छ-कारात् रसादीनां संरुक्ष्यक्रमतयाऽभित्यक्तौ किं वाधकम् ।

विभावादिप्रतीतिसमकालमिव प्रतीतिपथमुपगते रत्यादौ प्रतिपचृप्रती तेर्व्युत्पन्नतमतया तीन्नप्रवृत्तिमत्वात् घनगर्जितेन मेघानुमितिवत् विभावादि— रत्याद्योः पूर्वापरीभावः न लक्ष्यत इत्यस्तु तन्नासंलक्ष्यक्रमता रसीभवन— योग्यस्य रत्यादेः । न चैतावता रसादीनां भावानां वा असंलक्ष्यक्रमत्वमे— वेति ववतुं युक्तम् । यत्र प्रकरणज्ञानं प्रथमतः तत्रश्च विभावाद्यन्त्रयनं तत्रश्च रत्यादेरमिव्यक्तिः यथा 'पश्यात्र निलनीपन्ने' 'परिमृदितमृणालीम्लानम्' इत्यादौ रत्यादिभावस्य, रत्यादेः स्थायिनश्चामिव्यक्तिः दृष्टेवेति रसादीनां संलक्ष्य कमत्वमिष् । अत एव ध्वनिकृता—एवंवादिनि' इत्यादौ व्यभिचारिणः सलक्ष्य कमत्वमुक्तं संगच्छते । अन्यथा तदीयग्रन्थिवरोधः स्फुट एवेति उत्तरत्र निन्त्यत एवेति बोध्यम् ।

रसादीनामपि संरुक्ष्यक्रमःयक्ष्यतां स्थापयन्नाह-रसध्वनिरिति ! 'बागर्था विव' इत्यादौ, अस्मिन् पदेऽतद्गुणसविज्ञानबहुन्नीहाश्यणेन रसं विना भावस्य ग्रहणमित्यपि वक्तुं शक्यत्वात् ॥

इत्थं गौणं रसध्वनिमुदाहृत्य—संलक्ष्यक्रमभेदेऽर्थशक्तिम्लके ध्वनौ-रसध्वनिर्नास्तीत्यभित्रायेण व्यङ्ग्यादिष अर्थात् अर्थान्नराभिज्यक्तिरस्तीति प्रदर्शनपूर्वकम् 'अर्थादीनां न व्यञ्जकन्वं किन्तु पदस्यवेति वदतां मतं 'पश्या— त्रे'ति गाथासप्रक्रतीस्थं पद्यमुटाहृत्य अत्र निष्पन्दत्वेनाद्वस्तत्वं, तेन च जनगहितत्वं अतः संकेतस्थानमेतत् इति कयाचित् कंचित् प्रति उच्यते इत्युप-पादयता प्रकाशकृता निराकृतं भवति, । अथाप्यत्र अलंकारेण वस्तुध्वनेः तेन च अलंकारान्तरध्वनेः तेन च संभोगश्रृंगारस्य च अनुरणनरीत्याभिज्यक्ति

क्विदेकत्रैन त्रिविधोऽपि ध्वनिः दृश्यते यथा—
पत्रयात्र निलनीपत्रे बलाका परिदृश्यते ।
हरिन्मणिमये पात्रे शुक्तिकेव प्रतिष्ठिता ॥

किभावयोः संकेतस्थानं भविष्यतीति प्रष्टुमनसः जन

रस्ति, अशापि संलक्ष्यक्रमस्वं न रमादीनां इत्यमिष्रयतां प्रकाशकारादीांन तं न तावसुक्तं अनुभवविरोधादित्युपपादियतुं वस्व्वलंकारसानां त्रि वि-धानामपि ध्वनीनाम् एकत्रेवाभिव्यक्तिरम्तीत्यभिष्रायेण अवतार्योदाहरति— कचिदित्यादिना।

गाथासप्तरातीस्थं पद्यमिदम् । पश्येति मध्य पुरुषप्रयोगात् दिय तेति संबोधनान्तपदाप्रयोगाच संबोध्यः इमां विद्याधां नायिकां इंगितादिनैव संकेतस्थानमवगन्तुम् ईहते । स च संनिहितश्च वर्तते इति प्रच्छन्नकामु-कत्वं ध्वन्यते । अत्र विसिनीषण्डम्णिते विसिनीपत्रे नीलकमिलनीदले (निश्च ला-निस्पन्दा) बलका बकी हरिन्मणिमये मरकतमणिरचिते पात्रे प्रतिष्ठि ॥ स्थापिता शुक्तिकेव मुक्तास्फोट इव परिहश्यते ज्ञायते पश्य-अव-लोकयेत्यर्थः ।

अत्र केश्रिद्धचाख्यातं 'कयापि हालिकस्नुषया कंचिद्रामतरुणं प्रत्यु-च्यते । अतश्च अस्य पद्यस्य प्रहेलिकाप्रायः । तन्तराकृत्य विद्य्योत्त-मनायिकया स्वानुगुणप्रच्छन्नकामुकमधिकृत्यैव प्रोक्तमिति स्थापयितुं अभि-प्रायमाविष्कुरुते-किमावयोगित्यादिना । आवयोः अनुरक्तयोः, संकेत-

समक्षमपृच्छतश्च प्रच्छन्नकामुकस्याभिप्रायमिङ्गितेन विदित-वत्याः विदग्धायाः संकेतस्थानभ्रचनार्थमिदं वचनमिति ॥

## तत्त्वालोकः

स्थानं समागमोचितं स्थानं किं भविष्यति १ यत्र संकेतमक्को न भवेत् इति प्रष्टुमनसः प्रष्टुमिच्छोः जनसमक्षं जनानां प्रत्यक्षं (तेषां ज्ञायमानतया) अप्रच्छतश्च प्रश्नमकुर्वतश्च, प्रच्छनकामुकस्य अन्याविज्ञाततया रन्तुकामस्य, अभिपायं आशयम्, इंगितेन बुद्धिपूर्वककृतनेत्रकनीनिका-भूदृष्ट्यादि-विकारेण—

# 'तारापुरः श्रूदृष्ट्यादिविकारानिङ्गितं विदुः ।'

इत्युक्तेः । विदितवत्याः ज्ञातवत्याः विदग्धायाः अग्राम्यायाः कर्तरि षष्ठी, विदग्धनायिकाकर्तृकं इत्यर्थः, संकेतस्चनार्थे-समागमोचितस्थान स्चनाय, प्रवृत्तं वाक्यमिदम् । एवं च वक्तृबोद्धव्य-वाक्यानां वैलक्षण्यात् व्यक्त्यार्थप्रतीतिरिति प्रकरणबल्लात् लभ्यत इति उक्तं भवति ।

एतेन साहित्यद्र्पणकृता-अन्यासंनिधिवैशिष्ट्यात् अर्थान्तस्य प्रतीति रित्युपणदनं अनपेक्षितम् । विद्रग्धायाः वक्च्याः, जनसमक्षमेव वा अवस्थि तस्य प्रच्छन्नकामुकस्य सन्निधेश्च सहकारित्वम् ।

अत्र श्लोके प्रकाशकृता-निस्पन्दत्वेनाइवस्तत्वम् व्यज्यते, तेन जन-रहितत्वं व्यज्यते, अतः संकेतस्थानमेतदिति व्यज्यते इत्युक्तम् । तत्र तु परं पाठः —

अत्र पद्मपत्रस्थितबलाकायाः मरकतपात्रप्रतिष्ठित— शुक्तिकासाद्द्रयवर्णनेन तस्यास्तद्विश्वलत्वप्रतीतेः अश्वस्तत्वं व्यज्यते । तेन तत्प्रदेशस्य निर्जनत्वं व्यज्यत इति वस्तु ध्वनिः ।

ततश्च किं तदेवसंकेतस्थानं आवयोति प्रकाश नात् संलक्षितस्रक्ष्मार्थप्रकाशनरूपस्रक्ष्मालंकारध्वनिः।

#### तत्त्वालोकः

पश्य निश्चलनिस्पन्दा बिसिनीपत्रे राजते बलाका । निर्मलमरकतभाजनप्रतिष्ठिता शंखशुक्तिरिव ॥

इति, तत्रैव किंचित्पाठन्यत्यासकरणपूर्वकं प्रन्थकृत् उपन्यस्तवानिति ज्ञायते। सत्यपि पाठभेदेऽभिष्रायभेदो नास्तीति । एवं चात्र व्यव्यमानाः त्रयः। तत्र वस्तुध्वननप्रकारमाह-अत्रेति ।

अयं भाव: - मरकतमणिमयपात्रप्रतिष्ठिता अचेतनभूता शुक्तिका किंचि दिप यथा न चलति तद्वत् सचेतन। पि बलाका कमलिनीपत्रमुपिस्रिष्य स्थिता परिदृश्यते । यद्यत्र बलाकायाः आधासो न भवेत्त्वा निष्क्रिया नावतिष्ठेत् । अस्याः आधासवत्ता व्यज्यते । आधासे हेतुश्च जनराहित्यमेव । जनरहित अतश्चात्र एव प्रदेशे बलाकादेराश्चासेनावस्थान युज्यत इति जनराहित्यमिप तस्य प्रदेशस्यानगम्यते ।

ततश्च किं प्रतिपिपादयिषितं यदर्थं आश्वासवत्वनिर्जनत्वादीना— मनेनाभिव्यञ्जितमित्याशंकायामाह—ततक्वेति ।

# एवं तदभिप्रायानुरूपवर्णनात्परस्परं रतिभावो व्यज्यत इति रसध्वनिश्च ॥

## तत्त्वालोकः

तादृशव्यश्रयाच वस्तुनः सकाशात् आश्वस्तत्व-निर्जनत्वप्रत्यायन फठीभूतमावयोः समागमोचितं तत्स्थानमिति प्रच्छन्नं कामयमानस्य पुंसोऽवगतं भवतीति—

'कुतोऽपि लक्षितः मूक्ष्मोऽप्यथे'ऽन्यस्मै प्रकाश्यते । धर्मेण केनचिद्यत्र तत्सूक्ष्मं परिचक्षते ॥'

इति लक्षणलक्षितः सूक्ष्मालंकारः ध्वन्यते ।

ताहशसमागमोचितस्थानपर्यनुयोगमनसस्तस्य अभिप्रायानुगणतया संके तस्थानसूचनाच्च नायकस्य विद्यायां तस्यां, विद्यायाश्च तस्याः नायके वर्तमानो रितभावः नायकार्द्धः नायिकानिष्ठः विप्रलम्भातिशयो व्यज्यते इत्ययं त्रिविधोऽपि ध्वनिः परिहर्णत इति रसस्यापि संलक्ष्यक्रमन्यक्रचत्वमचालनी-यमित्यभिप्रायेणाह-एवमिति । यस्त्रैवंविधविप्रलंभतापन्नरितभावो न स्याचदा विद्या नायिका ताहशोपमया आश्चस्तत्वादीन् नाभिन्यक्षयिष्यत् । अतश्च उक्तविधविप्रलंभाभिन्यक्षकत्वं वस्त्वलंकारध्वन्योरिति अर्थक्तिम्ल ध्वनिस्थले काव्यप्रकाशकारादिभिः अलंकारेण रसादिध्वनीनामुदाहरणा-प्रदर्शनं नातीव हृद्यंगममिति भावः ॥

ननु ध्वनिकारादिभिः — 'रसभावतदाभासभावशान्त्यादिरक्रमः ' इत्यादिना महता सन्दर्भेण रसभावादीनामसंहक्ष्यक्रमन्यक्षयत्वमेव ।

ननु रसादिध्वनिः असंलक्ष्यक्रम इति प्रसिद्धिः । कथमत्र तस्य अनुरणनेन व्यङ्गचतोच्यते ।

मैवम् । यत्र विभावानुभावादिवशादाशुभाविनी रसाभिव्यक्तिः तत्रासंलक्ष्यक्रमता । अन्यत्र तु रसध्विनरिप संलक्ष्यक्रम एव ।

## तत्त्वालोकः

अन्यथा तु तस्य वस्तुत्वमेव । अत एव च संरुक्ष्यक्रमन्यङ्गचध्विनिविभागं वसरे—वस्तुध्विनिः अलंकारध्विनिरिति द्विधेव निरूपितो न रसादिः । इत्थं सत्यपि अत्र कथं रसादीनां संरुक्ष्यक्रमत्वमुपपादितमित्याक्षिपति – निवस्या दिना । रसादिध्विनः रसभावरसाभासभावाभासभावशान्तिभावोदयभावसिध भावशबरुताः यदा प्राधान्येन अभिन्यज्यन्ते तदा तेषामसंरुक्ष्यक्रमता इति प्रसिद्धिः । प्रसिद्धिपदमत्र तत्परित्यागायोगं स्फोरयति । अत एव ध्विन कारोऽपि दितीयोद्योते —

रसभावतदाभासतस्प्रशान्त्यादिरक्रमः । ध्वनेरात्माक्किभावेन भासमानो व्यवस्थितः ॥

इत्याह । एवं प्रसिद्धिभुपगतेऽप्यस्मिन् किमिति वैमत्यप्रदर्शनिमत्यत्र समा-धानमाह-मैविमत्यादिना ।

अदं भावः — यत्रपि प्रथमतः शब्दश्रवणम् , ततो विभावादिप्रतीति रिति विभावादिप्रतीतेः रसाभिज्यक्तेश्च क्रमस्य लक्ष्यमाणत्वात् नालक्ष्य- क्रमस्वम् । अथापि ज्युत्पत्रतमायाः प्रतिपतृप्रतीनेः 'उत्पलपत्रश्चतभेद –

# तदुक्तम् अभिनवगुप्तपादाचार्यैः-'यद्यपि रसभावादि रथीं ध्वन्यमान एव, न वाच्यः कदाचिदपि,

#### तत्त्वालोकः

न्यायेन' तयोः पूर्वापरीभावस्य अनवगममात्राद छक्ष्यक्रमस्वमुच्यते । न तु क्रमो निरस्यते । अन्यथा निर्हे तुकरसाभिव्यक्तिप्रसंगः, सर्वदा रसाभिव्यक्ति प्रसंगश्च स्यात् । अतः विभावादिवशाद्यत्र स्साभिव्यक्तिईिटिस्युत्पद्यते ताहशसंदर्भे एव रसादीनां असंद्ध्यक्रमत्वम् । नैतावता सर्वत्रापि सर्वेषामि रसाभिक्तेरसं छक्ष्यक्रमविधयेव भानम् । एवंरीत्या भाने प्रमाणाभावात् । प्रत्युत 'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः' इति विभावादीनां, रसस्य च पूर्वापरीभावस्य, तेन च कार्यकारणभावस्य भरतमुनिमतानुसारेण अभ्युपगमात् प्रथमतः विभावादीनां प्रतीतिः ततश्च रसनिष्पिति योयं क्रमस्सः किचत् संछक्ष्यत एव यथोदाहते 'पश्यान्ने 'त्यत्र विप्रसम्भरेते ।

उक्तार्थे संमतिवदर्शेनाय प्रमाणतमस्य अभिनवगुप्तपाद्यन्थस्य संवादमुपदर्शयति-तदुक्तमित्यादिना ।

अर्थशक्तिम्लं संलक्ष्यक्रमन्यङ्गयविषयमधिकृत्य प्रवृत्ताम् 'अर्थशक्त्युद्भव हत्वन्यः' (ध्व.लो. २-२३) इति कारिकां विवृण्यता लोचनकृता इत्थं विश्लेषितम् एतदुक्तम् भवति यद्यपि रसभावादिरथीं ध्वन्यमान एव भवति न वाच्यः कदाचिदपि तथापि, न सर्वोऽलक्ष्यक्रमस्य विषयः।

यत्र हि विभावानुभावेभ्यः स्थायिगतेभ्यः व्यभिचारिगतेभ्यश्च पूर्णेभ्यः झटित्येव रसव्यक्तिः तत्रासंलक्ष्यक्रमः। यथा — कुमारसंभवे मधुप्रसंगे वसन्त्रपुष्पाभरणं वहन्त्याः देव्याः —

निर्वाणभ्यिष्ठमथास्य वीर्ये संघुक्षयन्तीव वपुर्गुणेन । अनुप्रयाता वनदेवताभी— रहश्यत स्थावरगजकन्या ॥

इत्यादौ संपूर्णालम्बनोद्दीपनविभावतायोग्यस्वभाववर्णनम् ।

प्रतिप्रहीतुं प्रणयिप्रियत्वात् त्रिलोचनस्तामुपचकमे च । संमोहनं नाम च पुष्पधन्वा धनुष्यमोघ समधत्त बाणम् (सायकम्) ॥

इत्यनेन विभावतयोपयोगः उक्तः ।

हरस्तु किंचित्परिवृत्तधैर्यः चन्द्रोदयारंभ इवाम्बुराशिः । उमामुखे विम्बफलाधरोष्ठे व्यापारयामास विलोचनानि ॥

अत्र हि भगवत्याः प्रथममेव तत्प्रवणत्वात्. तस्य चेदानीं तदुनमुखी
भूतत्वात् प्रणयिप्रियतया च पक्षपातस्य सूचितस्य गाढीभावाद्रत्यात्मनः स्थायि
भावस्य, औत्सुक्यावेग-चापल्यहर्षादेश्च व्यभिचारिणः साधारणीभूतोऽनु
भाववर्गः प्रकाशित इति विभावानुभावचवंणैव व्यभिचारिवर्णनायां पर्यव
स्यति । व्यभिचारिणां पारतन्त्र्यादेव सक्सूत्रकल्पस्थायिचवंणाविश्चान्तेः
अल्रह्यक्रमत्वमिति लोचने उक्तम् ।

अत एव ध्वनिकृता-'यतो यत्र साक्षात् शब्दनिवेदितेभ्यः विभावा

तथापि न सर्वोऽसंलक्ष्यक्रमस्य विषयः इति'॥

अत एव ध्वनिकारोऽपि-

एवंगादिनि देवर्षौ पार्श्वे पितुरधोम्रुखी । लीलाकमलपत्राणि गणयामास पार्वती ॥

इत्यत्र लज्जारूयं संचारिभावमनुरणनन्यङ्गचमुदाजहार इति ॥

# तत्त्वालीकः

नुभावव्यभिचारिभ्यः रसादीनां प्रतीतिः स तस्य केवलस्य मार्गः । यथा कुमारसम्भवे मधुप्रसंगे वसन्तपुष्पाभरणं वहन्त्याः देव्याः आगमनादिवर्णनं मनोभवश्ररसन्धानपर्यन्तम् , शम्भोश्च परिवृत्तधेर्यस्य चेष्टाविशेषवर्णनादिसाक्षा च्छब्दिनविदितमिति उक्तं संवदति ।

तथापि न सर्व इति । अयं च प्रन्थमागः उत्तरत्रोदाहरिष्यमाणः 'एवं वादिनि' इत्येतद्विषयः । इह तु इत्यादिध्वनिकारोक्त
मुपादाय 'एतदुक्तं भवति' इत्युपक्रम्य मूले संक्षिप्तस्य विस्ताररीत्या, विस्तृतस्य
च संक्षेपरीत्या व्याकुलस्य समाधितया च विवरणं कुर्वता लोचनकृता—इहतु
पद्मदलगणनं अधोमुख्तं चान्यथापि कुमारीणां संभाव्यते झटिति न लज्जायां
विश्रमयति हृदयम् अपि तु प्राग्वृत्ततपश्चर्यादिवृत्तान्तानुसारेण तत्र प्रतिपत्तिं
करोतीलि कमन्यङ्गचतेव । रसस्त्वत्रापि दूरत एव व्यभिचारिस्वरूपे पर्यालो
च्यमाने भातीति तदपेक्षया लक्ष्यक्रमतेव । लज्जापेक्षयापि तत्र लक्ष्यकम
स्वम् । अमुमेव भावमेवशब्दः केवलशब्दश्च सूचयतीति ।

उक्तार्थे ध्वनिकारोक्तिं संवादायाह-अत एवेत्यादिना । अत एव

रसभावादे: सर्वस्यापि असंलक्ष्यक्रमाविषयत्वादेव । ध्वनिकारोऽपि आनन्दवर्धनाचार्योऽपि अर्थशक्तिम् लध्वन्युदाहरणसमन्वयावसरे 'एवं वादिनि' इति पद्यमुपादाय अत्र हि लीलापत्रगणनमुपसर्जनीकृतस्वरूपं शब्दव्यापारं विनैव (लज्जारुयं) अर्थोन्तरं व्यभिचारिभावलक्षणं प्रकाशयति । न चायमलक्ष्यकमञ्जूद्येव ध्वनेविषयः । इति ॥

नैतावता व्यभिचारिभाव।देरेव संलक्ष्यक्रमत्वं, रसस्य तु अत्रापि असंलक्ष्यक्रमत्वमेवेति विभावनीयम् । यतः उत्तरत्र ध्वनिकृतेव 'इह तु सामर्थ्याक्षिप्तव्यभिचारिमुखेन रसप्रतीतिः तस्मादयमन्यो ध्वनेः प्रकारः' इति । तेन च रसादीनां संलक्ष्यक्रमत्वमिष ध्वनिकारादिसंमतम् इति स्थिरीकृतं भवति ।

नन्वेवं तर्हि लोचने अनुरणनभेदप्रसंगे 'अर्थशक्तिम् लस्य द्वादश – मेदाः' इत्युक्तिः न संगच्छते अष्टादशविधत्वप्रसंगादिति मत्वा, इमां लोचन कारोक्ति प्राधान्येनावलम्ब्य संलक्ष्यक्रमतया व्यज्यमानस्य रत्यादेः वस्तुमात्र त्वमेव न रसादित्वमिति प्रतिपादयन्तो नव्याः 'रसमावादिरथीं ध्वन्यमान एवं इत्यत्र लोचनकरोक्तौ रसादिशब्दः रत्यादिपरः। इति तात्पर्यं परिकल्पितवन्तः।

नागेश महुस्त — नन्यास्तु इत्युपक्रम्य — वक्तृवैशिष्ट्यप्रकरणादिज्ञानस हितस्यैव व्यञ्जकत्वात् तत्सिहतिविभावादिज्ञानोत्तरं जायमानरसप्रतीतेः विभाव वादिज्ञानापेक्षया विद्यमानक्रमालक्षणेत चालक्ष्यक्रमत्वम् । तच प्रकरणादि ज्ञानविलम्बेन विभावादिज्ञानविलम्बेऽपि पूर्वोदाहरणेऽक्षतमेव । न हि विभावादिज्ञानस्य तज्जनकस्य च क्रममोदायालक्ष्यक्रमत्वम् । अपि तु तज्ज

# अथोपमान्यङ्गचप्रसङ्गादुपमाध्वनयः प्रदर्श्यन्ते । तत्र शन्दशक्तिमूलो ध्वनिर्थथा—

# तत्त्वालोकः

न्यस्य । एतदेवामिप्रेन्य—'अर्थशक्तिमूलस्य द्वादशमेदाः' इत्यमिनवगुप्तोक्ति र्यित्कंचिद्वाच्यार्थापेक्षया क्रमोऽपि गृद्धत इत्यमिप्रेत्य लक्ष्यक्रमत्वोक्तिर्यथाकथं चित्रेया । न हि निभावादिप्रतीतिरहितय्तिकचिद्वाच्यार्थमात्रप्रतीती विगित्तिवेद्यान्तरता सहृदयानुभवसार्क्षणी । येन तत्क्रमग्रहणेऽपि रसत्वहानि स्स्यादित्याहुः' इति मर्मप्रकाशे अभिहितम् ।

ग्रन्थकृतस्तु-एवंवादिनीत्यादी 'उपपन्नमिदं सर्व' इत्यारभ्य सुता-संबन्धविधिना 'भव विश्वगुरोगुंक ' इत्यन्तं उक्तवतो देवर्षेः पाश्चवर्ती पिता विभावः, अधोमुखत्वम् लीलाकमलपलगणनं चानुभावः, ताभ्यां अभिव्य-क्लिनी लज्जावहिन्थी व्यभिचारिणी, एतैश्च पार्वतीनिष्ठा ईश्वरविषयिणी रतिरभिव्यज्यत इति विभावादेः रसाभिव्यक्तेश्च अनुरणनव्यक्जचत्वमस्त्येवे देवन्नेव तारपर्यं तर्कथामः ॥

इत्थमुपमया अभिव्यक्तान् वस्त्वलंकाररसादीन् सोदाहरणं प्रदर्श व्यङ्गचप्रसङ्गात् शब्दार्थशक्तिम्लोपमाध्वनीन् सोदाहरणं प्रदर्शयितुमनाः प्रति जानीते-अथोपमेति । तस्र शब्दशक्तिम्लोपमाध्वनिमुदाहर्तुमवतरणमाह तत्रेत्यादिना ।

ननु—उपमालंकारस्य अर्थमुखप्रेक्षितत्वात् अर्थस्य च शब्दद्वारकत्वात् शब्दार्थयोरुभयोरपि तुलाधृतवदपेक्षा नियतैवेति शब्दशिकमूलोपमान्वनि,

अत्रेदं चिन्त्यते-अत्र द्वितीयोऽर्थः म्फुरित खलु । स किं क्षेत्रस्य विषयः, अथ ध्वनेः ? एकावलीकाराद्यनुरोधेन क्षेत्रस्य अत्र प्रसिक्तरेव नास्ति । यतः-एकावलीकृता प्रकृताप्रकृत क्षेत्रो नाभ्युपगतः ।

> 'यत्र विशेष्यविशेषणसाम्यं स्त्रेषः एष तु द्वेघा । किंचास्मिन् वाच्यत्वं विशेष्ययोः तुल्ययोरेव ॥'

इत्युक्तत्वेन केवल प्राकरणिकयोः केवलापाकरणिकयोर्वा अभिधेयत्वेन भवन् न द्वैविध्यमतिकामति [एका. ८ उन्मेषे] इत्युक्तत्वात् । अतश्च तन्मता-नुरोधेन शब्दशक्तिमूलव्यञ्जनयैवाप्रकृतार्थस्यापि प्रतीतिः । तदपि तेनैवोक्तम्—

> 'संयोगादिभिरभिधा शृंखिलता यत्र कुण्ठतामेति । अर्थान्तरावगमने व्यञ्जनमेव क्षमं तत्र ॥'

इति द्वितीयोन्मेषे । अत्र च गुरुशिष्यभावस्य प्रकृतस्त्रेन तदनु गुणेऽर्थे प्रकरणेन नियंत्रिते अप्रकृतानां किरण-चन्द्र-पुष्पादिरूपाणामर्थान्तराणामवगति र्व्यञ्जनयेवेति' अप्रकृतार्थस्य तयोरुपमायाश्च शब्दशक्तिम् छत्व-मभिहितं भवति । अत एव कव्यप्रकाशकृता–वाच्यसिद्धग्रङ्गं गुणीभृत व्यङ्गग्रमुदाहरता—

अमिमरतिमलसहदयतां प्रलयं मूर्छो तमः शरीरसादम् । मरणं च जलद्रभुजगजं प्रसद्ध कुरुते विषं वियोगिनीनाम् ॥

इत्यत्र विषपदेनाप्रस्तुतं गरळरूपंत्र्यङ्गग्रं वाच्यस्य 'जलद एव भुजगः' इति

रूपऋस्य सिद्धिकृत् , इति शब्दशक्तिम्लो व्यङ्ग्यः उक्त इति नानार्थकस्थले द्वितीयस्याप्यप्रकृतार्थस्य शब्दशक्तिम्लव्यक्तिविषयत्वमिति ॥

ग्रन्थकृतस्तु — नानार्थकस्थले प्रकृतेऽर्थे प्रकरणादिना नियन्त्रितेऽपि अप्रकृतार्थस्य अभिधयेव प्रतीतिः । तथाहि —

> असावुदयमारुढः कान्तिमान् रक्तमण्डलः । राजा हरति लोकस्य हृद्यं मृदुलैः करैः ॥

इत्यादी प्राकरणिकेऽथें प्रकरणवत् , अप्राकरणिकेऽथेंऽपि राजमण्डलकरादि शब्दानां परपरान्वययोग्यनृपतितद्वाद्यधनदेशादिवाचकानां समिभव्याहाररूप शब्दान्तरसन्निषिः अभिधानियामकोऽस्त्येवेति अप्राकरणिकाथोपि थतौ न व्यञ्जनापेक्षा ।

एवं यत्रेकमेव पदं नानार्थकं अप्राकरणिकेऽपि तात्पर्यवत् तत्रापि समभिन्याहृतपदप्रतीतविरोधितयार्थान्तरं अभिधीयत एव यथा—–

> 'करोति कंसादिमहीमृतां वधात् जनो मृगाणामिव यत्तव स्तवम् । हरे हिरण्याक्षपुरस्सरासुरद्विप द्विषः प्रत्युत सा तिरस्किया ॥ '

इत्यत्र हरिंपदात्कृष्णस्य प्रतीतिः । सा च प्रकरणबलात् , अस्मिश्चार्थेऽमि-धया नियन्त्रिते पश्चात् 'असुरद्विप'पदप्रतीतविरोधितारूपेणान्येनाभिधानियाम केन हरिपदं सिझरूपमर्थमप्यभिधते ।

एवं च च तत्र तत्र अभिधानियामकैरेवाप्रकृतार्थस्याप्यभिधाने

संभवति ताहरोषु अर्थेषु व्यञ्जनाऽनपेक्षितेव यत्र यस्यार्थस्य शब्दात्प्रतीतिरेव न संभवति तत्र तस्यार्थस्य प्रतीती व्यञ्जनावश्यकी । यथात्रेव—[किरति प्रकरं गवां प्रकामम् ] गुरुचन्द्रोभयविषयकार्थप्रतीत्यनन्तरं गुरुशिष्यविषयक वाक्यार्थस्य—चन्द्रकुपुमविकासविषयकवाक्यार्थस्य च कस्सम्बन्ध इत्याकांक्षायां वाक्यस्यासंबद्धार्थाभिधायित्वं मा प्रसाद्गीदिति प्राकरणिकाप्राकरणिकयोरर्थयोः उपमाभिव्यञ्जने कत्रेस्तात्पर्यमिति निश्चीयते । यथा चन्द्रे किरणानां निकरं अविशेषेण सर्वकुसुमेषु विकिरत्यपि कानिचिदुत्परुद्यिनि विकसन्ति, कानिचित् पंकजादीनि नेति एष विशेषः तत्तत्पुष्पस्वभावकृत एव, न तु चन्द्रस्य किरणप्रसरणविशेषकृतः, एवं ज्ञाननिधी सर्वेष्वपि शिष्येषु अविशेषेण वाङ्मयं विकिरत्यपि तेषु केचित् प्रगरुभन्ते नान्ये इति विशेषः गुरोः बोधनविशेषप्रयुक्तो न भवति किन्तु शिष्येषु प्रहणधारणतारतम्यक्रपस्वभावकृतः गुरुविषये शिष्याणां प्रतिपत्तितारतम्यकृतश्च इत्युपमैव शब्दशक्तिम् रुच्वनेविषयः इति आशयो ज्ञायते ।

न चैवमभ्युपगमे—एकावलीकाराद्यभिप्रायविरोध इति वाच्यम् । तेषा मपि अत्रैव तात्पर्यात् । अत एव हि एकावलीकृता विद्याधरेण द्वितीयोन्मेषे —

आच्छादितायतदिगम्बरमुचकैर्गा—
माक्रम्य संस्थितमुद्रप्रविशालशृङ्गम ।
मूर्धिन स्वलत्तृहिनदीधितिकीरिमेनं
उद्रीक्ष्य को भुवि न विसायते नगेशम् ॥

इत्यत्र 'शब्दशक्तिमुलान्रणनम् पन्यक्ष्याभिधान्त्य ध्वनेर्महिग्ना नगेशं नगेश

मिवेत्युपमालंकारः प्रतीयतं इत्युक्तम् । तथा प्रकाशकृत्। मम्मटाचार्येणा-ऽपि-चतुर्थोल्लासे शब्दशक्तिम्लध्वनिसुदाहरता —

> उल्लास्य कालकरवालमहाम्बुवाहं देवेन येन जठरोर्जितगर्जितेन । निर्वापितस्सकल एव रणे रिपूणां धाराजलेंहि जगति ज्वलितः प्रतापः ॥

इत्युपादाय. 'अत्र वाक्यस्यासम्बद्धार्थाभिधायित्वं मा प्रसांक्षीदिति यथा पर्ज – न्येन मेघमुद्धान्य दावानलादिसंतापः परिह्वियते, एवं राज्ञा खङ्गमृत्कृष्य शत्रु-तापः परिह्वियते इत्यप्राकरणिकप्राकरणिकयोः उपमानोपमेयभावः कल्पनीयः इति उपमालंकारो व्यङ्गचः ' इत्युक्तम् । एवं ध्वनिकृतापि – द्वितीयोद्योते 'यत्र तु सामर्थ्याक्षितं सदलंकारान्तरं शब्दशक्या प्रकाशते स सर्व प्व ध्वनेर्विषयः ' इत्युक्तं च संगच्छते ॥

दितीयार्थेऽपि व्यञ्जना प्रसरतीत्यत्रापि संवादाः प्रदृश्यन्ते—
तथाहि—ध्वनिकृता-'अत्रान्तरे कुषुमसमययुगमुपसंहरन् अन्नमत प्रीष्माभिधानो
संफुल्लमिल्लकाध्वलादहासः महाकालः'। इति बामदृस्यहर्षचिरितोक्तिमुदाहृत्य
उपमायाः अर्थाक्षितत्वमभिधाय अर्थाक्षिप्तोऽयं स्त्रेषः न शब्दोपारूढः इति
विभिन्न एव स्त्रुपादनुस्वानोपमान्यङ्गचस्य ध्वनेविपयः' इत्यमिहितम् । स्त्रेष्यः अनेकोऽर्थं कमुचारणमेव नान्यः इति अर्थान्तरस्य व्यञ्जनावगम्यतां
स्कोरयति । तथात्रैव लोचनकृता=महाधासौ दिनदैध्यदुरतिवाहता योगात्
कालः समयः । अत्र ऋतुवर्णनप्रस्तावनियन्त्रिभिधाशक्तयः अत एव 'अवयव प्रसिद्धेः समुदायप्रसिद्धिबलीयसी' इति न्यायमपाकुर्वन्तो महाकालप्रभृतयः
शब्दाः एकमेवार्थमिवाय कृतकृत्या एव । तदनन्तरमर्थावगतिध्वनन

न्या गरा देव शब्द शिक्ति मूलात्, इत्युक्तम् । तेन चात्र श्रीष्मे मीषणः देवतासादृश्यं प्रतीयत इति, अत्रत्यमहाकालशब्दात्

> आकाशे तारकं लिङ्गं पाताले हाटकेश्वरम् । मर्त्यलोके महाकालम् . . . . ॥

इति स्कान्दपुराणोक्तो देवताविशेषः न शब्दशक्त्याऽभिषीयत इत्यमिव्यक्षितं भवति । परं तूपमैव व्यञ्जनाया विषयः इति ।

यतु राजचूडामणिदीक्षितैः कान्यदर्पणे प्राचामप्रस्तुते शब्दशक्ति मूळव्यञ्जनाख्यव्यापाराभिधानं अप्रस्तुतार्थप्रतीतिमूळकोपमाद्यळकारे व्यञ्जना व्यापारावश्यभावाभिप्रायपरं न त्वप्रस्तुतार्थेऽपि व्यञ्जनास्तित्वपरमिति प्रन्थ-कृत्मतमनूद्य-तदपि न युक्तम् 'भ्रमिमरितमि'त्युदाहरणे विषशब्दव्यङ्गयं गरळमिति कण्ठत एव गरळस्य विषशब्दव्यङ्गयत्वािधानेन प्राचामप्रस्तुतार्थे व्यञ्जनास्तित्वाभिप्रायनिरासासंभवात् इति निराकृतम्,

तदपि-लो यनाननुगुण-यतश्च 'श्रमिमरितम्' इति पदं व्याख्या-तुमुपकम्य भुजगशब्दार्थपर्यालोचनवलादेव विषशब्दो जलमिधायाऽपि न विरन्तुमुत्सहते । अपि तु द्वितीयमर्थं हालाहललक्षणमाह । तदिभिधानेन विना अभिधाया एव अममासत्वात् । श्रमि अभृतीनां मरणान्तानां साधारण एवार्थः ' इति अभिहितत्वाद्विषपदं अभिधयेव हालाहलमिधन्ते इति विशदमेव प्रतिपादितम् । अत एवात्र ध्वनिकृता यत्र शब्दशकत्या साक्षा दलंकारं वाच्यं सत्प्रतिभासते स सर्वः क्षेष्ठप्य विषयः इत्युक्त्वा असिमरिनम् इत्युदाहृत्य 'अल्लपकच्छायानुप्राही क्षेषोवाच्यतथैवावभासते' इत्युक्तम् । अतश्चात्र प्रकाशकारीक्तः शब्दशक्तिम्लः वस्तुध्वनिरिति इति ब्यवहारः

अप्रस्तुतार्थप्रतीतिम् लतया प्रतीयमानयोः वस्त्वलंकारयोः व्यक्त्यवश्यंभाव दाढयीश्रितं 'अप्रस्तुतार्थेऽपि व्यक्तिः' इति प्रौढिवादमात्रमवलम्ब्य तत्प्रवृत्तमिति नात्रामिनिवेशः कार्यः, इति यत् प्रन्थकृता वृत्तिवार्तिके स्थापितं तदतीव यक्तिमिति राजचूडामणिदीक्षितकृतस्वण्डनमयुक्तमेव ॥

यदिष ग्रन्थकृता-वृत्तिवार्तिके-'आच्छादितायतदिगम्बरमुचकैर्गाम्' इत्यादिना शब्दशक्तिम् रुखालंकारः बनेरेवोदाहरणत्वेन तैरिष लिखितत्वात्' इत्यनेन ग्रन्थसन्दर्भेण एकावलींकर्तुरिष स्वोपपादितार्थे संवाद उपदर्शितः सोऽप्यनुपपत्र इव । यतः एकावलींकर्तुविद्याधरस्यापि नानार्थस्थले (प्रकृता प्रकृतक्षेष्ठस्थले) द्वितीयार्थे व्यञ्जनेव प्रभाशकारादिवदिभमता । यतश्च एका बलीकारेण शलेपप्रकरणे केवलप्राकरणिकः, केवलाप्राकरणिकश्चेति द्विविध एव शलेष अभ्यपेयते न तृतीयः । इत्थं सति प्रकृताप्रकृतनानार्थस्थले न शलेषालंकारस्य प्रसक्तिः । तर्हि कश्चमस्कारकारीति आलोच्यमाने शब्द शक्तिम्लः द्वितीयोऽर्थः उपना चेत्युभयमपीति तदीयवाक्यात्रिणयामः ।

# तथाहि - द्वितीयोन्मेषे तावत्

'संयोगादिभिरभिधा शृङ्खलिता यत्र कुण्ठतामेति । अर्थान्तरावगमने व्यञ्जनमेव क्षमं तत्र'॥

इति अभिधाय उत्तरत्न-आच्छादितायतेति पद्यमुदाहृत्य, अत्रतावन्न श्लेषः । केवलप्राकरणिकगतत्वेन च तस्य भावात् । नाभिधा-प्रकरणिनय-मितायास्तस्याः अप्राकरणिकाभिधाने मामध्यभावात् । न तात्पर्य-सिद्धानां साध्यार्थपरत्वं तात्पर्यमुच्यते । तत् उपात्त एव संभवति यथा 'उमां स पश्यन् ऋजनैव चक्षुषा' इत्यत्र बक्षुषः प्रमाणान्तरत एव सिद्धे दर्शनकरणत्वे विशेष

णार्थमुपादानम् । नापि लक्षणा, गवादिपदानां मुख्यार्थवाधादिविरहात् । इति अभिधातात्पर्यलक्षणारूपव्यापारत्रयातिवर्ती ध्वननद्योतनप्रत्यायनावगमनादि व्यपदेशनिरूपितश्चतुर्थो व्यापारो दुरपन्हव एव' इति । क्लेषप्रकरणे च तेनैव—

हिरण्यकशिपुक्षेत्रदानदिशितः वस्मयः । न कस्य २ठाघनीयोऽसि नरसिद्य जगत्पृते ॥

इत्युदाहृतम् । विवृतं चान्यत्र अत्र राजनि प्राकरणिकत्वेन अभिधायाः नियन्त्रितत्वात् अप्राकरणिकनृत्सिह्यलक्षणद्वितीयाथोभिधाने कृतदशक्तिः । इति । अत्रैव एकावलीतरलायां मिल्लिनाथेन व्याख्यातं अत्र हिरण्यादि वितरणाद्भुतो राजा इति पक्रतोऽभेः वाच्यार्थः । अपुरगात्रखण्डनाद्भुतो भगवान् देवो नृतिह्यः 'इत्यप्रकृतो व्यक्त्यार्थः इति । एतेन द्वितीयार्थस्य शब्दशक्तिगम्यस्व प्रतिपादितं भवात न तु अभिभेयत्वमिति' एतावता प्रपञ्चन प्राचामते द्वितीयेऽप्रकृता।थे उपभायां च व्यक्क्यत्वभेवेति आपाततः प्रतीयते ।

नन्वेयमपि- 'किरति प्रकरं गवां प्रकामम्' इत्यत्र द्वितीयाथस्य उपस्थितिः किमभिषया आहोस्वित व्यञ्जनया १ कुतोऽत्र सन्देहः। गुरु-शिष्यभावसंबन्धावलम्बनेन प्रवृत्तत्वात् प्रकरणं प्रकृतमर्थे नियमयतीति अभिषाया विरतत्वादर्थान्तरे तस्याः न पुनः प्रसरः इति व्यञ्जना द्वितीयमर्थं प्रत्यायाययतीति द्वितीयार्थस्य प्रतीतिः व्यञ्जनयैवेति प्राप्ते—

उच्यते- शब्दशक्तिम् रुध्वनिस्थले प्रकृताप्रकृतयोरर्थयोः उपस्थितौ, विरतायामपि अभिधायाम् विद्वना दाहे संमवति प्रतिबन्धकमणिसमवधानात् दाहे विरतेऽपि उत्तेजकमणिसमवधानदशायां पुनरपि दाहोन्पित्तिरिवात्र अर्था-न्तरोपस्थितौ प्रतिरुद्धायामपि 'करोति कसादिमहींभृतां वधादि'त्यत्र यथा वा

प्रकरणात् हरिपदं वासुदेवोपस्थापकमपि अर्थान्तरोपस्थापक विरोधिताबलात् हरिपदं सिमन्याप्युपस्थापकं तद्भन् 'किरति प्रकरं गवां प्रकामम्' इत्यत्रापि प्रकरणाद्भु इशिष्यविषयकार्थस्य अभिधया प्रतीतावपि 'कलानिषि गो—सुमन-इशब्दोपादानस्थपाऽभिधानियामकशब्दान्तरसिक्षधिबलात् अप्रकृतार्थस्य लाभो-ऽभिधयान्त्ये वेतिकृतो व्यञ्जना ।

ननु किमिदं अन्यसान्निध्यम्, यद्वजादप्रकृतमर्थान्तरं प्रतीतं भवेत् । अत्र विकल्प्यते किं नियतार्थकपदमामानाधिकरण्यम्, यद्वा पदान्तरसाचि व्यम् ? अथवा नानार्थकपदैकवाच्यमात्रसम्योर्थान्तरवाचिपदसमामिव्याहारः ? इति ? तत्राद्यः पक्षः प्रदीपकर्तुगीविन्दठककुरस्य । द्वितीयः पक्षः भट्ट-गोपालस्य, तृतीयः पक्षो प्रन्थकारस्य सम्मतः । अस्मिन् विषयेऽन्यैरिप विचारः कृत एव ।

तत्र प्रदीपकार।नुरोधेनोच्यने-अन्यसित्रधिनीम-नियतार्थकशब्दान्तर सामानाधिकरण्यम् । 'देवस्य त्रिपुरारे:रातेः' इत्यत्र देवशब्दस्य अनेकार्थक-त्वेऽपि त्रिपुरारातिशब्दस्य शम्भौ योगारूढत्वात् 'रूढियोगमपहरतीति न्यायेन योगार्थस्य प्रतीतावि तस्याप्रयोजकत्वादन्यत्र प्रयोगाऽभावत् । त्रिपुरारा तिपर्यायस्य त्रिपुरारिषदस्य शम्भौ रूढिरित्यत्र मानं च 'त्रिपुरारिर्द्दर्गायुधः' इत्यादिंकोश एव । कोशस्य च शक्तिप्राहकत्वमभियुक्तसंमतनेव ।

तथा च अनेकार्थकस्य देवशब्दस्य अर्धसन्देहे योगरूढस्य 'त्रिपुरारातेः' इत्यस्य व्यवस्थितार्थकपदस्य सामानाधिकरण्यात् देवपदं विरिञ्च्यादि व्यावृत्ति द्वारा शम्भौ अभिधां नियमयति ।

न च 'सशंङ्खचको हरिः' इत्यत्रापि शङ्खचकपदयो: नियतार्थकत्वम-

स्तीति संयोगोदाहरणेऽतिव्याप्तिरिति वाच्यम् । शंखनकपदयोः नियतार्थ-बोधकत्वे सत्यपि अत्यन्तं भिन्नार्थकत्वात्सामानाधिकरण्यं न भवतीत्यदोषात् । अत एव 'भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानां शब्दानामेकस्मिन्नर्थे वृत्तिः सामानाधिकरण्यम् ' इत्युक्तम् अत एव नीकोत्पत्रं, गौर्वाहीक इत्यादौ सामानाधिकरण्यम् । 'गौरश्वः, छागो वेसरः इत्यादौ न सामानाधिकरण्यम् इति ॥

अयं च अन्यसिन्निधिमन्थकृतो नाभिमतः । तदुक्तं-वृत्तिवर्तिके अप्पय्यदीस्तिः — समभिज्याहृतशब्दस्य नियतार्थकत्वे तत्प्रतिपादित (लिङ्गे-नैव) लिङ्गादिनैव तन्तियमनम् । अन्यथा लिङ्गादावुदाहरणेऽपि शब्दान्तर सन्निधेरेव नियामकत्वापत्तेः ।

अतो न नियतार्थकपदसामानाधिकरण्यं शब्दान्तरसन्निधः । किन्तु नानार्थकपदवाच्येकार्थसंबन्ध्यर्थाः नरगृहीतसंकेतकनानार्थशब्दसमिन्याहार — एव, तस्य च 'निषधं पश्य मूभृतम्' इत्युदाहरणम् । अत्र च जनपर— विशेषसाधारणस्य निषधपदस्य पर्वतवाचिम्मृत्पदसंनिधिना पर्वतिविशेषेऽभिधा नियम्यते । मूभृत्पदस्य च राजसाधारणस्य पर्वतिविशेषवाचिनिषधपदसंनिधिना पर्वतेऽभिधा नियम्यते ।

न च अन्योन्याश्रय इति वाच्यम् । न द्यत्र समिन्याहृतशब्देन तदर्थप्रतिपादनमिधानियमनायापेक्षते । किं तु स्वार्थेन गृहीतसंसर्गकेऽर्थे व्युत्पन्नो यः शब्दः तत्समिन्याहारमात्रम् । तथा च यथा संबन्धिदर्शनं संबन्ध्यन्तरस्मरणायापेक्षते , न तु तद्शनानन्तरं तत्संबन्धस्मरणमपीति नान्योन्याश्रयः तथा इहापि निषधम् सृत्यये अभिधानियमनाय गृहीतस्नस्वा

र्थसंसर्गकपदार्थन्युत्पत्रभूमृनि विधपदसमिभन्याहारमात्रमपेश्वत इति ततदर्थ-प्रतिपादनस्यानपेक्षितात्वात् न अन्योन्याश्रयः ।

एवं यद्युच्यते तदा 'सशंखचको हरिः' इत्यादाविष नानार्थकपदवाच्येषु अर्थेषु विष्णुमहेन्द्रादिषु एको योऽर्थः विष्णुः तत्संबन्धियदर्थान्तरं शंखचका-दिस्हपं (तत्संसिर्गे यदर्थान्तरं) तद्वाचकस्य शंखचकादिष्दस्य समिभ्ज्याहारः वर्तत एवेति संयोगोदाहरणेऽपि शब्दान्तरसन्निधिनैव अभिधानियमनं भवतीति संयोगदीनां वैयर्थ्यप्रसंगः इति चेत्. ॥

मैवम् अन्तरंगेणैव शंखचकरूपार्थसंयोगादिना अभिधानियनने संभवति बहिरङ्गभूतः तद्वाचकपदसमिभव्याहारमापेक्षः अन्यसन्निधः न प्रसरति । तसात् – 'निषधं पश्य भूभृतं' इत्यादौ यत्रोभयस्य नानार्थता तया न कस्याप्यर्थस्य प्रथममुपस्थितिः तत्रैव बहिरंगस्यापि तस्य अभिधानि यामकत्वेनोदाहरणस्वमिति न कश्चित्संकरः । तथा 'व्यालो दानेन राजते इत्यत्रापि अन्यसन्निधिरेव अभिधानियामिका 'इत्युक्तत्वान्' नानार्थकपद-वाच्येकार्थससंबन्ध्यर्थान्तरसंसर्गकनानार्थकशब्दसमिनव्याहारस्येव अन्यसन्निधि रूपत्वमिति । एतेन 'पश्यात्र निल्नीपत्रे' इत्यत्र अन्यसन्निधिवेशिष्ट्येन व्यक्त्यस्य प्रतीतिरिति दर्पणकृदुक्तं चिन्त्यमेव, वक्तृवोद्धव्यवाक्यानां वैशिष्ट्यादेव तात्सिद्धः इत्यपि ध्वनितं भवतीत्यवधेयम् ॥

तथा च उक्तशब्दान्तरसान्निध्यं अत्राप्युपपादियतुं शक्यम् । तथाहि. चन्द्रसाधारणस्य कलानिधिशब्दस्य वाङ्मयवाचिगोपदसन्निधानबलात् ज्ञान— निधौ अभिधा नियम्यते । तथा गोपदस्य वाङ्मयसाधारणस्य चन्द्रवाचि-कलानिधिसन्निधानबलात् किरणेऽभिधा नियम्यते इति समिन्याद्यारद्वपमेव

शब्दान्तरसान्निध्यम् । अस्माच अप्रकृतस्यार्थस्य अभिभयेव प्रतीतिः ।

त च-अन्योन्याश्रयदोष इति वाच्यम् । एकसंबन्धिज्ञानमपर-संबन्धिस्मारकम् 'इत्यत्र यथा संबन्धिद्देशनात्संबन्ध्यन्तरस्मृतौ न संबन्धापेक्षा तद्वदत्रापि कलानिधि गो-सुमनदशब्दसमभिव्याहारमात्रमभिधानियमनायै वापेक्ष्यत इति तत्तदर्थप्रतिपदनस्यानपेक्षणात् ।

इत्थं च विरोधितादेरिव शब्दान्तरसमिबव्याहारस्याप्यर्थविशेष — स्मारकत्वाभ्युगमेनैव द्वितीयस्यापि अप्रकृतार्थस्य अभिधयैव बोध उपपद्यत इति व्यर्थ तत्र व्यञ्जनाश्रयणम् ।

न्तु काच्यद्र्पणकृता-प्रकरणस्य स्वन्यतिरिक्तेभ्यो बळवत्वं प्रतिपा-दितम् अन्यथा कृष्णार्जुनास्रोकनजातिवस्मयाः' इत्यादौ प्रसिद्धिसाहचर्या-भ्यां पाण्डवस्यवार्जुनस्य बोध उदियात् न तु यमलार्जुनयोः । अतश्चयम-र्जुनवृक्षभङ्गप्रकरणस्थत्वेन प्रकरणं साहचर्यप्रसिद्धी अपिबाधत इति ।

सत्यं, नैतावा सर्वत्रापि प्रकरणस्य बळवत्वं । न हि सर्वत्र सर्वेषां एकं बाधकम्, अपि तु सित निमित्ते बाधकत्वम् । यथा उक्तस्थळे कचिद्विष् यमेदादपि विरोधो निवर्तते 'यथा—किरति प्रकरं' इत्यादो । अन्यथा— 'करोति कंपादिमहीमृगम् 'इत्यत्र मगवद्र्पार्थो स्थित्यनन्तरं हरिपदात् सिह्म रूपार्थोप'म्थातरेव न स्यात् । तथा सित 'अपुरद्विपद्विषः 'इत्यत्र कविना उक्तं द्विपपदोपादानमनुपयुक्त स्यात् । न चानुपयुक्तत्वकरूपनागरीयसी । तसादसुरेषु द्विपत्वे रूपिते तद्विरोधितायाः बळात् हरिपदं सिह्ममुपस्थापयित तेन नात्र प्रकरणविरोधितयोविरोधः । अत्रध्य उमयोरप्यर्थयोः अमिध्यय प्रतीतिः । एतादशस्थळे च विरोधिता नास्तीति न शक्यमभिधातम् ।

यत्र अन्यतरपदस्य व्यवस्थितार्थकत्वं तत्रै विरोधितायाः अभिधानियाम-कत्विमिति ग्रन्थकृतेव वृत्तिवार्तिके, अहितम् । अभित्रापि द्विपहरिपदयोर्मध्ये द्विपपदस्य गजरूपार्थमात्रोपस्थापकत्वं अस्त्येव ।

एवं च हरिपदं प्रकरणाद्धिरं स्मारयित विरोधितया च तदेव हरिपदं सिद्धं स्मारयित न चैतावता प्रकृतार्थस्य वाच्यस्य प्राधान्यं हींयते इन्द्रसकाश्चात् सन्देशमाहृत्य आगतस्य नारदस्य भगवदाभिमुख्यसंपादनोदेशेनैव तथा प्रयोगात् । वासुदेवसिद्धयोः उपमामात्रं व्यज्यत इत्यत्र न कस्यपि विवादः । एतेन-काव्यद्रपणकृता यत् प्रकरणस्य स्चेतरयावद्वाधकत्वमभिहितम् तदः युक्तमेव ।

अत एव- प्रकृश्चकृता-

अनेकार्थस्य शब्दस्य वाचकत्वे नियन्त्रिते । संयोगादिभिरेके कैर वाच्ये व्यक्तिखेतु ॥

इत्यनुक्त्वा

संयोगाचैरवाच्यार्थघीकृद्वचापृतिरञ्जनम् ।

इत्य मेहिनम् । अत्र संयोगाँचैरिति बहुवचनात् यत्र द्वयोरिमधानियामकत्वे तत्रापि उभयोरर्थयोश्शब्दशक्त्या अलभ्यो य उपमादिः तस्य तु परं व्यञ्जने-योपलिबधिरिति स्चितं भवति । अत एव अवाच्यार्थधीकृत्, इति वदता यस्यार्थस्य कथमपि शब्दशक्त्या प्रतीतिर्नास्ति तस्यैव व्ञ्जनाविषयत्विमत्यपि गूढािमप्रायोव्यण्यते । एवं च अवाच्यपदेन वाच्याभिन्नः वाच्यसदृशो व्यञ्जयप्वार्थी प्राह्मः नपुनिर्द्वितीयोऽर्थः । 'निजवयुक्तमन्यसदृशािषकरणे तथाहृयर्थगतिः ' इति न्यायानुरोधात् , अ तएव' अन्नाह्मणमान्ये

त्युक्ते ब्राह्मणभिन्नं ब्रह्मणसदृशः पुरुषमानयति इतिक्तेः भाष्यो । द्वितीयार्थस्य । अञ्चल्यादिसहकारेण अभिधयैव बोधननात् ॥

यत्त्वतं रसगंगाधरकृता — उपमादेर्व्यङ्गग्रस्य वाचकतानियन्त्रणानपेक्षत्वात् । नह्यनेकार्थस्य शब्दयोपमदिवाचकत्वं प्रसक्तं येन तन्नियन्त्र
णाय संयोगाद्यनुसरणमर्थवत्स्यात् । द्वितीयार्थवाचकतायां अनियन्त्रिता—
यामप्युपमादेर्व्यङ्गग्रत्वस्य निष्प्रयूहत्वात् । तस्मात् तद्धन्थानाकरुननिबन्धनं
तदिभिप्रायवर्णनमिति म्फुटमेव' इति ॥

तिचन्त्रम् — प्रकरणादीनां नियन्त्रक्रस्वपक्षे अनेकार्श्वकशब्दप्रयोगे प्रकरणेन एकसिन्नर्थे उपस्थापिते वृत्त्यन्तरस्य प्रतिरुद्धत्वात् तत्र अर्थोन्तर प्रतीतिमन्तरा केन उपमा परिकरुप्येत ! अत्रश्च अर्थान्तरप्रतीति रावद्यकी सा च कथमिति चेत् समिभव्याद्दाररूपादेव शब्दान्तरसन्निधिबलात् ।

न च व्यङ्गचार्थप्रतीतौ ये वक्तृबोद्धव्यादयस्सहकारितयामताः तेष्वे कस्यापि नात्र संभवः । अपितु समभिव्याहाररूपशब्दान्तर सान्निध्यस्यैव । शब्दान्तरसन्निधिबलाचाप्रकृतार्थस्योपिस्थतौ तयोः असंबद्धताप्रसक्तौ तन्निवारणाय उपमाद्यलंकारपरिकल्पना तया च चमस्कारातिशयः ।

अत एव ध्वितकृता — शब्दशक्तिम्लध्विनिह्मपणावसरे 'अत्रान्तरे कुसुमसमययुगमुपसंहरन् अनुम्भत श्रीष्माभियानः संफुल्लमिलकाधवलादृहासो महाकालः' इत्याद्यशहत्य एष् राहरणेषु शब्दशक्त्या प्रकाश्यमाने सत्यप्राकि णिके प्रशन्तरे वाक्यस्यासंबद्धार्थभिधायित्वं मा प्रसाक्षीदिति अप्राकरणिक राकरणिकयोः उपमानोपमेयभावः परिकल्पयित्वयः सामर्थ्यात् । इत्युवतं वं एकाशकृतः, पे - 'उल्लास्य कालकरवालमहाम्बुवाहं' इत्युदाहृह य अत्र

वाक्यस्यासंबद्धार्थाभिधायित्वं माप्रसांक्षीदिति अप्राकरणिकप्राकरणिकयोः उपमानोपमेयभावः कल्पनीय इत्यत्रोपमालंकारो व्यङ्गग्रः इत्युक्तम् ।

तेन चेद फिलतं भवति । नानार्थकस्थले अन्यार्थप्रतीतौ न वक्तृ बोद्धव्यादीनां सहकारित्यं अपेक्षितं किन्तु समिन्व्याहारादेः तेन अप्रकृतार्थस्य प्रतीतौ प्रकृतार्थेन साकं असंबद्धतेत । सा च अनुपपद्यमानतारुपा सा चार्था पित्तमूलभूता तया चार्थापितः करूप्यते सा चार्थापित्रस्मन्मते व्यञ्जनेव । अर्थापत्तेश्च अनुमानरूपत्वं अनुमानस्य च व्यञ्जनायामन्तर्भावो ध्वनिकारसंमतः इति अर्थापत्तरूपात् व्यञ्जनाव्यापारादुपमाप्रतीतिः इति । अत एव प्रकाश-कृता—वक्तृबोद्धव्यादिवैशिष्ट्यबलात् व्यङ्गार्थप्रतीतौ अनेकार्थकपदघटितमेक मिप पद्यं नोदाहृतम् । एतेन वक्तृबोद्धव्यादीनां सहकारित्वं अर्थशक्तिमूल ध्वनिस्थालादावित्यवधेयम् ॥

एवं च शब्दशक्तिमूलध्वनिस्थले अपरार्थोपस्थापकविरोधितादिसापेक्ष तयैवोपमादेः व्यङ्गग्रत्वम् इत्यवश्यमभ्युपेयम् । अन्यथा वक्तृबोद्धव्यादीनां अभावेऽपि उपमादेव्यञ्जानाभ्युपगमे सर्वत्न सर्वस्मादि अर्थान्तरस्य यस्य कस्यचिदप्यमिव्यक्तिः स्यात् । अतश्च यं कंचन सहकारिणमपेक्ष्यैवोपमा— देरमिव्यञ्जनेऽपेक्ष्यमाणे समिमिव्याहारादिमूलकार्थान्तरप्रतीतिमूलव्यञ्जनाया अपेक्षा युक्तेति रसगंगाधरकृदिमिहितं अविचारितरमणीयमेव, प्रन्थकृदुपरि आग्रहमात्रनिबन्धनं च।

किंच तत्रैव रसगंगाधरकृता-नियन्त्रणपदस्य प्राचीनानुरोधेन प्रकर-णस्य अभिषया अर्थान्तरप्रतीतिप्रतिबन्धकत्वमुपगम्य प्रकृतार्थबोधोत्तरं साऽप्र कृतार्थोपस्थितिप्रतिबन्धकता केनापहृना इत्याशंकम, अन्यत्र क्रमस्य व्यञ्जना 'यापारस्य कल्पयितुं दुक्तत्वादिति ।

तदिष मन्दम् । यतः प्राचीनानुरोधेऽपि प्रकरणेन प्रकृतार्थे प्रतिरुद्धे अर्थान्तरप्रतीतिः क्रप्तादेव शब्दान्तरसिन्नधेर्वेळात् उपपद्यत एवेति क्रप्तेनेवोप पत्ती कल्पितेनोपपित्तकल्पनमयुक्तम् । तस्य च प्रतिप्रसवह्मपत्वं उत्ते करत्वं वा अभ्युपेयमेवेति व्यक्तीकरणं प्रन्थकृता कृतमेवेति न पुनः पर्यनुयोगस्य अवसरः । एवं सत्यपि रसगंगाधरकृतात्र व्यञ्जनाश्रयणाभिधानं प्रकरणा दीनामिव विरोधिता—शब्दान्तरसान्निध्यादीनां अभिधानियामकानां सद्भाव विस्मरणमूलमिति जानीमः ॥

वस्तुतस्तु नानार्थकप्रयोगस्थले यत्र शब्दशक्तिम्लध्वनित्वं तत्र अप्र-कृतार्थे अभिधेव न व्यञ्जना इति पक्षः आनन्दवर्धनाभिनवगुप्तपादयोरि संमत एव । अत एव च-ध्वनिकृता—

> आक्षिप्त एवालंकारः शब्दशक्त्या प्रकाशते । यस्मिन्ननुक्तः शब्देन शब्दशक्त्युद्भवो हि सः ॥

इति कारिकां विवृण्वता 'यत्र तु शब्दशक्त्या सामर्थ्याक्षिप्तं वाच्यव्यतिरिक्तं व्यक्त्यमेवारुंकारान्तरं प्रकाशते स ध्वनेविंषयः इत्यमिहितम् ।

एवमुत्तरत्रापि -अर्थशिक्तिम्लध्विनिमधिकृत्य प्रसंगात् यत्र शब्दशक्त्या अर्थे प्रकाशिते सित अर्थान्तरप्रतीतौ नाभिधाप्रतीक्षणं किंतु वाच्यार्थबलेनैव तस्य प्रतीतिः तत्र अर्थशिक्तमूलो ध्विनिः इत्युक्तत्वेन पारिशेष्यात् शब्दशिक्ति मुलध्वनौ अर्थान्तरप्रतीताविभिधाप्रतीक्षणं सिद्धं भवति ।

यद्यप्रकृतेऽर्थेऽपि व्यञ्जना प्रसरेत् तदा अर्थशक्तिम्रूरुष्विनमात्रेऽभिषा प्रतीक्षणाभावकथनमव्यावर्तकम् । उभयत्र अभिषाप्रतीक्षणाभावस्य तुल्य स्वादिति ।

किंच 'यत्र शब्दशक्त्ये'त्यादि ध्वनिकारोक्ति व्याख्यास्यता लोचन कृता-विषयविभाग इत्थं प्रदर्शितः —

- १) उभयार्थप्रतिपादनशक्तशब्दप्रयोगे यत्र ताबदेकतरविषय नियम कारणम्भिधाया नास्ति-यथा-येन ध्वस्तमनेभवेनेति ।
- २) यत्र वा प्रत्युत द्वितीयाभिधान्यापारसद्भावादेकं प्रमाणमस्ति यथा-'तस्या विनाऽपि हारेण' इति ।

'चमहिय' इत्यादाविष तावत् सोऽथोंऽभिधेय एवेति स्फुटमदः इति च, एवं रीत्या विषयविभागं प्रदर्शयतो लोचनकृतः – तस्या विनाषि इत्यत्र अपिशब्दबललभ्याया विरोधिताया बलात् हारिणावित्यस्य हारिविशिष्टी इत्यर्थे ज्ञाते पश्चात् मनोहारिणावित्यस्य व्यञ्जनाविषयत्वं वक्तव्यं स्यात् । न च तथोक्तम् । विरोधिताया बलादेव मनोहारिणावित्यस्य लाभे विरोधितेव निवर्तेत, तथा सति विसायजनकत्वोक्तिबलात् मनोहारिणावित्यस्य लाभ इत्यपि वक्तुं युक्तत्वात् । अन्यथा तत्र द्वितीयाथोंऽभिधेय इति स्फुटमदः इत्युक्तिविंघटिता भवेत् ।

३) एवं 'यत्र अभिधायाः एकत्र नियमनहेतुः प्रकरणादिर्विद्यते तत्रापि यदि पुनस्तादक् शब्दो विद्यते येनासो नियामकस्सम्पद्यतः । अत एव सा अभिधाशक्तिः बाधितापि सती प्रतिस्तैव तत्रापि न ध्वनेः विषयः' । इत्यपि लोचनक्रतैवोक्तम् ॥

अमुमेवामिप्रायमवलम्बयं मन्यञ्चतापि प्रकरणात् प्रकृतार्थप्रत्यायन पूर्वकं अप्रकृतार्थे प्रतिरुद्धेऽपि समभिन्याहार् रूपशब्दान्तरसन्नि विवरात् अप्र-

एकस्मादेव सुरोः विद्यां शिक्षमाणानां केचित्प्रगहभन्ते नान्ये इति विशेषः । बोधकस्य गुरोस्तेषु तेषु
बोधनिवशेषकृतो न भवति, किंतु तत्स्वभावकृत इत्यस्मि
न्नर्थे प्रकृते अप्रकृतार्थस्य उपमानत्वकल्पनया अत्रैवसुपमा
व्यव्यते, यथा चन्द्रे किरणानां प्रकरमिवशेषेण सर्वपुष्पेषु
विकिरिति काविचिद्धिकसन्ति नान्यानीत्येष विशेषः तत्त
तपुष्पस्वभावकृत एव, न तु चन्द्रस्य किरणविशेषकृतः ।
ऐयं गुरौ सर्वशिष्येवविशेषेण वाङ्मयं विकिरित तेषु बोधा
ऽबोधविशेषोऽपि तत्तत्स्वभावकृत एवति ।

अत्र विलष्टानांगो सुमनः कलानिधिशब्दानां वागादि पर्याय परिवृत्त्यसहिष्णुत्वाच्छब्दशक्तिम्लानुरणन रूपध्वनिः इति ।

## तत्वालोकः

कृतार्थस्य प्रतीतिरिति शब्दान्तरसन्निषः प्रकरणस्य प्रतिप्रसबस्द इतिप्रकृता ऽप्रकृतक्षेत्रस्थलेपि अप्रकृतार्थस्या अभिवयैव प्रतीतिरिति स्थापितम् ।

अत पवात्र द्वितीयार्थस्य कथं प्रतीतिरिति शंकाऽपि न कृता । इत्थं सित प्रकरण शब्दान्तरसिन्निधिमाहात्म्यात् प्रकृताप्रकृतयोर्थयोरुपिस्थतौ सत्यामुपमाध्वननप्रकारमुपपादयति-एकस्मादिति ।

अत्र विलष्टानामित्यादि --यद्यप्यत्र द्वितीयार्थस्यापि ूंअभिधयैव प्रतीतौ तयोरसंबद्धतावारणाय उपमा परिकल्प्यते इत्युक्तं, तथा सित प्रकृता-

प्रकृतार्थपर्यालोचनानन्तरं परिकल्प्यमानाया उपमाया अर्थशक्तिम् लस्वमेव बक्तुं युक्तम् ।

तथापि—व्यज्यमानाया उपमायाः प्रकृताप्रकृतोमयसाधारणशब्द सापेक्षतथा प्रस्तुतमात्रपरपर्यायशब्दान्तरपरिवृत्त्यसहिष्णुतया विद्यमानाया अप्थर्थशक्तेः उपसर्जनत्वमभ्युपगम्य अर्थशक्तिम् रूध्वनेः सकाशादस्य प्रथमाव इति भावः।

ननु — प्रकृताप्रकृतार्थयोः अभिधया प्रतीतौ सत्यां तयोरुपमाप्रतीति मन्तरा संबद्धार्थतैव न भवतीति व्यज्यमानायाः उपमायाः कथं ध्वनिधिषय स्वम् । वाच्यसिद्धग्रङ्गत्वरूपगुणीभृतव्यङ्गग्रत्वस्यैव युक्तत्वादिति चेन्न —

यत्र यादशन्यङ्गचार्थावगतिमन्तरेण वाच्यार्थस्य यथाकथंचिदपि नौपपत्तिः तत्र वाच्यसिद्धचङ्गत्वम् । यत्र प्रकारान्तरेण वाच्यस्योपपत्तिः प्रतिपादयितुं शक्या तत्र न गुणीभूतन्यङ्गचत्वस्य प्रसक्तिः । प्रकृते तु एकतरार्थप्रतीतावपि न वाच्यार्थस्यानुपपत्तिरिति व्यङ्गचार्थस्य न नियमेन सापेक्षतेत्यदोषात् ।

यद्यपि— 'किरति प्रकरं गवां प्रकामम्' इत्यत्र अर्थान्तरस्यापि अभिषयैव प्रतीतिः उपमायाः परं व्यङ्गचतेति । सत्यम्-तथापि विचार्यते गीसुन्तःक उने घेशब्देभ्यः किं रूढ्या, योगेन, योगरूख्या वा अर्थान्तरस्य प्रतीतिः !

न तावदूट्या — अनेकार्थकेषु एकार्थप्रतिपादकत्वाभावात् 'अखण्ड शक्तिमात्रेणैकार्थप्रतिपादकत्वं हि रुढि'रिति हि प्रतिपादितम् । अत्र च गो

सुमनइशब्दाभ्यां अखण्डशक्त्या अर्थप्रतिपादकत्त्रे सत्यिप एकार्थप्रतिपादकत्वा भावात् ।

नापि योगशक्त्या, अनेकार्थकेषु अवयवशक्तिमात्रसापेक्षतया पदस्य एकार्थप्रतिपादकस्वाभावात् - 'अवयवशक्तिमात्रसापेक्षं पदस्यैकार्थप्रतिपादकर्त्वं योग'इति प्रतिपादनात् ।

अत एव न योगरूट्यापि अवयवसमुदायोभयशक्तिसापेक्षतया ए। कर्थ प्रतिपादकत्वाभावात्— ' अवयव—समुदायोभयशक्तिसापेक्षमेकार्थप्रतिपादकत्वं योगरूढि'रिति च प्रन्थकृतेव वृत्तिवार्तिके प्रतिपाटित्त्वात् इति चेदः—

उच्यते — एकार्थकेषु मणि-नृ पुरादिषु केवलक्ष्ढेः, नाभिषद्म-रोमा वल्यादिषदेषु केवलयोगस्य, देवालय-सुरालयादिषु योगक्ष्ढेश्च प्रसरो निर्वाध एव । नानार्थकेषु एषु एकयापि विधया एकार्थप्रतिपादकत्वाभावादनुपपिः आपाततः प्रतीयते । अथापि-प्रकरणादिषु एकेन एकतरार्थस्पृतौ उक्तानां कृढ्यादीनां प्रसरेण अनुपपस्यभावात् —यथा, किरतिप्रकरमित्यत्रैव गो-कला शब्दयोः 'द्युपश्चिवष्वंशु—वज्रांबु-भ्वाक् दिक् दक्षु गौर्नृषु' इति कोशादनेकार्थ प्रतीताविष प्रकृतार्थवोधानुरोधेन वाग्रपस्यैकस्यैवार्थस्य अलण्डशक्त्या अवगति रितिकृद्धेः प्रसरात् । तथा शब्दान्तरसिक्षिवलादप्रकृतस्य किरणकृपार्थस्यापि कृढ्यौव वेधात् ।

त च — गवादीनामपि शब्दनां प्रकृतिप्रत्यययोगेन परिनिष्पन्नत्वात् योगिकत्वमेवति वाच्यम् । अर्थानुगमादशैनेन औणादिकानां अव्युत्पन्नत्व पक्षाश्रयणाद्षि योगगनस्या उक्तार्थालामात् स्विदेवाश्रयणीया । अत एव

•यिकतिविवेककृतापि गच्छत्यगच्छिति च गवि गोशब्दः प्रयुज्यत इति जातेरेव प्रशृचिनिमित्तवभादतम् । एवैव रीतिः कलाशब्देऽपि अवगन्तव्या ।

एवं योगरूदिखलेऽपि 'सुमनम्सु' इत्यादी योगरूद्धर्थयोः मध्ये प्रकरणबलात प्रकृतार्थस्योपिस्थती—अभिधानियामकान्तरेण अर्थान्तरस्य प्रतीतिरिति तत्रापि अवयवसमुदायोभयशिक्तसापेक्षतयेकार्थबोधस्य अन्वया-नुगुण्ये सित संभवति उभयोः परिष्रद्यः ॥ अन्यथा तु अन्यतरस्य परित्याग एव । यथा—सुमनदशब्दात् पुष्पबुधयोः प्रकरण—शब्दान्तरसिकिधिभ्यां उपस्थितिर्विद्यते । यद्यपि गुरुशिष्यभावम्बलम्ब्योपयुक्तस्य सुमनःपदस्य योगरूदिभ्यामेकार्थबोधकत्वं विद्यते । अथापि चनद्रिकरणप्रसरकुसुमविकास विषयमवलम्ब्य अप्रकृतार्थबोधे योगार्थस्य बाध एवेति रूद्धर्थस्यैव परिष्रहात् सुमनदशब्दः पुष्पमाह ।

न च — सुमनइशब्दस्य योगरूढ्युपगमे 'योगाद्रूढिर्बलीयसी' इति न्यायः प्रसज्येत । तथा सित प्रकृतस्य योगरूढिलभ्यस्य अवयवार्थस्याऽ प्रतीत्या बुधरूपार्थः न प्रतीयेत । अतश्च बुधरूपार्थे रूढिरेवाभ्युपगम्यतां मा भुद्योगरूढिरिति वाच्यम् ।

अमाघितयौगिकाभप्रितिभासस्य सर्वसाक्षिकस्य अवलापानर्हत्वात् ।

एवं तिहैं — अवयवशिवतमात्रेणैव बुधस्योपिस्थितेः रूढ्यंशपरित्यागः कियताम् इति चेत्। अप्रकृतार्भे योगार्थस्य बाधप्रसक्त्या रूढ्यर्थस्यापि विवक्षितत्वात्। असित बाधके योगरूढस्थले योगशिक्तसापेक्षरूढ्यर्थस्य प्रहणं युक्तमेव। अत एव 'सुमनाः पुष्पमाल्रत्योः स्त्री देवबुधयोः पुमान्' इति अभिधानकोशस्मृतिपरंपरया विशिष्य सुमनदशब्दस्य बुधे योगरूढिभ्यां पर्यायत्वेन प्रहणमप्युपपद्यते।

एतेन कोशस्य त्रिधाऽपि शक्तियाहकत्वं निरूढं भवति । अत एव च-इन्द्रपर्यायेषु शचीपतिशब्दस्य यौगिकत्वेप्युपपत्तिः अभियुक्तैः कल्प्यते ।

नन्त्रेवं तर्हि कोशस्य शक्तिग्राहकत्वमेव न लक्षणाग्राहकत्वं इति ध्वनितं भवति । तथा सित द्विरेफशन्त्रस्य षट्पदे पर्यायत्वेन प्रयोगो नोपपद्यते तस्य तत्र शक्तेरमावात् । द्विरेफपदं रेफद्रययुक्तंश्रमरशन्दं प्रतिपादयति । अमरशन्दश्च षट्पदमिति द्विरेफपदम्य षट्पदे लक्षितलक्षणेति नैयायिकाः वदिति । अतश्च लक्षणाग्राहकत्वमपीति न च शंक्यम् ।

द्विरेफशब्दाद्योगमात्रोपस्थितौ अमरशब्दस्यावगतावि रेफद्रययुक्त हरिश्चन्द्ररामचन्द्रादिप्रत्यायकत्वेन अतिप्रसक्त्या द्विरेफशब्देऽपि योगरूढि-रावश्यक्येवेति द्विरेफपदस्य योगरूढन्वं रूढत्वमेव वा अभ्युपगन्तुं युक्तमिति कोशस्य शक्तिग्राहकत्वमेव न लक्षणाग्राहकत्वमपि।

ननु — योगरू दिस्थले (सुमन:पदे) योगार्थस्य प्रकरणानुगुणत्वेऽपि योगादू देवेलीयस्तया, रूढ्यर्थाद्योगार्थस्य अपहार एवेति कथ बुधरूपेऽर्थेऽभिधा प्रसज्यते । 'रूदियोगमपहरति' इति न्यायादिति प्रकृतार्थ एव व्यञ्जना आवश्यकी स्यात् । सा च प्रकृतार्थबोधे न कस्यापि इष्टा इति चेत् —

तथा न – यत्र अनेकार्थकेषु कतिपयार्थनिर्णायकप्रकरणादीनामभावः तत्रैव - 'योगाद्दिकेठीयसीति' न्यायस्य प्रसरः न सर्वत्र योग रूढस्थले अन्यथा 'मण्डपं भोजय' इत्यत्र रूढ्या योगापाहरे रूढार्थस्य भोजनादिकियायां कर्मता संबन्धेन अन्वयायोग्यतया उक्तप्रयोगस्य अयुक्तता प्रसज्येत, अतश्च 'रूढियोग मपहरतीति' न्यायः न सार्वत्रिकः अपि तु प्रकरणाद्यभावविषयः।

अत एव ग्रन्थकृतापि वृत्तिनानिके 'कहारकैग्वमुखेष्विप पंकजेषु'

इत्यादी योगरूढिस्थले पङ्कजशब्दस्य कुमुदकहारादिषु रूढ्यर्थानन्वयाद्योगार्थ माश्रित्य कचिदूट्याः अपि योगशक्त्या बाधः प्रदर्शितः ।

मीमांसकेरिप-'कदाचन स्तरीरिस नेन्द्र सश्चिस दागुषे। उपोपेन्न् मध्यम् भूय इन्नुते दानं देवस्य पृच्यते' इत्यैन्द्यां ऋचि 'वचनास्वयथार्थमैन्द्री स्यात्' [जै स्. ३-२-३] इत्यैन्द्रीन्यायेन ऋगतस्येन्द्रशब्दस्य रूढिबाध पूर्वकं वृस्यन्तरेण गाईपत्यपरतयान्त्रयः प्रदर्शितः इति योगाद्रूदेरिप बाधो युक्त एव। सित बाधके योगार्थस्य त्यागो योगरूढिस्थलेऽभ्युपगतः। यथा 'नाभ्युद्गताम्बुरुहकुड्मलपद्मशोभाम' इत्यत्र अम्बुरुहपदस्य भगवन्नाभि कमलेऽवयवार्थानन्वयात् रूढिरेवेत्युक्तं वृत्तिवार्तिके। तद्वदत्रापि गोसुमनः-कलानिधिरूपशब्दसमिन्याहारबलात् कलानिधिशब्दाभ्यां चन्द्रस्यार्थी-पिस्थतौ तदन्वयानुगुणतया सुमनश्चाद्दात् रूढ्या पुष्परूपार्थस्योपिस्थितिः योगार्थस्य परित्यागश्च युज्यत एव—

एतेन शब्द ग्रक्तिम्लध्वनिनिरूपणावसरे रसगंगाधरकृता— योगरूढस्य शब्दस्य योगे रूढ्या नियन्त्रिते । धियं योगस्पृशोऽर्थस्य या सूते व्यञ्जनेव सा ॥

इति यरिसद्धान्तितं तदपि मन्दम्-

तथाहि तदनुरोधेन कारिकार्धश्च-योगरूढस्य शब्दस्य समुदायावय शक्तिसांकर्येण अर्थप्रत्यायकशब्दनिष्ठे संवय वेशेषरूपे योगे केवलावयवशक्ती, रूढ्या केवलसमुदायशक्त्या, नियन्त्रिने अपहृते, योगस्पृशः अवयवशक्ति मात्रलभ्यस्य अर्थस्य धियं वांग् या सूने उत्पादयति सा व्यञ्जनैत व्यञ्जना व्यापार एवेति ।

एतेनैतदुक्तं भवित ये ये योगरूदाः तैः योगार्थरूढ्यर्थयोः उप-स्थितौ प्रथमं रूढ्यर्थस्येव प्रतीतिः पश्चात् योगार्थस्य. बोधः ब्यख्ननयैव न व्यापारान्तरेणेति ।

तिदं विमर्शकाणां न हृद्यंगमम् — यतश्च पङ्कजादिपदस्य योग-रूढत्वेऽपि कि पङ्कजपदशक्यमिति प्रश्ने पद्ममित्यभियुक्तानां प्रतिवचनेन कोशकारैः पद्मपर्यायेषु पाठाच रूढ्यर्थस्य प्रथमं यद्यपि बोधो जायते पश्चात् कि स्थलकमलं आहोस्वित् जलकमलमिति पुनः प्रश्ने जलकमलमित्युत्तरिते पङ्कजनिकर्तृत्वांशस्य योगशकत्या प्रतीतिरनुभूयते न च तद्धं व्यञ्जनावश्यकी ।

द्विरेफपदे तु अवयवशक्त्या रुभ्यस्य रेफद्वयवत्वस्य हरिश्चन्द्रादि पदेऽपि सत्वादतिप्रसक्त्या द्विरेफशब्दस्य अमरशब्दे योगकल्पनायाः अपेक्षया अमर एव रूदिस्वीकार उचित इति प्रकरणाद्यनुग्रहाभाववति 'रूदियोगमप हरतीति' न्यायः शोभते । अत एव—

'अनन्तपुष्पस्य मधोर्हि चूते द्विरेफमाला सविशेषसंगा' इत्यादी द्विरेफमाला भृज्ञपङ्क्तिः इत्येव मिलनाथेन विश्वतं । न तु लक्षित लक्षणयेत्यादिरीस्या ।

किंच सर्वत्र योगरू दिम्थले योगार्थस्य नियन्त्रणं रूढ्या न कर्तुं शक्यम् । तत् कस्य हेतोः ! इति विचारे -पद्मजमानम इत्यादी रूढितः स्थलकमलस्य, योगात् मेककुमुदादेः, योगरू दितो जलजन्य च प्रहणप्रसक्ती कस्य प्रहणगिति शंकायां व्यवहारानुरोधेन अनित्याप्तजलजग्रहणसीं कर्याय योगरू देने वलकत्वम् । तेन रूढ्यर्थस्य प्रहेऽपि योगार्थस्य प्रतीतिरवद्मयं भवत्येवेति न तत्र व्यञ्जना औषियिकी ॥

अवलानां श्रिय हत्वा वारिवा हैस्सहानिशम् । तिष्ठन्ति चपला यत्र स कालः समुपस्थितः ॥

इति तद्यक्तोदाहरणे वर्षावर्णनरूपप्रकरणवलात् अवलावारिवाहचपलाशब्देभ्यः रूढ्या नायिकामेघविद्युद्रूपार्थावगतौ समभिन्याहारादिमहिम्ना औचित्येन वा अवयवार्थप्रतीतिः, समभिन्याहारौचित्यादीनां अर्थान्तरस्मारकत्वस्या भ्युपगमेन वाधकाभावात् ।

एवं तिहें रूढ्यर्थीसंवित्तार्थबोधकत्वं योगरूहिस्थलेऽसंगतं भवतीति चेत् सत्यम्-अथापि युद्धभोजनोभयोद्देशेन प्रयुक्ते सैन्धवमानयेति पदे योग-रूढिभ्यां उभयार्थप्रतीतिवत् वृत्तिद्वयसमाहाराभ्युपगमेनैवोपपत्तौ सांकर्यमभ्युप-गम्य योगरूढेर्वृत्त्यन्तरत्वकल्पने गौरवात् ।

यद्वा-योगरूढेर्नृत्यन्तरत्वाभ्युपगमेऽपि केवलयोगेन प्रतीत्यसंभवेऽपि अवलावारिवाहचपलाशब्देभ्यः निरूढलक्षणया अशक्तानां द्रव्यम् अपहत्य जलवाहकैस्सह पुंश्चल्यो रमन्ते इत्यवगम्यत इति तद्ये न व्यञ्जनावश्यकी । निरूढलक्षणा च अभिवासहशी इत्यभ्युपगतमेव । तदुक्तं वार्तिके कुमारिल-भद्वपादैः—

निरूढाः लक्षणाः काश्चित् सामर्थ्योदमिधानवत् । क्रियन्ते सांप्रतं काश्चित् काश्चिन्नैव स्वशक्तितः ॥ इति ॥

ननु-'किरति प्रकरिम'त्यत्र निधौ कलानामिति प्रयोगमात्रेण ज्ञान— निधानित्यर्थलाभेऽपि चन्द्ररूपार्थस्य कथं प्रतीतिः इति चेत्

'स शिशून् किल पालगत्यभीरिति तन्नामिन मास्म विश्वसीः' इत्य दौ यथा स शिशून् किल पालयतीति वाक्यादिप शिशुपालः

इत्यर्थस्य लामः तद्वदत्रापि कलानां निधाविति वाक्याचन्द्ररूपार्थस्य लामः । अत एव स शिशून् किलेत्यत्रापि कविना शिशुपालादिपदं विशेष्यवाचकं न प्रयुक्तम् । प्रन्थकृताऽपि वरदराजस्तवे अवयवार्थशक्तिमूलप्रतीयमाना- भविवक्षायां समुदायार्थवाचिपदान्तरं न प्रयुक्तं यथा—

मन्ये निजस्खलनदोषमवर्जनीयमन्यस्य मूर्धिन विनिवेदय बहिर्बुभूषुः । आदिदय देव रसनानि महाकवीनां देवी गिरामपि तव स्तवमातनोति ॥

इत्यत्र 'वागीश्वरी'पदात् अवयवार्थशक्त्या प्रतीयमानस्य 'विद्याविष्ये स्लािलत्यापवादमितरवत्सरस्वती न सहते' इत्यर्थस्य वाच्यस्योपस्कारकताया विविक्षितत्वेऽिष, वाचामिषदेवताऽिष यत्र भगवतः स्तोत्रे न पर्याप्तसामर्थ्य विभित्ति तत्र कथमन्येऽिषकुर्युरिति अर्थापत्तिध्वननसत्वेऽिष पृथक्सरस्वती वाचकपदाप्रयोगः, तद्भदत्रिष अन्यूनाधिकतया उपदिशत्यिष गुरौ शिष्येषु बोधाऽचोधिवशेषः बोधनविशेषकृत इत्यमुमपवादं गुरुनं सहत इत्यस्य वाच्यस्य उपस्कारकतया विविक्षितत्वेऽिष चन्द्रे किरणानां प्रकरं सर्वकुसुमेष्विवशेषण विकरत्यिष कानिचित् कुसुमानि विकसन्ति, कानिचिन्नेर्थेष विशेषः तत्त स्पष्टिक्षभावकृत एव न तु चन्द्रस्य किरणप्रसरिवशेषकृतस्तद्वत् गुरौ सर्वशिक्ष्येषु आवेशेषण वाङ्मयं विकरत्यिष तेषु बोधाबोधिवशेषोऽिष तत्तद्बुद्धिक्शिक्ति श्रीकृत एवेत्युपमाध्वननसत्वेऽिष पृथक्चन्द्रवाचकपदाऽप्रयोगः ॥

अपरं च-जंगन्नाथेनाऽपि केवलयोगरूढपदप्रयोगेषु 'पुष्पधन्ना विजयते जगत् स्वस्करणावशात्'

अर्थशक्तिमुलो बस्तुना उपमाध्वनिर्यथा— बाहि बात यतः कान्ता तां स्पृष्टा मामपि स्पृश । स्विय मे गात्रसंस्पर्शश्चन्द्रे दृष्टिसमागमः॥

# तत्त्वालोकः

इत्यादावेकेनैव पदेन रूढ्यर्थोपस्थितिः योगार्थद्वारा निम्सारत्वावगमश्च भवति, तत्र कविकृतमन्मथरूढपदान्तरानुपादानपूर्वकपुष्पधन्वपदोपादानप्रतिसंधानेन तदीययोगार्थे कुर्वद्रपताधानं बोध्यमित्युपपत्तिः कल्पिना तद्वदेव,

> 'अवलानां श्रियं हृ'वा बारिवा हैस्सहानिशम् । तिष्ठन्ति चपला यत्र'

इत्यत्रापि नारीमेघविद्युदादिरूढपढान्तरानुपादानपूर्वकं अवलावारिवाहादीनां योगरूढपदानां तदीययोगार्थस्यानुसन्धानार्थं कविना प्रयुक्तमिति तदर्थं न व्यञ्जनापेक्षेति दिक् ॥

इत्यं शब्दशक्तिभूलोपमाध्वनि निरूप्य अर्थशक्तिभूलां तामुदा-हरति-अर्थशक्तीति ।

हे वात ! वायो, त्वं तत्र वाहि, यतः —यत्र कान्ता मत्प्राणवल्लमा, तां स्पृष्ट्वा — आमृत्र्य, मामिष स्पृश, तादशस्पृष्टस्पर्शवति त्विय मे मम गात्र-संस्पर्शः शरीरसंसर्गः, चन्द्रे दृष्टिसमागमः । एतेन सीतास्पृष्टत्वत्स्पर्शः सीतास्पर्शसदृशः । सीतामुखं चन्द्रसदृशं इति च अर्थशक्त्या ध्वन्यते ।

तेन च यस्मिन् समये सीतां स्पृष्टवतस्तव स्पर्शः चन्द्रदर्शनं च अनु-भ्यते तदा मदीयसंतापोपशान्तिः आह्वादश्चं संपद्यत इति भावः ॥

अत्रार्थशक्त्या चन्द्रे दृष्टिसमागम इत्यनेन चन्द्रे सीतामुखसाद्द्रयं व्यज्यते ।

अलंकारेणोपमाध्वनिर्यथा — यैर्देष्टोऽसि तदा ललाटपतिनप्रासप्रहारो युधि स्फीतासृक्षतिपाटलीकृतपुरोभागः परान् दारयन् ।

#### तत्त्वालोकः

एतेन तादात्विकवातसंसर्गः सीतासंसर्गमहशः, सीतामुखं च चन्द्र-सहशम् इति व्यज्यते इत्युक्तं भवति । तदेतदाह — अत्रेत्यादिना । 'मृतलसंयोगो घटे' इतिवत चन्द्रे इत्यत्र सप्तम्याः प्रतियोगित्वमर्थः । 'दृष्टिसमागमः' इत्यत्र दृष्ट्यनुयोगिकस्संबन्धः इत्यर्थः । तथा च 'चन्द्र-प्रतियोगिक (साहश्य) दृष्ट्यनुयोगिकस्समागमः' इत्यर्थः । एवं च उपमा नस्योपादानेऽपि उपना ध्वन्यते इति भावः ।

अर्थशक्तिमूलध्वनिर्त्व च-अभिधाव्यापारनैरपेक्ष्येण अर्थस्य अर्थान्तराभिव्यञ्जकत्वम् ॥ उक्तं च ध्वनिकृता —

> अर्थशक्त्युद्भवस्त्वन्यः यत्रार्थः सम्प्रकाशते । यस्तात्पर्येण वस्त्वन्यद्भगनिकत हर्नित विना स्वतः ॥ इति ॥ अर्थशक्तेरहंकारः यत्राप्यन्यः प्रतीयते । अनुस्वानोपमन्यक्क्यः स प्रकारोऽपरो ध्वनेः ॥

अर्थशक्तिम्लविशेषालंकारेण उपमालंकारध्वनने उदाहरणं प्रदर्श — यति— अलंकारेणेति । त्वम् जयापीडः , तदा युधि तात्कालिके

तेषां दुस्सहकामदेहदहनप्रोद्भृतनेत्रानलः ज्वालालीभरभासुरे पुरिरपावस्तं गतं कौतुकम् ॥ अत्र अन्यत्कार्यं प्रकुर्वतः अश्वनयाःयवस्तुकरणात्मकः

#### तत्त्वालोकः

नियुद्धे, शत्रुभिः प्रयुक्तो यः ललाटपतितप्रासप्रहारः फालदेशनिपतितकुन्त प्रहारस्मन्, स्फीतस्य अत्यधिकस्य असृजः रुधिरस्य या स्रुतिः स्रवणं तेन, पाटलीकृतः रक्तवर्णतां नीतः यः पुरोभागः पुरःप्रदेशोऽपि, प्रुपान् शत्रून् दारयन् भिन्दन् येजनः दृष्टोऽसि अवलोकिनोऽसि, तदा तस्मिन् समये तेषां जनानां, दुस्सद्दः सोदुमशक्यः योयं कामदेहदहनपोद्भूननेत्रानलज्वालाली—मन्मथशरीरमस्मीकरणोद्भूतललाटनेत्रविह्वज्वालारशिः तस्य योयंऽ भरः अतिशयः 'प्राग्मारातिशयो भरः' इति वैजयन्ती । तेन भासुरे उल्लासिनिपुरिपी त्रिपुरवैरिण, कौतुकं तद्शीनकुतृहलम्, अस्तं गतं प्रणष्टम् ।

यद्यपि— अत्र ललाटदेशपिततप्रासप्रहारजन्यास्वपाटिलतमुखजया-पीडावलोकनसमये मुखमध्यावलोक्यमानाग्निवर्णस्थ्वर्शनेन ज्वलदिकिविलोचन मदनान्तकस्मरणं जातमिति स्मरणालंकारो व्यज्यत इत्यापाततः प्रतीतिपथम-वतरित तथापि—कौस्तुक स्तमयवर्णनादाक्षिप्तस्य महेश्वरस्य साक्षात्कार एवाभूत् इत्यत्र ताल्पर्यात् न स्मृतिविषयत्वं, अपि तु—यच्चिकचिदारभमाण स्याऽसंभाव्यवस्त्वन्तरकरणरूपः तृतीयो विशेषालंकारप्रकारः । उक्तं च सर्वस्वकृता—'अनाधारमाध्यमेकमनेकगोचरं अशक्यवस्त्वन्तरकरणं विशेषः' इति । तदेतदाह—अत्रेत्यादिना । यत्र यादशं कार्यं विवक्षितं तस्य परिनि ष्पत्तिमालमेव न, यावदसंभाव्यस्यापि वस्त्वन्तरस्य चिकीर्षितस्य वा करणं विशेषालंकारः । एतेन—

विशेषालंकारः । उक्तरूपं त्वां पश्यतः यथोक्तविशेषण-विशिष्टपुरारिदशनमासीदिति निबन्धनात् । करणस्य क्रियासामान्यातमा दश्चितेऽपि सद्भाशात् ।

# तत्त्वालोकः

फलान्तरस्य निष्पत्तिः चिकीर्षाविरहेऽपि या । सः विशेषः चिकीर्षायां प्रसङ्गस्तु ततः पृथक् ॥

इति प्राचीनोक्तस्य प्रमंगाख्यस्य अर्जकारस्य, एकस्निन् क्रियमाणे तज्जातीयस्य प्रसंगतः सिद्धिरनुपङ्गः इति अनुगंगाख्यालंकारस्य च विशेषालंकार एव अन्तर्भावोऽभिमत इति ध्यज्यते ॥

उक्तोदाहरणे विशेषालंकारसमन्त्रयं प्रदर्शयति — उक्तरूपिमिति । प्रामप्रहारपरिहरयमानपाटलितललाटं त्वां प्रयतः कोषातिरेकोद्भूतललाटनेत्र विशिष्टत्रिपुरारिसाक्षात्कारोऽभूदिति घटनात् विशेषालंकारः इत्यर्थे । अत्र दर्शनमासीदिति उपगदनेन समनेत्र्यक्षत्रवनिषे नास्तीति मुचितं भवति ।

ननु-िकचिदारमगागस्य अग्रक्यवस्त्वनारकरणं हि विशेषाछक्कार शरीरम्। इह पुनः अग्रक्यवस्त्वन्तरदर्शनं प्रतीयते इति कथमत्र विशेषाछकार इत्याशंकायां समाधानमाह -करणस्येति । करणस्य कृष्ट्यात्वर्थस्य. किया-सामा-यात्मनः सर्विकिया वेशेषानुगत चह्नास्य, दर्शनेऽपि हशधात्वर्थेऽपि सद्भावात् प्रयोगात् इत्यर्थः ।

अयं भावः - किं करोनी ते प्रश्नस्य पच गुरयुत्तरिते, पाकं करोतीति विवरणदशेनात् क्र-भू अस्पात्वर्यकरणभवनादिकियाणां सकळघात्वर्थसामन्या

यद्यप्ययमर्थोन् न वाच्यः तथापि कौतुकास्तमयवर्णनाळङ्गचः ।।
तेन तदा त्वं तथाभृतः पुरिषुविवावस्थितोऽसीत्युपमा
व्यज्यते । एवं उपमा दिगुदाहृता ।।

#### तत्त्वालोकः

रूपत्वेन अव्यभिचरितत्वाइर्शनेऽपि करणरूपत्वं नान्पपन्नमिति उक्तरुभणस्य विशेषारुंकारस्य नाप्राप्तिरिति । अत एव 'अधिश्रित्य पाचको भवती' त्यादौ न भवनिक्रयापेक्षं पौर्वकारुयं अधिश्रयणस्य, किंतु पाकाद्यपेक्षमिति च्यक्तिविवेककृदुक्तं संगच्छते ।

नन्वेवमपि-विशेषालांकार इत्युक्तं कथं सगच्छताम्, तस्य अवाच्य-स्वात् । वाच्यतादशायां खल्वलंकारत्वमिति चेत् अत्राह-यद्यपि इति ॥

अयं भावः — वान्यतायामेव यद्यप्यलंकारतास्यपटेशः, अथापि बाह्मणश्रमणन्यायेन आपणस्थक्षरयमं जूषादिगतरत्नालंकारस्यपटेशबद्धा तद्-व्यदेशी घटत इति विशेषालंकारत्वस्य न काष्यनुपपत्तिः । एवं च 'माघः शिशुपालवधं विदधत् कविमदवधं विदधे । रत्नाकरः रूविजयं, हरविजयं वर्णयन् व्यवृणोत्' इत्यादिवत् अशवयवस्त्वन्तरकरणात्मकविशेषालंकारत्वा— भावेऽपि न दोष इत्युक्तं भवति ।

तथा चात्र व्यक्तग्रेन (अर्थशिवतम्त्रसंत्रक्ष्यक्रमञ्यक्तग्रेन) विशेषातं— कारेण 'तदा त्वं तथाभूतः पुरिपुरिव स्थितोऽसि' इत्युपमा व्यव्यतं इत्याह्र तेनेति । एवमुभयशिकतम् लोपमाध्वनिरुत्रेय इति दिक्षद्रद्शनतया उदा-हरणानि कानिचित्पदर्शितानीत्याह – एवमुपमेति । एतेन सदशवस्त्वन्तरानु-

भवेऽपि अशक्यवस्त्वन्तरकरणात्मा विशेषाळंकारः इत्युपपादयताऽपि सर्वस्वकृता सादृश्यस्य विशेषाळंकारस्य च व्यङ्गग्रत्वाप्रतिपादनं व्यूनमिति प्रदिशतं
भवति । तथा जयापीडस्य राज्ञः त्रिपुरिपोश्च सादृश्ये व्यव्यमाने बिम्बप्रतिबिम्बभावायत्रयोः रिपुपेरितप्रासप्रहारजनितात्यिषकरुधिरप्रवाहपाटिलतः
ळळाटदेशत्यं, दुर्मर्षणानङ्गदेहदाहप्रवृत्तकाळानळाचिःपटळभासुरत्वयोः साधारणधर्मत्वमिति ॥

दिगर्थश्र—अनुपात्तसंप्राहार्थं सुननम् । तत्र उभयशक्तिस्होपमा-ध्वनेरुदाहरणं यथा —

> अस्याममेयगुण पुर्यपराजितायां अश्वत्थवर्यजुषि दिन्यसरस्समीपे । मध्ये हिरण्मयगृष्टं महिषीयुतं त्वां दृष्ट्या जनो न पुनरेति भवान्तरार्तिम् ॥ [वर. स्त. ८ इलो]

अस्यार्थश्च — हे अमेयगुण — अगणनीयकल्याणगुण, अवराजितायां अवराभिः पुरीभिरजितायां सर्वपुर्यतिशायिन्यामिति यावत्। तदुक्तं — वामनपुराणे —

> तेजस्विनां यद्वदिहार्क उक्तो, नारीषु रम्भाऽऽश्रमिणां गृहस्थः । काञ्ची तथा श्रेष्ठतया पुरीणां, देशेषु सर्वेषु च मध्यदेशः ॥ इति ।

# सनत्कुमारसंहितायाम् —

श्रीमत्काशीपुरीवासाद्वासः काञ्चीपुरे वरः । पुराणामुत्तमा द्वारैः शुशुभे द्वारकोपमा ॥

प्रासादैगों पुरैः गुन्नैः प्राकारैरि सूचकैः । विष्णोः प्रियालयैन्तीर्थैः अयोध्येव पुरातनी ॥

योजनत्रयविस्तीर्णा वासुदेवप्रियालया । नागपर्यङ्कराय्यायां यत्र होते हरिस्ख्यम् ॥

नाशयञ्जगतां पापं काष्ठां गतमपि प्रभुः । इति ।

अपरै: विमतै: अजितायामिति वा । अंस्यां पुरि काञ्चीपुर्यौ दिन्यसरःसमीपे-

पञ्चतीर्थानि सन्त्यत नागाद्यैर्वामभिरुशुमैः । अनन्ततीर्थं ब्राह्मं च हेमाम्भोजसरस्तथा ॥

अग्नितीर्थं कुशाख्यं च कीर्तितानि मनीषिमिः । एतेषामि सर्वेषां श्रेष्ठं नागाह्ययं सरः ॥

इति पुराणप्रसिद्धमनन्तनामाङ्कितं सरः दिव्यसरः तस्य समीपे। कीहरो ! अश्वत्थवर्यजुषि। अनन्ततीर्थप्राग्भागे श्रीमानश्वत्थवृक्षः ग्रसिद्धः तदलंकृते। मध्ये हिरण्मयगृहे पुण्यकोटिविमानमध्ये इत्यर्थः। महिषीयुतम् वक्षस्त्थलसंस्थितया श्रिया पार्श्वद्वयवर्तिनीभ्यां श्रीभूमिभ्यां वा युतं त्वाम, जनः यः कश्चिदपि दृष्ट्वा पुनः भवान्तरार्तिं जन्मान्तरक्लेशं नैति-न प्रामोति।

अत्रापराजिताशब्दश्लेषेण, अश्वस्थाद्यर्थश्लेषेण च परमपदे विद्यमा— नानां भगवर्द्शनं यथा अपुनरावृत्तिकारणं एवमिहापि भगवति प्रपन्नानां सतां

अथोपमादोषाश्चिन्त्यन्ते—१ न्यूनत्वम् २ अधिकत्वम् ३ लिङ्गभेदः ४ वचनभेदः ५ असाद्दरयम् ६ असंभवः इति अस्याः षड्दोषानाहुः ।

## तत्त्वालोकः

भगवहर्शनमपुनरावृत्तिकारणमिति शब्दार्थशक्तिमूळ उपमालंकारो ध्वन्यते।

नन्त्रन—शब्दशक्तिम्लार्थस्य सांकर्योक्त्येव पर्याप्तमिति कुत उभय-शक्तिम्लो ध्वनिरुपेयते इते शङ्कयम् ।

प्रकृतार्थस्य अप्रकृतार्थेनीपम्यं प्रतीयमानं न केवलं शब्दशक्तिम्लाथो श्रयं, नापि अर्थशक्तिम्लार्थाश्रयं, अपि तु उभयविधार्थाश्रयं तच्चैकमेवेति व्यक्त्यानैक्यात् नोभयशक्तिम्लध्वन्योस्तंकरप्रसंगः । एवमन्येऽपि प्रभेदा उन्नेयाः इति दिगर्थः ॥

इत्थं सप्तभेदामुपनां निरूप्य-उपमायां चमत्कारमपकर्षन्तः पर्यवसाने रसापकर्षमि ये जनयन्ति तेषां दोषत्वम्, दूषकताबीजं च कचित् न्यृनत्वम् कचिदाधिक्यम्, कचिल्ठिङ्गानानुरूप्यम्, कचिद्रचनानानुरूप्यम्, कचित् असादृश्यम्, कचिद्रसंभवधित एतेषां पृथग्दोषत्वं वामनेन अमिहितम् । अथ कचिद्रपनादः प्रदर्शित इति तद्द्रयमप्यनपेक्षितं कान्यदोषेषु एषामन्त-भिवसंभवादित्यभिप्रायेण नाचीनोक्तमनुवदित — अथेत्यादिना ।

तदुक्तं-वामनेन काव्यालंकारे— 'हीनत्वाधिकत्वलिङ्गवचनभेदा -सादृश्यासंभवास्तद्दोषाः' [का. सू. ४-३-८] इति ।

तत्रोपमेयादुपमानस्य अपकृष्टत्वं न्यूनत्वम् । उत्कृष्टः त्वमाधिक्यम् । द्वयमपि जात्या ममाणेन धर्मतो वेति प्रत्येकं विविधम् । तत्र जातिप्रमाणगतन्यूनत्वाधिकये यथा—

चण्डालैरिव युष्मामिः साहसं परमं कृतम् ॥

#### तत्त्वालोकः

तत्र न्यूनतास्वरूपमाह-तत्रेति । इयं च न्युनता जात्या प्रमाणेन धर्मेण चेति त्रेधा । उत्कर्षस्वरूपमाह-उत्कृष्टत्विमिति । उपमाप्रयुक्ताधिक्यनि वन्धनापकर्षप्रयोजकिमिति यावत् । एवं न्यूनत्वं आधिक्यं च त्रेधा संभव-तीत्याह-द्वयमपीति । जात्या न्यूनता नाम ब्राह्मणत्वादिजात्या इत्यर्थः । प्रमाणेन परिमाणेन, धर्मतः साधारणधर्मत इत्यर्थः । तत्र जातिप्रमाणकृत-न्यूनत्वादि उदाहरति-तत्रेति । अत्र साहसकारित्वं साधारणधर्मे निमित्ती-कृत्य जात्या अधिकानां त्रैवर्णिकानामुपमेयत्वम्, ततो न्यूनानां चण्डालानामु-पमानत्वमिति तयोरूपमा परिकल्पितेति उपमेयजातित उपमानजातेन्यूनत्वमिति जातितो नोपमानाया उपमाया इदमुदाहरणम् ।

ननु — नित्यत्वे सत्यनेकव्यक्तिसमवेतस्य सामान्यस्य उत्कर्षापकर्ष बोगः कथमुपपद्यत इति शंक्यम् – व्यक्तौ जन्माचारादिना उत्कर्षापकर्षसन्वे हीनव्यक्तिवृत्तित्वरूपस्येव न्यूनत्वस्य जातौ विवक्षितत्वात् । अत एव – शास्त्रेषु प्रायेण जातिविषये बहुधा गतिर्विज्ञायते (१) सन्ततिविशेषप्रसूति लक्षणजातिप्राधान्यवादः (२) दया – दाक्षिण्यविनयविद्यान्वितवृत्तितिशेष रूपाचारप्राधान्यवादः इत्यादि । आद्यस्तु कलिकोलाहलाकृष्टैः कतिपय-

जनैरेव तत्र तत्र सांकर्यकरणे प्रवृत्तिरुपलभ्यते । अतश्च कालकमेण सन्तरितित्रोषप्रसूतिलक्षणंजातिप्राधान्यमस्तमियादेव यदि प्रजाः अजागरूका भवेयुः । अयं च सन्ततिविशेषप्रसूतिलक्षणजातिप्राधान्यवादः मनु— सम्मतः । तद्वक्तं मनुना—

तपोबीजप्रभावैस्तु ते गच्छन्ति युगे युगे । उत्कर्ष चापकर्षं च मनुष्येष्विह जन्मतः ॥ [१०.४२] इति ।

आचारलक्षणजातिप्राधान्यवादश्च उद्ध्यलद्तादिसम्मतः । अत एव 'चण्डाल'शब्दव्युत्पत्तिनिमित्तं प्रदर्शयता उद्भयतद्तेन — नण्डं विकटं अलं अलंकारो यम्य इत्युक्तम् । शाक्टायनश्च पतिचण्डिभ्यां आलञ् [उणदि सू. ११४] इति व्युत्पत्तिं प्रदर्शयामास । चण्डयते कुप्य-तीति 'चिडिकोपे' इति धातोः आलञ् औणादिकः । एवं च आचारादि रूपगुणनिमित्तो व्यपदेशः । एष चाचारप्रधान्यजातिवादः न सन्ततिविशेष प्रसूतिलक्षणब्राह्मणत्वादिजातिनिराकरणेन शीलवृत्तादेरेव ब्राह्मणादिशीलप्रवृत्ति निमित्तवपरः । किन्तु ह्व्यकव्यभोक्तृत्वाहितानिरासकाप्रशस्त्यप्रतिपादनपरः । अत एव बोधायनमहर्षिः

> विद्या तपश्च योनिश्च-येतत् ब्राझणकारणम् ! विद्यातपोभ्यां यो हीनः जातिब्राह्मण एव सः ॥

इति 'जातिब्राह्मण एवे 'त्येवकारेण कर्मश्राह्मण्यं निराचकार न तु जन्मतो ब्राह्म-ण्यमपि। अतश्च चण्डाळशब्दः वर्णसंकरजाति बेशेषपर इति मन्वादिसंमतो जातिळक्षणप्रसूतिमूळो बोध्य इति जन्मकृतोत्कर्षापकर्षौ ब्यक्त्यधीनौ !

एवं च जन्मनिमित्तिका जातिः यावच्छरीरपातं अविनाशिनी

## वह्निस्फुलिङ्ग इव मानुरयं चकास्ति।

#### तत्त्वालोकः

इत्युक्तम् । अत एव श्रीमन्तिगमान्तगुरुमिः 'अतश्च स्वस्य जातिमनपहाय । तत्तज्जात्युचितप्रक्रियया भगवत्वेद्भयेस्य प्राप्तत्वमभिधाय,

तमक्रुद्रे रजः क्षत्रे ब्राह्मणे सत्वमुत्तनम् ।

इत्युक्तरीत्या सत्वादिगुणतारतम्यम् छकं शारीरं ब्राह्मण्यादिकमन्यत् । तादश सत्वादितारतम्यनिबन्धनं मानसं प्रविज्ञातिमाधारणं ब्राह्मण्यमन्यत् । शरीर गुणविशेषज्यविश्वताः ब्राह्मण्यवादयः जातिविशेषाः औरपित्तकाः मरणान्ताः स्थिरा एव । मानसमत्वादिगुणोन्मेषम् छा ब्राह्मण्यवादयः सर्वजातीयानां सम्मावनार्धाः । तत्र प्रह्वादादिषु जन्मतिसद्धाः । अन्येषु सदाचार्य सम्बन्धविशेषादागन्तुकाः । तत्रापि शरीरजातिनिबन्धनाः केचन नियमाः असाधारणाः । मानसजातिनिबन्धनाः पुरुषार्थतदुपायप्रशसादयः सर्वजाति साधारणाः । सर्वत्र शारीरो भानसो वा संभावितस्समुत्कर्षः गर्वहेतुश्चेत् अनर्थकरः । उभयत्र संभाव्यमानम्वयकर्षः स्वस्वरूपविज्ञानेन कार्यण्यममि वर्धयन् अकिञ्चनाधिकारे उपायिवशेषे प्रवर्तयतीति चेत् पुरुषार्थहेतुत्वेन स्वाध्य एव । एवं जातिव्यवस्थायां जात्यनुगुणशीलव्यवस्थायां सत्यामपि सर्वेषां भगवद्भकतत्वनिबन्धनाया उद्देश्यत्वप्रतिपत्तेने विरोधः' इति सम्यङ निरूपितम् ।

उपमेयापेक्षयोपमाने प्रमाणगतन्युनतायाम् उदाहरणमाह~वहिस्फु-लिङ्ग इति। इह वहिस्फुलिङ्गभान्वोः उपमायाम् उपमेयभूतभान्वपेक्षया उपमाने

अयं पद्मासनासीनश्चक्रवाको विराजते । युगादौ भगवान् वेधाः बिनिर्मित्सुरिव प्रजाः॥ पातालमिव नाभिस्ते पर्वताविव च स्तनौ । वेणीदण्डः पुनरयं कालिन्दीपातसन्त्रिभः॥

## तत्वालोकः

विद्वकणे परिमाणन्युनरवं व्यक्तमेवेति उपमेयापेक्षया उपमाने न्यूनपरिमाणता-अजगजान्तरन्यायं स्मारयति ।

अथ उपमेयापेक्षया उपमाने जात्याधिक्यस्य सरस्वतीकण्टाभरणोकतम् उढाहरणं प्रदर्शयति-अयमिति । अत्र वेधसः चक्रवाकस्य चोपमा
परिकल्पिता । परं तु तिर्यग्जातेश्वक्रवाकस्य देवजातेरत्यधिकस्य ब्रह्मण
उपमानभावः परिकल्प्यमानः चमत्कारापकर्षे जनयतीति भावः । इदं च पर्ध हीनत्रिपर्ययस्योदाहरणमिति भानहः ।

एतेन काव्यालंकारसूत्रे जात्याधिकस्य

''विशन्तु विष्टयः शीव्रं रुद्रा इव महीजसः ॥ इति यत् वामनेन उदाहृतं तन्मन्दम् । विष्टित्वस्य मनुष्यत्वादिवज्जातिस्वान् प्रसिद्धेरिति ।

उपमेयापेक्षया उपमाने प्रमाणाधिक्यं दोष इति तमुदाहरति — पातालमिति । अत्र नाभिक्षपोपमेयापेक्षया पातालक्षपोपमाने, स्तनक्षपोप मेयापेक्षया पर्वतक्षपे उपमाने, वेणीक्षपोपमेयापेक्षया कालिन्दीप्रवाहरूपोपमाने चाधिकप्रमाणवत्वं लोकिस द्धमिति हास्यास्पदमिति उपमेगापेक्षया उपमानेऽधिक परिमाणवत्वं कचिद्दोष इति भावः ।

अत्र चण्डालादिभिरूपमानैः प्रस्तुतोर्थः अत्यन्तमेव कद-थित इति अनुचितार्थतायामिमे न्यूनाधिक्ये पर्यवस्यतः ॥ धर्मतो न्यूनाधिक्ये त हीनाधिकपदस्वरूपौ दोषौ । यथा —

## तत्त्वालोकः

इत्थं प्राचीनालंकारिकानुरोधेन जाति—प्रमाण-कृतन्यूनत्वाधिक्ययोः पार्थक्येन दोषत्वे सत्यपि काव्यप्रकाशकारादि नव्यालंकारिकानुरोधेन उक्त मेदचतुष्ट्यस्य अनुचितार्थतायां पर्यवसानान् नानयोः पृथम्दोषत्वम् इत्याह — अत्रत्यादिनाः । कदर्थितः तिरस्कृततां नीतः इत्यर्थः ।

न च उपश्लोक्यस्य निन्दाया अभिव्यज्यमानायां अनुचितार्थत्वम् अत्रोपञ्छोक्ये निन्दा अभिव्यज्यत इति अत्र अन्योरन्तर्भाव इति वाच्यम् । अतिन्युनस्य अत्यधिकस्य वा उपमानस्योपादानेन प्रकृते निन्दोपहासादिप्रत्या-यकतया अस्त्येवानो चित्यमित्यनुचितार्थतास्त्येव ।

केचित्तु दोषान्तररुक्षणानाकान्तत्वे सत्यो चित्याभाव एवानेचित्यमिति अनुचितार्थत्विमत्याहुः । एवं चात्रानुचितार्थत्वमस्त्येवेत्युक्तं भवति । उक्तं च काव्यप्रकाशे दशमान्ते उपमायामुपमानम्य जातिप्रमाणगतं न्यूनत्वं अधिकत्। वा ताहशि अनुचितार्थत्वं दोष इति -

इत्य जातिप्रमाणाभ्यां यून्नताधिक्ययोः अनुचितार्थत्वेऽन्तर्भावं प्रति-पाद्य धर्मतो न्यूनत्वाधिक्ये तु हीनाधकपदत्वरूपौ देषौ इत्युपपादयति — धर्मत इति ! मौज्ज्ञ्या मुझद्रभिनिभित्या मेखल्या लांछितः चिन्हितः

स मुनिलोञ्छतो मौद्धचा कृष्णाजिनपटं वहन्। व्यराजनीलजीमृतभागादिउष्ट इवांद्यमान्॥

अत्राघे उपमानस्य मौद्धीप्रतिबिम्बः तटिल्लक्षण धर्मो न निबद्ध इति न्यूनत्वम् ।

#### तत्त्वालीकः

कृष्णाजिनपटं कृष्णमृगचर्मरूपं पटं वहन् वसानः स मुनिः नीलेन-नीलव-र्णेन जीमूतभागेन मेघशकलेन आश्विष्टः संयुक्तः अंशुमानिव ब्यराजत् शुशुभे अत्र धर्मन्यूननामुपपादयति-अत्रेति ।

अयं भावः — मुनि-सूर्ययोः उपमायां मौझीलांछितस्य कृष्णाजिन धारिणः मुनेरुपमेयस्य केवलनीलजीमूनमागाश्चिणि अंगुमालिन्युपमाने (मौझीप्रतिवस्तुनो त्रियुतः अनुपादानात्) प्रतिबिम्बभूतधर्मानुपन्यासान्य्यूनता। सत्यां तु तस्यां मुनिस्र्ययोरुपमायां तद्विशेषणयोः कृष्णाजिननीलमेघयोः बिम्ब प्रतिबिम्बमाववतोः मौझीतिरतोः बिम्बप्रतिबिम्बभावः परिकरूपयितुं शक्य-स्त्यात्। न चात्रेका तिरत् निर्दि प्रेति मौझीप्रतिबिम्बभूतस्य उपादानं न कृतमिति न्यूनपदत्वमेवेति।

न च — अत्र जीमूत्रग्रहणे वि विद्युतीऽपि सस्मह वरितस्याक्षेप इति स्यूनपद्दन्वं परिहर्तुं शक्यमित वाच्यम् । तितमन्तरेण नालजीमूतसङ्गावात् व्यभिचार इति न जीमूत्रमात्रेण तिहत आक्षेपरशक्यः । अत एव प्रदीपकृता – चाक्षेपादिनाऽपि स्पष्टं प्रतीयते । अविनाभावाद्यभावादिति स्यूनपद्दवमेवैतत् इत्युक्तम् ॥

## स पीतनासाः प्रगृहीतशाङ्गः मनोज्ञभीमं वपुराप कृष्णः ।

## तत्त्वालोकः

यच काव्यालंकारसूत्रकृता वामनेन 'अव्यभिचारे तु भवन्तौ प्रतिपत्तिः केन वार्यते' इत्युक्तवा 'धर्मयोरेकनिर्देशेऽन्यस्य संवित् साहचर्यात्' इति [वामन.का.सू ४-१ १०] सूत्रयित्वा—

> निर्षि ष्टेऽपि बहिर्घने न विरमत्यन्तर्जरद्वेशमनो खतातन्तुततिच्छिदः मधुपृषित्यङ्गाः पयोबिन्दवः । चूडाबबरके निपत्य कणिकाभावेन जाताश्रिशशोः अङ्गारफालनभग्ननिद्रगृहिणीचित्तव्यथादायिनः ॥

इति उदाजहार । 'अत्र मधुपृषतां वृत्तत्विपङ्गन्वे सहचरिते । तत्र पिङ्गशब्देन पिङ्गत्वे प्रतिपन्ने वृत्तत्वप्रतीतिभवति' इति उपपादयामास, तन्नोपपद्यते ।

पिङ्गत्वसहचरितवृत्तत्ववत् माधुर्यादेरपि प्रतिपत्तिप्रसंगः साहचर्या बिशेषात् । यद्येवं तदा —

> 'दुः सामितप्तस्य जनस्य जाने तुषारशीतः प्रतिभाति विद्वः । '

इत्यत्र वहाविष शीतत्वसाहचर्यात्पाण्डुत्वस्यापि प्रतिपत्तिप्रसंगः। तस्माद्य स्यैव धर्मस्य निर्देशः तस्यैव प्रतिपत्तिः न्याय्या नान्यस्येति तु महिमभद्गः।

धर्मत आधिक्येऽधिकपदत्वरूपो दोष इति मत्वा तद् उदाहरति— स पीतवासा इति । पीतं वासो वस्त्रं यस्य सः पीतवासाः पीताम्बरधारी,

## शतहदेन्द्रायुधवानिशायां संसुज्यमानश्शशिनेव सेघः ॥

# द्वितीये उपमे यस्य शङ्कादेरनिर्देशेन शशिनो ग्रहण मतिरिच्यते इत्याधिक्यम् ॥

#### तत्त्वालोकः

इदं च विशेषणं मनोज्ञताप्रतिपन्यर्थे, प्रगृहीतं शार्के येन सः प्रगृहीतशाङ्गः गृहीतधन्वा, इदं च विशेषणं भयजनकत्वप्रतिपन्यर्थम्, सः कृष्णः मनोज्ञं च तद्भीमं च मनोज्ञमीमं वपुराप-प्राप। क इव शतह्रदेन्द्रायुधवान् विद्युच्छक धनुभ्यौ विशिष्टः निशायां रात्रौ शशिना संसुज्यमानो मेघ इव। अत्रापि विद्युद्धिशेषणं मनोज्ञजनकत्वप्रतिपन्त्यर्थे। इन्द्रायुधविशेषणं मनोज्ञजापति पन्त्यर्थम्। अत्र उपमाने धर्मतः आधिवयमुपपादयति—द्वितीये इति।

अयं भाव: - मेघकृष्णयोरुपमा । तत्र उपमेये पीतवासस्त्वं प्रगृहीत शाक्षत्वं च विशेषणद्वयमुपात्तम् । उपमाने मेघे उपमेयविशेषणद्वयस्थानापत्रं शतहदेन्द्रायुधवत्वं चेति विशेषणद्वयमुपात्तम् ।

यत्पुनरुपमाने शशिसंसर्गरूपं तृतीयविशेषणमुपात्तम् । तदिषिकं भवति । न ह्यतत्स्थानापन्नः कश्चिद्धः उपमेये निर्दिष्टः । तस्मादुपमाने शशिसंसर्गो नोपादेयः । उपमेये कृष्णे शंखसंसर्गो यदि विवक्षितः तदा उपमानेऽपि मेघे शशिसंसर्गवद्वाच्यः । न चात्र तथा कृतः । अपि तु उपमाने शशिसंसर्ग उक्तः । उपमेये तत्स्थानापत्रशंखसंसर्गो गम्य इति (अयुक्तमिति) उपमानेऽधिकविशेषणोपादानप्रयोज्यनाधिवयं समस्तीति ।

लिङ्गवचनभेदो यथा—

-

माग्याभावात् करम्थोऽपि चिन्तारत्नमिव च्युतः । सक्तवौ भक्षिता देव शुद्धाः कुलवधूरिव ॥ इि ।

#### तत्त्वालोकः

उक्तं च प्रकाशकृता—अत्रोपमेयस्य शं वादेरनिर्देशे शशिनो ग्रहण-मतिरिच्यत इति अधिकपदत्वम् इति । भामहम्तु-अत्र शंखस्यानुपादाने ऽप्यदोषतामाह—

> शिनो प्रहणादेतदाधिक्यं किल न ह्ययम् । निर्दिष्ट उपमेयेऽथ वाच्यो वा जलजोऽत्र तु । न सर्वसाह्यपमिति विस्तरेणोदितो विधिः ।

इति । अयं च भामहाभिप्रायो न प्रन्थकृदभिप्रायः ॥

इत्थं जाति-प्रमाणन्यूनताधिनयम् लकोपमादोपयोः अनुचितार्थेत्वरूपे काव्यदोषे धर्मन्यूनाधिक्यम् लकोपमादोषयोः न्यूनाधिकपद्स्वरूपदोषयोरन्तर्भाः वमभिधाय लिङ्गवचनभेदयोः प्रकमभङ्गान्तर्भावं विबक्षः लिगंबचनभेदावुद-इरति-लिङ्गवचनेति ।

भाग्याभावात् दैवानुकूल्यराहित्यात् , करस्थोऽपि हस्तगतोऽपि चिन्ता रत्नमिव चिन्तामणिरिव च्युतः श्रष्ट इत्यर्थः । अत्र पूर्वाभें च्युतः इति पुलिङ्गं नपुंसकेन चिन्तारत्नेन नान्वेति । यदि तु च्युतमिति नपुंसकनया विपरिणम्यते तदा उपमेये च्यवनरूपधर्मस्य समन्वयो नोपण्यत इति उपमेये उपमाने वा अन्वेतुं शक्यो नोभयत्रेति टिङ्गभेदः प्रक्रमभङ्गस्यः । उत्तराभं

इमौ प्रक्रमभङ्गान्तर्भूतौ । कथं च्युतत्त्वादिरत्र साधारणधर्मो भवितुं नाईति । उपमानोपमेययोर्मध्ये यत्र लिङ्गवचनसारूप्यं तत्त्ववास्य समन्वयेनोभयान्वयाभावात् ।

## तत्त्वालोकः

हे देव ! कुळवधूरिव पतिव्रतेव, शुद्धाः शर्करादिमधुरद्रव्यसंयोगरहिताः, सक्तवः ठाजादिकणा भक्षिताः । अत्र उपमेये अन्वीयमानस्य बहुवचनान्तस्य उपमानभूतवधूपदार्थे अन्वयाभावात् प्रक्रमभङ्गरूपः तदाह - हमाविति । प्रक्रमस्य प्रस्तावौचित्यस्य भङ्गः विच्छेदः यत्र सः प्रक्रमभङ्गः । तदुक्तं अन्यत्र —

'प्रक्रमस्यान्यथात्वेन प्रतीतौ प्रस्खलद्भतौ । ह्यादः स्फुरन्ननास्वादी यत्र ग्लानत्वमञ्जुते ॥ दोषः प्रक्रमभेदाख्यः शब्दानौचित्यभृश्च सः । ' इति ।

अस्य दूषकताबीजं च-यस्य यत्र यत्रान्वयेन भाव्यं तत्र सर्वेत्रेकरूपेण सृतायाः प्रतीतेः स्थगनसुप्धातो वा ।

ननु

'गुणैरनध्येः प्रथितो रत्नैरिव महार्णवः'

इत्यत्र लिङ्गभेदस्य

'तद्वेषोऽसदृशोन्याभिः स्त्रीभिर्मधुरताभृतः'

इत्यत्र वचनभेदस्य च यथा न दुष्टत्वमिति वक्ष्यते तद्वदेवात्रापीति कथमत्र प्रक्रमभङ्ग इत्याशंकते-कथमिति । समाधत्ते-उपमानेति ।

## तथा चोपात्तविशेषणविशिष्टस्यैवोपमानत्वम्रुपमेयत्वं वा भवेत् ।

#### तत्त्वालोकः

एवं चाल पूर्वोर्द्ध करस्थपदार्थच्युतपदार्थस्य लिङ्गवचनसारूप्यमस्तीति तत्रैव समन्वयेनं उपमानेऽन्वयाभावात । उत्तरार्धे 'शुद्धाः' इति पुत्रपृम्सक सक्तुपदार्थसारूप्यं लिङ्गवचनयोरिति सक्तुपदार्थ एव समन्वयात् उपमाना-न्वयाभावात् इत्यर्थः । तथा च उपाचधमिविशिष्टस्यैव उपमानत्वम् उपमेयत्वं वा प्रतीयेत । अन्यतरिमन् प्रतीयमानं (धर्ममादाय) धर्मान्तरमादाय उपमानिर्वोद्धा स्यात् । न च तथा प्रस्तुतम् । ततश्चोपमानो मेययोः कस्य चिन्सविशेषणत्वम् , अन्यस्य नेति विशेषणप्रक्रमभङ्गोऽस्येवेति आह—तथा चेत्यादिना ।

वस्तुतस्त्वत्र — वचनभेदोदाहरणे—कुलवधूरित्यस्य बहुवचनान्तत्वेन विपरिणामे सित पुलिङ्गसक्तुपदार्थेन स्त्रीलिङ्गकुलवधूपदार्थन चान्वयः संपद्यते। एवं 'गुद्धाः' इत्यस्यापि उभयत्रान्वयः उपपद्यते कुलवधूपक्षे गुद्धत्वं अन्यविषयकानुराणिदिशून्यत्वम् , मकत्रक्षे गुद्धत्वं आम्बाद्यताप्रतिबन्धक वस्त् मंपर्कशून्यत्विमिते यद्यपि समाधातुं शर्म्यम् । एवमेव कचित् वाक्यभेदं परिकल्प्य अन्वयगोधनिर्वाहः कियते अधापि 'संभवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदो हि नेप्यते' इति न्यायेन वाक्यभेदकवामन्तरा अन्वयगोधानुकूल्यसंपादन युक्तमित्यसिप्रायेण दोष्मध्ये परिगणनं वृतमिति बोध्यम् ।

इत्थं वामनोक्तेषु षट्सु द षेष चतर्णो दोषविञेषयोग्न्तर्भावमुपवाद्य धर्मस्य अनुगामित्वविवक्षायां कालप्रुषविध्यादीनामुपमेयोपमानयोग्न्यतरत्रैव

प्रतीयमानेन तु धर्मान्तरेण उपमा निर्वोद्धा स्थात् । ततश्च उपमानोपमेययोः कस्यन्त्रित्सविशेषणत्वमन्यस्य नेत्येवं विशेषणप्रक्रमभङ्गरूपता ।

केचित्त-कालपुरुष-लोडर्थादिभेदमि दोषमाहुः।

यथा — तस्यापनोदाय फलप्रवृत्ताः

तुपस्थितायामिष निर्व्यपेक्षः।

त्यक्ष्यामि वैदेहसुतां पुरस्ताः

तसमुद्रनेमिं पितुराज्ञयेव॥

अत्र समुद्रनेमिनत्यजमिति अन्वेति न तु त्यक्ष्यामीति।

## तत्त्वालोकः

आनुक्लयं नोभयत्रेति सोऽपि भेदः प्रक्रमभङ्ग एवान्तर्भवतीति हृदये निधाय केषांचिद्रुद्रटादीनां मतमनूद्योदाहरति । केचित्तिति । कालाः—मृत भविष्यद्वर्तमानाः । पुरुषाः—प्रथममध्यमीत्तमाः, लोडर्थः -विधिनिमन्तणा मन्त्रणामीष्टसंप्रश्न प्रार्थनादिः ।

चारमुखात्सीताया अपवादं श्रुत्वा तत्परिहारोपायान्तरमनवगत्य सीताः त्यागेनैव तं परिमार्ष्टुमिच्छू रामभद्रः आह— तस्येति । तस्य अपवादस्य, अपनोदाय परिमार्जनाय, फलप्रवृत्ती अपत्यलाभे उपस्थितायाम्—मन्निहिताया भिष, निर्ध्यपेक्षः निःस्पृहस्सन् वैदेहसुताम 'जनको ह वैदेह आसांचक' इति श्रुत्यन्तजोषुप्यमाणपरिशुद्धतमजनकसुतामिष, पुरस्तात् पूर्व वनगमना त्प्राक्, पितुराज्ञया दशरथवचनानुसारेण समुद्रनेमिमिव भूमिमिव, त्यक्ष्यामि हास्यामि इत्यर्थः ।

अत्र कालभेदस्य दोपत्वे हेतुमाह-अत्रेति । अत्र त्यक्ष्यामीति

पुरुषभेदो यथा--

शरीरमात्रेण नरेन्द्र तिष्ठन्
आभासि तीर्थप्रनिपादितर्द्धिः । आरण्यकोपात्तफलप्रस्तिः स्तम्बेन नीवार इवावशिष्टः ॥

नीवारे आभातीत्यन्वेति न त्याभासीति ।

#### तत्त्वालोकः

प्रतिपाद्यभविष्यत्कालाविज्ञत्नियाविशेषस्य वैदेहसुतायामन्वय इव न समुद्र नेमिरूपेऽर्थे इति भविष्यत्कालघटितत्यागस्य भूनकालघटितत्यागकर्मीभूतसमुद्र नेमिरूपार्थानन्वयात् धर्मस्य नानुगामित्वमिति । त्यक्ष्यामीति प्रकृतभविष्य त्कालेनानिर्वोहात्कमभङ्गः इति भावः ।

एवं पुरुषभेदेऽिष धर्मे साधारण्यं हीयते तरुदाहरति- श्रारीरमात्रे । हे नरेन्द्र नरश्रेष्ठ रघो । तीर्थप्रतिपादितिर्द्धः सत्पात्रवितीर्णेश्वर्यः

योनी जलावनारे च मन्त्राद्यष्ट।दशस्विप । पुण्यक्षेत्रे तथा पात्रे तीर्थ स्याद्शेनेष्विप ॥

इतिहलायुधः। शरीरमात्रेण तिष्ठन् आरण्यकोपात्तफलप्रस्तिः अरण्ये भवाः आरण्यकाः मनुष्याः मुनिप्रमुखाः अरण्यान्मनुष्ये (पा. स् . ४-१ १२९) इति वुञ्पत्ययः। तैः उपात्ता फलमेव प्रस्तिर्यस्य सः स्तम्बेन काण्डेन अवः शिष्टः, प्रकृत्यादित्वात् तृतीया, नीवार इव तृणधान्यमिव आभासि शोभसे।

अत्र प्रक्रमभङ्गमुप्पादयति—नीवार इति । अयं भावः – अत्र रघोः नीवारस्य चोपमोपनि बद्धा । साधारणधर्मश्च भानम् तस्य सम्बोध्ये उपमेये रघौ

विध्यादि भेदी यथा (रघुवंशे)

आशास्यमन्यत्पुनरुक्तभृतं श्रेयांसि सर्वाण्यधिजग्ग्रुषस्ते । पुत्रं लभस्वातमगुणानुरूपं भवन्तमीड्यं भवतः पितेब ।।

भवन्तमलभतेति अन्वेति न तु लभस्वेति ॥

## तत्त्वालोकः

आभासि इति मध्यमपुरुषे। इन्वेति, उपमाने नीवारे तु आभातीत्येव । अतश्च सम्बोध्योपमेयान्वय इव उपमाने अन्वयो न भवतीति प्रकृतमध्यमपुरुषेण उप-माया अनिवाहात् प्रक्रमभङ्गो दोष इति ।

विद्यादिभेदमुदाहरति – दिध्यादीति। रघुं प्रति वरतन्तुशिष्यस्य कौस्यस्य वाक्यम् । सवणि श्रेयांसि समस्त नमङ्गलानि अधिजग्मुषः प्राप्तवतः ते तव अन्यत् पुत्रलाभातिरिक्तम् आशास्यम् आशीस्साध्यम् आशंसनीयं पुनरुकतभूतम् पौनरुकत्यदोषप्रस्तम् पुत्रज्यातरिक्तांशस्य सर्वस्यापि सिद्धत्वात् पिष्टपेषणन्यायसाजात्यप्रसङ्ग इति यावत् । किंतु ईड्यं स्तुत्यं भवन्तं भवतः पितेव आत्मगुणानुरूपम् आत्मगुणसदृशम् पुत्रं लभस्व प्राप्नुहि । आशिषि-लिङ् लोटो [पा.सू. ३—)—१८२] इत्याशिष लोट् ।

अत्र प्रक्रमभन्नमुष्पादयति भवन्तिमिति । अत्र भवतः पिता भवन्तं यथा अलभत तथा त्वम् त्वया तुल्यगुण पृत्रं लगस्व इति, न तु भवतः पिता लगस्वेति । एवं चात्र आशास्यमानताविशिष्टपुत्रलाभस्य उपमेये युष्मदर्थेऽन्वयः ।

तद्वत् आशास्यमानान्यरहितपुत्रलाभान्वययोग्यिवतिरे सिद्धत्वेन अनन्वयात् आशीःप्रक्रमभङ्गः इति भावः । विध्यादीनामित्यादिशब्दात् संप्राह्यस्य आशिषो भेदः उदाहृतः । विधिभेदस्य तु—

गंगेव प्रवहतु ते सदेव कीर्तिः ।

इत्यादि संप्राह्मम् । कालपुरुषविध्यादिभेदो दोष इति काव्यप्रकाशकारादिप प्राचीनेन रुद्रटेनाभिहितम्

> सामान्यशब्दभेदस्सोयं यत्रापरत्र शक्येत । योजयितुं नाभग्नं तत्सामान्य।भिधायि पदम् । तिल्लङ्ककालकारकविभक्तिवचनान्यभावसद्भावात् । रभयोस्समानयोरिति तस्यां भिषेत किंचित्तु ॥

इति । तदेतदेव प्रकाशकृता अभिहितम्—कालपुरुषविध्यादिभेदेऽपि न तथा प्रतीतिरस्खलितरूपतया विश्रान्तिमासादयतीति असाविष भग्नप्रक्रमतयैव व्याप्तः इति ।

यद्यपि महाभाष्ये पस्पशाहिके 'रक्षोहागमलध्वसन्देहाः प्रयोज-नम् ' इति व्याकरणाध्ययनस्य मुख्यं प्रयोजनपञ्चकं प्रदर्श्य आनुषङ्गिकानि प्रयोजनानि प्रदर्शयता पतञ्जलिमहर्षिणा

उतौरवस्मै तन्वं विसस्ते । जायेव पत्य अञ्चती सुवासाः ।

इत्युत्तरार्धया ऋचा प्रत्यक्षतः शब्दस्वरूपस्य श्रोत्रेणोपलम्भेऽपि प्रकृतिप्रत्यय विभागतद्रथपरिज्ञानवतः वाक् स्वात्मानं विवृणुते इत्यादिना व्याकरणज्ञानस्य युक्ततां उपपादयिष्यता प्रथमतः तद्यथा जाया पत्ये कामयमाना सुवामाः स्वमात्मानं विवृणुते एवं वाग्विदे वाक् स्वमात्मानं विवृणुते इति व्याख्यातः

असाद्दश्यासंभवावुषमायां अनुचितार्थतायां पर्य-वस्यतः।

## तत्त्वालोकः

विन अत्रापि कालपुरुषविध्याद्यर्थव्यत्यासपरिकल्पने बाधकं नाम्तीति वक्तुं शक्यम् । अथापि अस्य प्रकृतार्थप्रतीतिविधातस्यानुभवगोचरस्य सत्वाद्दोष— विषयत्वमपरिहरणीयमित्यात्रयः ।

एवं सहृदयहृदयविसंवादिधर्मनिमित्तक सादृश्यं यत्रोपनिबद्ध्यते तत्र असादृश्यस्य उपपत्तिशृत्योपमानपरिकरूपनेन असंभवस्य च पृथग्टोषःवममिहितं प्राचीनविमनादिभिः तदेतदनुभाष्य, तयोः परिगणितेषु काज्यदोषेष्वन्तर्भाव माह – असादृश्येति ।

असादश्यासंभवौ वामनेन प्रविश्तिौ-अप्रतीतगुणसादश्यमसादश्यम् (का. सू. ४ २ १०) अनुपपित्तरसंभवः (४ २ ००) इति ।

ननु असाद्दयस्य कथमनुचितार्थतायां पर्यवसानम् १ अनुचितार्थत्वं च किद्दामिति चेदुच्यते-साद्दयमात्रसारा ह्युपमा, साद्दर्यं च साधारणधर्म-संबन्धः, स च धर्मे साधारण्यमूरुः । तत्वं च कचिदनुगामितया कचिद्धिम्ब प्रतिबिम्बभावदिना बा भवित्रव्यम् येन केनाऽपि प्रकारेण धर्मे साधारण्यं सहृदयसंवादं न रुभेत चेत्तदा असंबद्धार्थघटना कविना कृतेति प्रकृतोत्कर्षः न सिद्ध्यतीति उपरुरोक्यमानार्थोत्कर्षाभिष्रायेण प्रयुक्तापि तद्प्रतिपादने भौचित्यविरद्यः स्पष्ट एव । इदमेव असाहृद्यं अनुचितार्थत्वं च । एव-मनुवपत्तिरूपोऽसंभवश्च ॥

असादृश्यं यथा- (वामनस्य काव्यालंकारस्त्रे)
'ग्रथ्नामि काव्यशिशनं विततार्थरियम् ।'

काव्यस्य द्वशिना साद्यमप्रसिद्धम् । यद्यर्थानां रक्ष्मीनां च साद्ययं प्रसिद्धं स्यात् तदा तदीयविम्बप्रति—विम्बभावेन काव्यशिश्तोः साद्यमप्रसिद्धमप्यानीयेत, न च तद्प्यस्ति ॥

## तत्त्वालोकः

'असाद्दयासंभवयोः अनुचितार्थतायां अन्तर्भावं प्रतिपादयताऽपि प्रकाशकृता— वाक्यदोषनिरूपणावसरे 'उपक्लेवयमानस्य तिरस्कारामिव्यक्ष कत्वंनु अचितार्थत्वं मिति प्रतिपादितम् तत्त् यद्यपि ।

'प्रथनामि काव्यशिनं विततार्थिविमम्'

इत्यत्र न समन्वेति तिरस्काराप्रतीतेः । अथापि-पुरस्कारप्रतिपादनाय प्रवृत्तेन पुरस्कार्ये अपुरस्कृते सांत तिरस्कार एव पर्यवसानमिति पुरस्कार्यस्य अपुरस्कारोऽपि तिरस्कार एवेति अभिप्रायेण तथा प्रतिपादितम् ।

यद्वा-दोषान्तरलक्षणानाक्रान्तत्वे सित यत्र कल्पितसाद्वरये औचित्यं नास्ति तत्र अनुचितार्थत्वम् । एवं च दोषान्तरानाक्रान्तत्वे सित औचि-त्याभाव एवानीचित्यमित्यत्र तात्पर्योत्र कोऽपि दोषः ।

असाद्द्रयमुदाहरति-असाद्द्रयं यथेति । असाद्द्रयमुपपादयति -काव्यस्येति ।

न च-'तया विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्यत शरदपर्णयोः स्वतस्सा-दृश्यमप्रसिद्धमिति तत्राप्यसादृश्यं दोषोऽस्त्विति वाच्यम् 'विवृद्धानने'त्यादौ समासभेदाश्रयणेन उपात्तसाधारणधर्मयोरेव विवृद्धतिविम्बभावम् लक्तया धर्मे साधारण्यं सम्पाद्य सादृश्यं निव्यूदम् तद्धद्रत्रापि यदि उपपाद्यितुं शक्येत तदा दोषोद्धारो भवेत् न चात्र तथेत्यभिष्ठत्याह—यदीति ।

अयमित्रायः — यस्य कस्यापि पदार्थस्य परिकल्प्यमानं साह्ययं चमत्कारजनकगुणाचीनम् । यदि अर्थानां रश्मीनां च काज्यशशिविशेषणानां साह्यप्रयोजकधर्मद्वारा साह्ययं प्रसिद्ध्यति, तदा काज्यस्य शशितुल्यत्वं आनीयेत । न चात्र रश्मीनां साधारणो धर्मः प्रसिद्धः । अतधात्र काज्यस्य शशितुल्यत्वे सिद्धेऽर्थानां रश्मितुल्यत्वम् अर्थरश्मीनां साह्यये सिद्धे कज्यन्य शशितुल्यत्वसिद्धिरित्यन्योन्याश्रथदोषः ॥

न चैंव हेतुहेतुमद्भावापन्नैकविषय्यन्वितान्यविषयकपरंपरितोपमायाः—

दूरादयश्चेक्रीनेभस्य तन्वी तमालतालीवनराजनीला । आभाति वेलालबणाम्बुराशे द्धारा निबद्धेव कलक्करेला ॥

इत्यादी वक्ष्यमाणायाः उच्छेदापितः। तत्रापि अम्बुराशेरयश्चकेण या उपना तस्याः वेलायाः कलङ्करेखया उपमायां हेतुत्वात् तथा वेलायां कलङ्करेखयोपमायां सिद्धायां अम्बुराशेः अयश्चकोपमसिद्धिरित्यन्योन्याश्रयणात् इति वाच्यम् ।

वैषम्यात् । उक्तपरम्परोपमायां हेतुहेतुमद्भावसत्वेऽपि अम्बुराशौ

यथा वा - (प्रतापरुद्रयशोभूषणे)

एष विन्ध्याचलस्सान्द्रकुङ्गोल्लसितिन्र्झरः । भालेक्षणस्फुरद्वह्विभिखाटोप इवेश्वरः ॥ इति ।

## तत्त्वालोकः

अयश्चके च वर्तुलाकारवत्वेन, अन्येन वा प्रतीयमानेन धर्मान्तरेण उपमा निर्वाहसम्भवात् नान्योन्याश्रयदोषपसक्तिः। इह तु – यस्य कस्यापि धर्मस्याप्रतीत्या सादश्यं न सिद्धग्रतीति अनौचित्यमम्त्येवेति ॥

> यदि तु-'प्रथ्नामि काव्यशशिन'मित्यत्र 'लोकोत्तरचमत्कारवर्णनानिपुणः कविः'

इत्युक्तरीत्या सहृदयहृदयाह्वादजनकमेव काव्यं नान्यदिति काव्यशशिनोः आह्वा दकारित्वं प्रतीयमानं समानो धर्मः इति काव्यशशिगतार्थरश्मीनां विततत्वमेव साधारणो धर्म उपात्त एवेति कुत अनौचित्यमिति विभाव्यते तदात्र निवारि तोऽयं दोषः। अथाप्यन्यत एष दोषः स्थित एवेति उदाहरणान्तर-माह—यथा वेति।

उदाहरति- एष इति । सान्द्रेण निविडेन कुझेन वृक्षावृतान्तर— प्रदेशेन 'कुझो वृक्षावृतान्तरे' इति वैजयन्ती । उछिसितः शोभितः निर्झरः जलप्रवाहः यस्मिन् सः, एषः विन्ध्याचलः विन्ध्याख्यः पर्वतिविशेषः । भालेक्षणे ललाटनेत्रे म्फुरन् यो विहः तस्य शिखायाः ज्वालायाः आटोपः संभ्रमो यस्मिन् सः ईश्वर इव भातीत्यध्याहारः ॥

असंभवो यथा-(राजमित्रकान्य)

निपेतुरास्यादिव तस्य दीप्ताः शराः धनुर्मण्डलमध्यभाजः । जाज्वल्यमाना इब वारिधाराः दिनार्धभाजः परिवेषिणोऽर्कात् ॥

ज्वलन्त्योऽम्बुधाराः सूर्यमण्डलान्निष्पतन्त्यो न संभव-न्तीत्यसंभवः॥

## तत्त्वालोकः

अत्र कुञ्जोल्लसित नेईरस्य, विन्ध्याचलस्य, फालेक्षणस्फुरद्वेहरीश्वरस्य च मिथो न साद्दर्यं विगुणत्वात् । अतश्चात्र अनौचित्यमपरिहार्यमिति यावत् । एतेन 'ग्रथ्नामीत्युदाहरणे वामनोक्तः इतरेतराश्रयदोषः उद्धर्तुं शक्य इति भावः ॥

उपमानोपमेयमावः उपपन्नोपमाननिमित्तकः, यत्र उपमानमुपादीयमानं अनुपपन्नं चेत् तदा असम्भवाख्यमतिरिक्तं दोषमभिद्धते प्राश्चः । तत्र तु परं दोषत्वमिष्यते परंतु अतिरिक्तता नेष्टा तस्य अनुचितार्थतायामेव पर्यवसानादिति भामहोदाहृतं शाखावर्द्धनीयं पद्यमुदाहरति — असंभवो यथेति । धनुर्मण्डलमध्यभाजः मण्डलाकारकार्मुकमध्यगतस्य, तस्य राज्ञः आस्यादि — वेत्युत्प्रेक्षा, दीप्ताः जवलन्तः शराः, दिनार्धभाजः अह्यो मध्यकालगतस्य. परिवेषिणः परिधिमतः, अर्कात् विवस्वतः सकाशात्, जाज्वल्यमानाः अत्यधिकं ज्वलन्त्यः, वारिधारा इव जलधारा इव, निपेतुः निष्पेतुरित्यर्थः ।

असंभवमुपपादयति — ज्वलन्त्योऽम्बुधारा इति । अत्र शराणां वारि

थाराणां चोपमा निबद्धा । तत्र उपमानांशे मध्यन्दिनगतपरिवेषविशिष्टस्पीत् जाज्वल्यमाना बारिधाराः न हि कदाचिन्निष्पतन्ति । अतश्च बारिधारासु ज्वलनम्, ज्वलनविशिष्टवारिधारायाः विवस्वतः पतनं वा न अनुभवानुसारि । तस्माचाहशार्थस्य निबद्धस्य असंभवादयं असंभव उच्यते । प्वंविधासं-भावितार्थस्योपमानतयोपादाने वस्तुतो धनुर्भण्डलमध्यनिस्सरज्ज्वलच्छरनिष्प—तनस्याऽपि असंभवः ख्याप्येत उपमानानुरूप्यस्य उपमेये विवक्षितुं युक्तत्वात् एतेन प्रकृतेऽर्थेऽनौचित्यमेव स्यात् उपपादितश्चायमसंभवो भामहेन—

कथं पातोऽम्बुधाराणां ज्वलन्तीनां विवस्वतः । असंभवादयं युक्त्या तेनाऽसम्भव उच्यते ॥ इति ।

अयं चासंभवः - काव्यप्रकाशः कृता - अनुचितार्थतायां पर्यवसितः — 'अत्रापिज्वलन्त्योऽम्बुधाराः सूर्यमण्डलात् निष्पतन्त्यो न संभवन्तीत्युपनिबध्य मानोऽर्थोऽनौ चित्यमेव पुष्णाति । इति ।

## नन्वेवं तर्हि-

सुवृत्तमुक्ताफल गलिचित्रितं भवेदलण्डं यादि चन्द्रमण्डलम् । श्रमाम्बुबिन्द्र्करराजितं सखे ततो मुखं तेन तवोपमीयते ॥

इत्युत्पाद्योपमेति व्यवहृतायां किवकिल्पतोषमायां दुष्टोपमेति व्यवहारप्रसंगः । यतश्चात्र पूर्णचन्द्रमण्डलस्य लोकप्रसिद्धस्यैव मुक्ताफलजालचित्रितस्विविशिष्ट-वेषेण उपमानस्वं किवकिल्पतिमत्यत्रापि सुवृत्तमुक्ताफलजालचित्रितस्वं चन्द्र-मण्डले न संभवतीस्यसम्भवोऽस्त्येवेति कथमेवमादौ उत्पाद्योपमेति व्यवहृता भोजराजादिभिः इति चेत् ।

सत्यम् अथापि —यद्यर्थघटिततया तादशविशेषणविशिष्टोपमानःव-विवक्षा कविसंमतेति उन्नेतु शक्या। 'अत एव-स्ट्रटेन काव्यालकारे—

> अनुपममेतद्वस्तु इत्युतमानं तद्विशेवणं चासत् । संमाज्य स यद्यर्थं कियते सोपमोत्पाद्या ॥

इत्यमिहितमित्यदोषादिति चेत् । निपेतुरास्यादिवेत्यत्रापि—यदि विवस्वतः सकाशात् जाज्वल्यमानाः वारिषाराः पतेयु तादृशाश्यराः इति निष्पतत्सु शरेषु तीत्रपातित्व,सानुबन्धपातित्वासंख्येयत्वानां प्रतिपत्यर्थे तथा कविना परिकल्पितमिति किमित्युपमा न स्यात्। यदिशब्दानुपादानेऽपि यद्यर्था न्वययोग्यतासत्वेऽध्याहारादिनापि तथा कर्तु शक्यत्वात् नात्रासंभवः नौचित्या वहो भवति । अत एव उक्तोदाहरणे असंभवस्याभावं संभाव्य उपमोत्येक्षयोः अतिशयप्रतिपादनाय एवंविधार्थपरिकल्पन न दोषायेत्यमिहितं भामहेन—

तत्रासंभवितार्थेन कः कुर्यादुपमां कृती । को नाम बन्हिनौपम्यं कुर्वीत शशलक्ष्मणः ॥

यस्यातिशयवानर्थः कथं सोऽसंभवो मतः । इष्टं चातिशयार्थत्वं उपमोत्प्रेक्षयोर्यथा ॥ इति ।

## एतेन---

बालेन्दुवऋाण्यविकासभावात् बभुः पलाशान्यतिलोहितानि । सद्यो वसन्तेन समागतानां नखक्षतानीय वनस्यलीनाम् ॥

इत्यादी तादशवनस्थलीनखक्षतस्यासंभवेऽपि कविना अतिशयप्रतिपादनाय तथा संभाव्यत इत्युत्प्रेक्षायां नासंभवो दोष इत्यापे प्रातपादितं भवति ।

एवं तर्हि असंभवस्य न कुत्रापि दोषतेति पर्यनुयोगे तु अस्त्यसंभवः उपमादृषकः अथापि नोक्तोदाहरणे । अपितु—

> चकास्ति वदनस्यान्तः स्मितच्छायाविलासिनः । उन्निद्रस्यारविन्दस्य मध्ये मुग्धेव चन्द्रिका ॥

इत्यादी विकासिनो वदनस्य अन्तः स्मितच्छायायाः संभवेऽपि उन्नि द्रारिवन्दे चन्द्रिकाया असंभव एव । चन्द्रोदये पद्मस्य नियमेन मुकुली— भावात् । रुद्रटस्तु-

> उपमानं यत्र स्यादसंभवत्तद्विशेषणं नियमात् । संभूतमयद्यर्थे विज्ञेयोऽसंभवस्सः इति ॥

## इति लक्षयित्वा —

सुतनुरियं विमलाम्बरलक्ष्योरुमृणालम्ललालित्या । अजलप्रकृतिरदूरस्थितमित्रा गगननलिनीव ॥ इत्यत्र यद्यं विना दुष्टतेति निमसाधुः ।

एवं च यद्यर्थविवक्षायां असंभवस्य दोषता रुद्रटेन परिहृतेलि बोध्यम् । ग्रन्थकृताऽपि पूर्वे न हि वस्तुसद्रथनिबन्धना उपमितिकियानिबपत्तिरुपमेति रुक्षणमुच्यते किंतु कविविवक्षानिबन्धना इति ॥

इत्थं वामनाभिमतान् षद्भदोषान् प्रकाशकारादिसंमतदोषयोरन्त— र्भाव्य रुद्रटादिरीत्या उपमानाप्रसिद्धिरि कश्चिद्दोष इति तद्भिधत्ते —

केचिदुपमानाप्रसिद्धिं पृथग्दोषमाहुः । यथा— वाष्पदिग्धेक्षणं वक्त्रं तरुण्याः परिदृश्यते । तुषारसिक्तच्छदनं तरङ्गिण्या ईवोत्पलम् ॥

## तत्त्वालोकः

केचिदिति । केचित् रुद्रट-विद्यानाथादयः इत्यर्थः । तदुक्तं काव्यालं कारसूत्रे रुद्रटेनं —

> उपमानतया लोके बाच्यस्य न तादृशं प्रसिद्धं यत् । क्रियते यत्र तदुत्कटसामान्यतयाऽप्रसिद्धिस्सा ॥

## इति । उदाहृतं च---

पद्मासनसन्निहितो भाति ब्रह्मेव चक्रवाकोऽयम् । श्वपचश्याम वन्दे हरिं इन्द्रसितो बकोऽयमिति ॥

इदं च धर्मस्यानुगामितायामुदाहरणं, ब्रह्मकेशवचकवाकानां क्रमेण-पद्मासनत्वश्यामस्वसितत्वैः चक्रवाकश्वपचबकास्समाना अपि उपमानत्वेन न प्रसिद्धाः। बिम्बप्रतिबिंबभावमूलकतया धर्मे साधारण्यसंपादनेऽपि उपमानस्याप्रसिद्धिदीं एचेति द्वितीय प्रकारमुदाहरति —यथेति । तरुण्याः नायिकायाः, बाप्पदिग्वेक्षणं अश्रुव्यासनयनवद्धकत्रं मुख तरिक्षण्याः शैवलिन्याः तुषारसिक्तच्छदनम् तुषारार्द्भदलमुद्गलमिव परिदृश्यते ।

अत्र बाष्पदिग्धेक्षणस्य तुषारसिक्तच्छदनस्येन्यनयोः वस्तुतो भेदे प्रतीतेऽपि विम्बप्रतिर्विबभावमू छतया धर्मे साधारण्यं सम्पादयितुमछम् । अथापि उत्पलमुखयोः उपमा न प्रसिद्धन्युपमानभूतमृत्पछं मुखानुयोगिक

अत्र बाष्पदिग्धेक्षणं तुषारसिक्तच्छद्नं इत्यनयोः बिम्बनितिबिम्बभावेन सादृश्यसंभवेऽप्युत्पलस्य मुखं प्रति उपमानत्वाप्रसिद्धिरेव दोषः ।

अथैषां दोषाणां यथासम्भवमपवादाः प्रदर्शन्ते ।

कविसमयसंमतेषु जात्या प्रमाणेन च न्यूनत्वा-धिक्ये न दोषौ ।

#### तत्त्वालोकः

साद्दरयप्रतियोगितया न प्रसिद्धम्, अपि तु नेत्रयोरेव उपमानत्वेनेत्युपमा नाऽप्रसिद्धिरेव दोषः । तदाह—अत्रेति । विद्यानाथेनःपि उक्तम्-'अप्रसिद्धोपमानं यत् अप्रसिद्धोपमं मतम् ॥ इति ।

इत्थं केषांचित् दोषाणां अन्यत्रान्तर्भावमुपपाद्य तेषामपि यथासंभव-मपवादान् संक्षेपेण प्राचीनैः प्रतिपादितान् विस्तरतः प्रतिपाद यितुकामः अवतारयति—अथेति । अथ - प्र्योक्तदोषेषु केषाचित् उक्तदोषेष्वेवान्तर्भावस्य च निरूपणानन्तरम् एषां—अनुचिनार्थतायामन्तभूतयोः हीनाधिकपदत्वरूपयोश्च दोषयोः यथासंभवमन्भवस्ह कित्रप्रयोगादीनां उपलंभानुरोधेन अपवादाः-अदोषत्वानि प्रदर्शन्ते इति यावत् ।

तत्र कचित् जात्या प्रमाणेन च न्यूनत्वाधिकये दूषकतायां प्रयोजके न भवन इत्यत्र हेतुमाह-क विसम्मतेष्टितः यस्मिन्नर्थे कवेः जाति— प्रमाणान्यनस्युनताधिकये सम्मते भवनः तदा न दोषःवमिति । तत्रोदाहरणं

यथा ---

तवाननसमश्रन्द्रः चन्द्रतुरुयं न्वदाननम् । द्यणुकं मध्यसदृशं मध्यं द्यणुकसिन्नमम् ॥

अत्र कविसमयप्रसिद्धेः न किंचिदनौचित्यम् । उपमेयोपमानगताधिकधर्मोप।दानस्य एकैकधर्मकानेकोपमा र्थत्वेन वा साधारणधर्मवत्तासम्पादनार्थत्वेन वा धर्मिखरू-

#### तत्त्वालोकः

आह-यथेति। अत्र आननचन्द्रयोरुपभायां उपमाने जात्या न्यूनता-चन्द्राननयोरुपमायां चन्द्रस्याधिवयं च न दोषः, तथा मध्यद्यणुक्योरुपमायां उपमाने द्यणुके परिमाणतो न्यूनता न दोषः। द्यणुक्रमध्ययोरुपमायां मध्ये उपमाने परिमाणत आधिवयं न दोषः।

तदेतदुपपादयति-अत्रेति । तदुक्तं वाग्भटेन काव्यानुशासने'तत्र कविसमये सतामपि भावानां केषांचिदनिबन्धः । कचिदसतामपि
भावानां निबन्धः-यथा पुष्पफलयोश्चन्दनदुमे सतोरप्यनिबन्धः । दिवा
नीलोत्पलादीनां विकाससद्भावेऽपि अनिबन्धः । द्वितीयस्य यथा-नदीषु
नीलोत्पलादीनां, यशोहास्ययोः शौक्ल्यस्य, अयशःपापयोः काष्ण्यस्य'
इत्यादि । तद्वदत्रापि मुखचन्द्रयोः चन्द्रमुखयोः उपमायां जात्या न्य्नताधिवये कविसमयसिद्धे । तथा द्यणुकमध्ययोः मध्यद्यणुकयोश्चोपमायां
प्रमाणतन्न्यृतत्वाधिवये न दोषौ इति भावः ।

धर्मतः न्युनत्वाधिक्ययोः इत्विद्दोषत्विमत्युपपादियतुं कारणान्य चेष्ट्र-उपमेयोपमेति ।

पविशेषलाभार्थत्वेन वा विधान्तरेण वा प्रस्तुतकार्यान्नरार्थत्वे धर्मतो व्युनत्वाधिक्ये न दौषौ ॥

यथा --

क्षीरोदवेलेव सफेनपुद्धा,
पर्याप्तचन्द्रेव शरन्त्रियामा ।
नवं नवक्षौमनिवासिनी सा
भूयो बभौ दर्पणमाद्धाना ॥

## तत्त्वालोकः

अयं भावः — उपमाने यावन्ति विशेषणानि तदपेक्षया उपमेयेऽधिक-विशेषणोपादानम् , उपमेये यावन्ति विशेषणानि तदपेक्षया उपमाने अधिक विशेषणोपादानं च यदा एकस्मिन्नुपमेये अनेकोपमानसंबन्धफलकं धर्मे साधा-रण्यसंपादकं वा, धर्मिस्वरूपविशेषावगमकं वा प्रकारान्तरेण प्रकृतकार्यान्त रोपयोगि वा भवेचदा अदोषतैवेति ।

तत्राद्यमुदाहरति — यथेति । नवक्षीमनिवासिनी तथा नवं दर्पण माद्धाना सा सफेनपुङ्का क्षीरोदवेलेव, पर्याप्तचन्द्रा शरत्त्रियामेव भूयो बभी इत्यन्वयः ।

नवं नूतनं क्षीमं दुकूलं निवस्ते आच्छादयतीति नवक्षीमनिवासिनी । वस्तेराच्छादनार्थाणिणनिः । तथा नवं दर्पणममिनवं मुकुरमादधाना विश्रती, सा गौरी, सफेनपुञ्जा सिंडण्डीरपङ्क्तिः । क्षीरोदवेलेव क्षीरमुदकं यस्य सः क्षीरोद -क्षीरसमुद्रः 'उदकस्योदः संज्ञायाम् ' [पा.सू. ३-३-५७ सू [

# इत्यत्रोपमेयगताधिकविशेषणोपादानस्यैकैकविशेषणकोपमा-नार्थत्वात् ॥

## तत्त्वालोकः

इत्युदकशब्दस्योदादेशः। तस्य वेला तीरभूमिरिव। 'वेला काले च जल घेस्तीरे नीरविकारयोः' इति विश्वाः। पर्याप्तः—पूर्णः चन्द्रो यस्यां सा पर्याप्त चन्द्रा पूर्णचन्द्रा शरिन्त्रयामा—शरद्रात्रिरिव, भूयः अतिशयेन, बभी चकासे इत्यर्थः।

अत्र गौर्या वेलासाद्दर्यम् , शरद्रात्रिसाद्दर्यं च वर्ण्यते । आदे उपमानोपमेययोः विशेषणे फेनदुकूले तयोर्बिम्बप्रतिबिम्बभावः । द्वितीये चन्द्रदर्पणे उपमानोपमेयविशेषणे, अनयोध्य बिम्बप्रतिबिम्बभावः, तन्मूलकतया चोपमा निबद्धा ।

तदेवोपपादयति - इत्यन्नेति । इत्यन्न क्षीरोदवेलेत्युदाहरणे उपमेय-गतं यदिषकविशेषणोपादानं इत्युक्तौ वेलाप्रतियोगिकपार्वत्यनुयोगिकसादृश्ये दर्पणांशस्य, शरद्रान्तिप्रतियोगिकपार्थत्यनुयोगिकसादृश्ये क्षीमस्य पार्वतीरूपो पमेये आधिक्यं न दोषाय भवति । कुतः एकैकविशेषणकोपमानार्थत्वात् तत्तदुपमायां क्षीमदर्पणयोरुपयुक्तत्वात् इत्यर्थः ।

अन्यथा-दर्पणहुक्लयोर्भध्ये यदि उपमेये दर्पणमनुपात्तं स्मात् तदा पार्वत्याः शरद्राज्या सादृश्ये दर्पणरूपिबम्बामावे उपमानरात्रिविशेषणं चन्द्रः कस्य प्रतिबिम्बः स्यादिति विम्बप्रतिबिम्बमावाभावे साधारण्यं भज्येत । तथा-दुक्लस्योपमेयेऽनुपादाने पार्वत्याः वेलया सादृश्ये दुक्लरूपिबम्बामावे उपमानवेदाविशेषणं फेनः कस्य प्रतिबिम्बस्स्यादिति धर्मे साधारण्यं भज्येत ।

श्वीरोदवेला च सफेनपुद्धा
पर्याप्तचन्द्रा च शरत्तित्रयामा ।
अनुव्यधात्श्वीमनिवासिनीं तां
अच्छप्रभं द्रपणमादानाम् ॥

इत्यस्यैव क्लोकस्य पाटे उपमानगतानेकथमौंपादानमैकक धर्मकोपमाद्वयार्थमित्युपमानस्य धर्मत आधिक्यं न दोषः ।

## तत्त्वालोकः

अतश्च तत्तदुपमायां उक्तधर्मयोरेकैकस्य साधारण्यप्रयोजकिकविम्बप्रतिविम्बमा पयुक्ततया उपमेये धर्माधिक्यं न दोष इति भावः ।

उपमेयगताधिकधर्मीपादानस्यादोषतामुपपाद्य उपमानगताधिकधर्मीपादवो नस्य अदोषतामुपपादियतुं पूर्वोक्तस्थल एव किंचिद्वग्रत्यासेन पाठे तदुदाह रणत्वं उपपद्यत इत्याह-श्लीरोदेति । सफेनपुञ्जा फेनोत्करसिहता, क्षीरोद वेला क्षीरसमुद्रतीरभूमिश्च, पर्योप्तचन्द्रा परिपूर्णचन्द्रा शरत्त्रियामा, शरद्रा-त्रिश्च क्षीमनिवासिनीम्, अच्छप्रभं दर्पणमादधानां तां पार्वतीम्, अनुज्य धात् अनुचकारेत्यर्थः ॥

अत्र वेलायां रात्री च गौरीसादृश्यं वर्ण्यते । आधे वेलागौर्यो— रुपमायां फेनदुकूले, अन्त्ये चन्द्रदर्पणयोर्विम्बप्रतिबिग्बभावः । परंतु पाठ विषयीसात् गौर्याः उण्मानता, वेलाशरद्राञ्योरूपमेयतेति विशेषः अथापि। पूर्वोक्ताधिक्यं तत्तदुपमायां साधारण्योपयोगिबिम्बप्रतिबिग्बभावस्य प्रयोजक भवतीति उपमाने धर्माधिक्यं न दोष इति भावः । तदाह—इत्यस्यैवेति ।

इति विज्ञापितो राज्ञा ध्यानस्तिमितलोचनः । क्षणमात्रमृषिः तस्थौ सुप्तमीन इव हृदः ॥

अत्र विज्ञा तिविशेषणं ध्यानस्तिमितलोचन इति साधारणधर्मवत्तासंपादनार्थमिति न्युनत्वं प दोषः ।

> ज्यानिनादमभिगृह्णती तयोः प्रादुरास बहुलक्षपाच्छविः ।

## तत्त्वालोकः

एवं किचित् उपमाप्रयोजकधर्मे साधारणधर्मवत्तासंपादनार्थत्वे न्यून-त्वस्य अदोषतायां उदाहरणमाह-इतीति । (उपमाने धर्मन्यूनताया अदोष्त्वे इदमुदाहरणम्) । इति पूर्वोक्तरीत्या, राज्ञा दिलीपेन, विज्ञापितः आवितः, ऋषिः वसिष्ठः, ध्यानेन स्तिमिते लोचने यस्य सः ध्यानिश्चला सस्सन्, क्षणमात्रं किचित्कालं, सुप्तमीनः निद्रितमीनः, हृदः इव अगाध जल इव तस्थी । अत्र हृदस्य ऋषेश्चोपमा परिकल्पिता । उपमेयोपमान विश्लेषणयोः स्तिमितनेत्रत्वसुप्तमीनत्वयोः विम्वप्रतिविन्वभावम्लस्या साधा-रण्यम् । इत्थं सित मुनौ विज्ञापित इति विश्लेषणमुपात्तम् । न च तथाविधं विश्लेषणमुपात्तम् । न च तथाविधं विश्लेषणमुपात्तम् हदे । अतथा उपमेये तद्विशेषणमुपात्तम् । न च तथाविधं विश्लेषणमुपात्तम् इदे । अतथा उपमेये तद्विशेषणदानमधिकतां प्रयोजयतीति चेन्न उपमेये ऋषौ ध्यानस्य सहेतुक्त्वेन साक्षांक्षत्वात् विज्ञापन ध्यानहेतुरुपातः । हदपक्षे तु ताह्याक्षाक्षाविष्हेण तदनुपादानेऽप्यदोषात् तदाह—अत्रेति । अन्यथा स्तिमितलोचनत्वमनुपपन्नं स्यादिति । एवं चोपमाने धर्मतः न्यूनता न दोषाय साधारणपर्मवत्ताप्रयोजकृत्वादिति भावः ॥

अथ उपमाने धर्मत आधिकयेऽप्यदोषतामुदाहरति — जपानि-

## ताटका चलकपालकुण्डला कालिकेव निविडा बलाकिनी॥

# अत्र निविडेतिविशेषणं कालिकायां बहुरुश्चपाच्छवि-रिति साधारणधर्मवत्तासंपादनार्थमित्याधिक्यं न दोषः ।

## तत्त्वालोक:

नादेति । अथ रामलक्ष्मणाभ्यां घनुषि ज्यायामारोपितायाम् तयोः राज कुमारयोः, ज्यानिनादं ज्यायोषम् , अभिगृह्णती शृण्यती (योद्धुमायान्ती) बहुलक्षपाछिनिः कृष्णपक्ष रात्रिरिव कृष्णवर्णा 'बहुलः कृष्णपक्षे च' इति विश्वः । चले—कपाले एव कुण्डले यस्यास्तादृशी, ताटका सुन्दस्य भार्या ताटका नाम राक्षसी, निविडा निरन्तरा, बलाकारूयबक्षविशेषानुगता, बलाका शब्दस्य त्रीह्यादिषु 'शिखादिभ्यः इनिर्वाच्यः' (वार्ति३२०९) इति मत्वर्थीय इनिप्रत्ययः । कालिकेव मेघमालेव, प्रादुरास आविरासीत् । 'कालिका योगिनी मेदे काष्ण्ये गौर्या घनावली' इति विश्वप्रकाशः ।

अत्र कालिकाताटकयोरुपमा निवद्धा । तयोः क्रमेण बलाकाकपाल कुण्डलयोविंशेषणत्वम् , तयोविंग्वप्रतिविंग्वभावः , तेन साधारण्यम् , अथापि उपमानभूतकालिकायां निविद्धत्वं अधिकमुपात्तम् । उपमेयभूतताटकायां तादृशं नोपात्तमित्यधिकविशेषणमुपमानं जातमिति आधिक्यं दोष इति न च वाच्यम् । बहुलक्षपाच्छवित्वस्य उपमानेऽपि संपादनार्थं निविद्धत्वमुपपादक तया उपात्तम् । निविद्धते सति मेघमालायां कृष्णपक्षकाष्ण्यमुपपद्यते नान्यथेति तद्विशेषणदानं युक्तिमत् । तदेतदिमेप्रेत्याह्—अत्र निविद्धति ।

अतिथिं नाम काकुन्मथान्पुत्रमाप कुमुद्रती । पश्चिमाद्यामिनीयामान्त्रमा मित्र चेतना ॥

अत्रातिथिं नामेति विशेषणं धर्मिस्वरूपविशेषलाभार्थ मिति आधिक्य न टोषः ।

#### तत्त्वालोकः

अथ उपमेये उपमानापेक्षयाधिकाः रोषणोपादानं धर्मिविरोपप्रतिपादन फलकं चेत्तदा न दोषः इत्युदाहरति-आर्थि थिमिति ।

कुमुद्धती—राज्ञां. काकुम्थात् कुशात् अतिथि नाम पुत्रम् , अतिथिरिति नाम्ना प्रथितं पुत्रं चेतना बुद्धिः पश्चिमात् यामिनीयामात् रात्रेरन्त्ययामप्रभावात् प्रसःदिमिव वश्चे स्वच्छता यथा तथा प्राप लेमे । उक्तं च वामनेन काव्यालङ्कारसूत्रे रात्रियामस्तुरीयःकालः (का.सू १-३-२०) इति । अनेन इदं व्यक्तं भवति । प्रथमादिषु त्रिषु प्रहरेषु आहारविहार निद्रासु मनस आमिमुस्यम् । चतुर्थे तु प्रहरे मनसः प्रसन्नता संभवति । प्रसन्ने च चेतसि यथार्थदर्शनम् । उक्तं च माघे —

## 'गहनमपररात्रप्राप्तबुद्धिप्रसादाः कवय इव महीपाश्चिन्तयन्त्यर्थजातम् ' इति ।

अत्र पुत्रस्य प्रसादस्य चोपमा प्राधान्येन निबध्यते । तत्र तु परं उपमेये पुलेऽितिथि नामेति निशेषणमुपात्तम् । तदिष कुमुद्रती किं नामानं पुत्रं सुषुवे इति धर्मिनिशेषाकांक्षापरिहाराय, न तु व्यर्थतया । उपमाने तु कीहशं प्रसादमिति धर्मिनिशेषाकाह्यानुद्यात् ताहशनिशेषणाकांक्षा नोदेतीति उपमेये अधिकधर्मोपादानं न दोषाय भवति । तदेतदाह-अलेति ।

रसान्तराण्येकरसं यथा दिव्यं पयोऽज्जुते । देशे देशे गुणेष्वेवमवस्थास्त्वमविक्रियः ॥

अत्र दिन्यमिति विशेषणं धर्मिविशेषलाभार्थमित्य-धिकत्वं न दोषः । एवं प्रकृतकथासंघटनाचमत्कारादिकार्या न्तरोपयोगित्वेपि द्रष्टन्यम् ॥

#### तत्त्वालोकः

एवमुपमानांशे धर्मिस्वरूपलाभार्थत्वे अधिकविशेषणदानं न दोषावह मित्युदाहरति—रसान्तराणीति । एकरसं द्वितीयरसरिहतं मधुरैकरसं, जले मधुर एवेत्यनुभवात् । दिव्यं दिवि भवं आकाशात्पतितं पयः जलं मेघोदकमेवेत्यर्थः । देशे देशे प्रदेशभेदेन उपाधिभेदेनेति यावत् । ऊष-रादिदेशेऽन्यान् रसान् रसान्तराणि विभिन्नलवणादिरसवत्तामित्यर्थः अश्नुते प्रामोति एवं अविकियः निर्विकारः. स्वरूपविकारश्रन्यः एवंद्धपः स्वम् गुणेषु सत्वादिषु, अवस्थाः स्रष्टृत्वादिद्धपदशाः अश्नुषे प्रामोषि इत्यर्थः ।

अत्र दिव्यपयसः भगवतश्चोपमा निबध्यते । परंतु उपमानांशे दिव्यत्वं विशेषणं यथा दत्तं तथा उपमेये विशेषणं न दत्तमित्युपमाने अधि किविशेषणोपादानं दोषः इति न शंक्यम् , वर्षोदकेतरव्यावर्तकदिव्यत्वविशेषण्णस्य धर्मि विशेषस्वरूपप्रतिपादनोपयोगित्वेन आधिक्यस्य अदोषत्वादित्याह —अत्रदिव्यमिति ।

एवं यत्र प्रकृतकथासंघटनचमत्कारादिकार्यान्तरोपयोगित्वेऽपि न्यूनत्वा-घिक्ये न दोषौ इत्याह-एवमिति ।

एवं च - प्रस्तुतकार्यान्तरोपयोगरहितानां विम्ब प्रतिविम्बभावेन साधारणधर्मतैकप्रयोजनतया संभाव्य-मानानाम् उपमेयोपमानविशेषणानां प्रतिविशेषणानिर्देश एव न्यूनत्वमधिकत्वं च दोषः ।

#### तत्त्वालोकः

यथा 'ज्यानिनादमिभगृह्णतीतयोः प्रादुरास' इत्यत्र ज्यानिनादाभिग्रहणं उपमेयायां ताटकायानुपात्तं तच्च स्वयमेव जिधांसन्ती प्रादुर्भूय प्रथममभिद्रुतवती रामेण हतेति, स्त्रीवधानौ चित्यपरिहारद्वाराचमत्कारप्रदर्शनायेति उपमेये आधिक्यं न दोषः । किंच उपमानभूतकालिकायामपि गर्जितशास्त्रिन्यां अतिशयोक्त्या उक्तविशेषणानुवृत्ते उपमाने न्यूनिवशेषणत्वभपि नास्तीत्युत्तरत्र वक्ष्यते ग्रन्थकृतेव । एवमन्यत्रापि बोध्यम् । इत्थं न्यूनत्वाधिक्ययोः अदोषत्वहेतून् प्रतिपाद्य इतोऽन्यत्र तयोर्दोषत्वमस्त्येवेति निरूपयर्ति एवं चेति । अयंभावः—'ज्यानिनादमिभगृह्णती'त्यत्र ताटकायामुपमेयायां ज्यानिनादश्रवणसमनन्तरकालिकाभियोगविशेषणोपादान

'अनाक्षारितपूर्वी यस्त्वपराधे प्रवर्तते । प्राणद्रव्यापहारे च प्रवृत्तस्याततायिता ॥ '

इति कात्यायनोक्तरीत्या अनपकृतपूर्वस्य रामस्य प्राणापहारे प्रथमं प्रवृत्ताया आततायिन्यास्ताटकायाः रामेण हनने कृतेऽपि स्त्रीहत्यानौचित्यपि हारार्थमिति कार्यान्तरोपयोगः प्रकृतकथासंघटनाकृतचमस्कारप्रयोजकत्वं च वर्तते इत्य-दोषतैव तिद्वरोषणोपादानस्य । यत्र तु 'स मुनिर्लाञ्छतो मौञ्ज्या' इत्यत्र मुनौ मौझीरूपविशेषणस्योगदानं न कार्यान्तरोपयोगार्थम् , अथापि उपमाने

वन्प्रतिबिम्बभूतं तिटेंदूपं वस्तु नोपनिवद्धमिति प्रविविशेषणानिर्देशान्न्यून्त्वं दोष एव ।

षयपि — काव्यालंकारकृता — भामहेन — द्वितीयपरिच्छेदे — स मारुताक म्पितपीतवासाः विश्रत्सलीलं शशिभासमञ्जम् । यदुप्रवीरः प्रगृहीतशार्कः सेन्द्रायुषो मेघ इवाबभासे ॥

इत्यत्न उपमेयः यदुप्रवीरः, तत्र पीताम्बरम्, शङ्क्षः, शङ्क्षंमिति त्रितयमुपात्तं विशेषणम्, उपमानं मेघः तत्न मेघे शक्रधनुर्मात्रं विशेषणमुपात्तम्। न पीताम्बरशङ्खस्थानीयं किञ्चिदुपात्तमिति न्यूनतामुपपाद्य सा न्यूनता—

> सर्वेण सर्वसारूप्यं नास्ति भावस्य कस्यचित् । यथोपपत्ति कृतिभिरुपमासु प्रयुज्यते ॥

इति अनुभवं प्रदर्श्य परिहृता । अथापि प्रस्तुतकार्यान्तरोपयोगराहित्ये सित विम्बप्रतिविम्बभावम् उकतया साधारण्यमात्रप्रयोजकत्वेन अत्र वासरशङ्खस्थाना-पन्नयोरनुपादानं दोष प्वेति ।

यद्वा — भगवित उपमेये आभिरूप्यप्रदर्शनाय वासरशङ्खाद्युपादानं कृतम् । उपमानकोटिप्रविष्टेऽपीन्द्रायुघे पीतत्वादिप्रतिभासोऽस्त्येवेति उपमाने प्रतिविशेषणानुपादानं न दोषः ।

न च समभिन्याहृतेन शन्देन तदुपादानमावश्यकमिति वाच्यम् । इन्द्रायुधसाह चर्याचदृवृत्तिनियतधर्मस्यापि व्यञ्जनया प्रकारन्तरेण वा बोध-

कार्यान्तरार्थानामपि अनुगामितया, विशेषणनिर्दं -शेन वा साधारणीकरणे तु अधिको गुणः ॥

यथा 'ज्यानिनादमभिगृह्णती' इति श्लोके ज्यानिनाद मभिगृह्णतीत्युपमेयविशेषणम् , ताटका स्वयंभेव रामजिघां सया प्रादुर्भूय प्रथममभिद्रुतवती रामण हतेति स्त्रीवप्रानौ-चित्यपरिहारार्थत्वेऽपि उपमानसाधारणम् ।

## तत्त्वालोकः

संभवादित्युच्यते, तदा 'स मुनिर्लाञ्चितो मौज्ज्ञ्चा' इत्याद्युदाहरणमिति भाव्यम् ।

इत्थं कचित् न्यूनत्वाधिकययोरदोषत्वमुपपाद्य कचिदाधिक्यस्य गुणत्व मपीत्याह-कार्यान्तरेति । अनौचित्यादिपरिहाररूपकार्यान्तरोद्देशेन अधिक विशेषणदानेऽपि तस्यैव अनुगामित्वे विशेषणनिर्देशेन वा उपमानोपमेयोभया नुगतिकरणं संपद्यते तत्र आधिक्यमपि गुण एव । तेन अदोषत्वमात्रव्यवच्छेदः । उक्तं च प्रकाशकृता सप्तमोहासे

'वक्त्रायौचित्यवशादोषोऽपि गुणः क्रचित्। क्रचिन्नोभौ'

इति । विवृतं च वक्तृप्रतिपाद्यव्यङ्गग्रवाच्यप्रकरणादीनां महिस्ना दोषोऽपि कचिद्गुणः, कचिन्न दोषः न गुणः इति ।

उदाहरति—यथेति । अयं भावः-ज्यानिनादमिति पद्ये यद्यपि ज्यानिनादाभिप्रहणोगादानं अगैचित्यपरिहारार्थं कृतम् ; अथापि ज्यानिनाद कालिकायामिपि गर्जितशालिन्यां अतिश्रयोत्तया तद्विशेषणानुवृत्तेः ।

तथा 'नृषं नमावर्तमनोज्ञनाभिः' इत्यत्र 'अन्य वधूर्भवित्री' इत्यस्य व्यतिक्रमणार्थ त्वेपि सागरगामिनीति तत्प्रतिविशेषणनिर्देशः कृत ।

#### चित्रमीमांसा

शब्देन घनगर्जितमि विवक्षितमिति तस्य ताटकायां यथा अन्वयः तथा कालिकायामपीति अनुगामित्वमिप संपादितं कविना इत्याधिक्यं गुणोऽपीति ।

ननु ज्यनिनादमिति श्रूयते कथं घनगर्जितसंग्रहः इत्याशंकायामाह— कालिकायामपीति ।

'पद्म नीलोत्पलद्वःद्वात्' इत्यत्र नयनयोर्यथा निलोत्पलशब्देन निगरणम् तद्वदत्रापि गर्जितस्य निनादशब्देन निगरणं कृतमिति अतिशयोक्त्या ज्यानि— नादमभिगृह्णतीत्यस्य अनुगामित्वमिति भावः ।

विशेषणिनर्देशद्वारा धर्मे साधारण्यमिष संपादितं कचिदिति उदाहरण द्वारा प्रदर्शयति—तथेति । 'तृषं त' मित्यत्र इन्दुमत्या सुषेणतृपति व्यतिक्रम्य अन्यत्र गमनं कृतः कृतिमिति सन्देहे हेतुप्रतिपादनार्थं अन्यवधूर्भवत्री इति उपा-त्तम् । तेन च या अन्यस्य जाया भिवत्री सा कथमेन तृषं वृणुयात् । अत एव व्यत्यगात् इति भावि अन्यवधूत्वं व्यतिक्रमणहेतुः । अथापि अस्यव क्रोतोवहारूपोपमानांशेऽपि साधारणीकरणाय 'सागरगामिनी' इति 'अन्यवधूर्भवित्री' इत्यस्य प्रतिविशेषणस्य निर्देशः । तेन च सागर— गामिनी नदी यथा मार्गे समागतं पर्वतं परित्यज्य स्वाभिगमनार्हं सागरं

यत लिङ्गवचनभेदेऽपि सामान्याभिधायि पर्द स्वरूपभेदं नापद्यते, स तत्र न दोषः; उभयानुगातिक्षम खात्। यथा —

भीमकान्तर्नृपगुणैः स बभुवोपजीविनाम् । अधृष्यश्राभिगम्यश्र यादोरत्नैरिवार्णवः ॥

#### तत्त्वालोकः

गच्छिति तद्वदियमपि मध्येमार्गमुपरूक्षं सुषेणनुषं परित्यस्य स्वानुरूषं पति मुपययौ इति बिम्बप्रतिबिम्बमावम् छकतया साधारण्यं कविना सम्पादितमिति कार्यान्तरार्थत्वाभाववतोषि सागरगामित्वस्य प्रतिविशेषणस्य निर्देशः कृतः इति आधिक्यं गुण एवेति भावः ॥

इत्थं न्यूनाधिक्यविषयेऽपवादान् प्रदर्श्य लिङ्गवचनभेनविषयेऽपि अप-वादमाह- यत्र लिङ्गिति । यत्र यादशलक्ष्ये लिङ्गवचनभेदेऽपि उपमानोपमेय— वाचकपदयोः भिन्नलिङ्गतायां भिन्नवचनतायां सत्यामपि सामान्याभिधायि— पदम् साधारणधर्मप्रतिपादकं पदं स्वरूपभेदम् आनुपृवीभेदम् नापद्यते न प्रामोति तत्र तादशविभिन्नलिङ्गवचनकोपमानोपमेयवाचकपदसम्भिन्याहृतो— पमास्थले सः लिङ्गभेदो वचनभेदश्च न दोषः । उभयानुगतिक्षमत्वात् आनुपृवीं भेदमपरिकल्प्य उपमाने उपमेये च सम्बद्धुं शक्यत्वात् इत्यर्थः । उक्तं च काच्यप्रकाशे यत्र तु नानात्वेऽपि लिङ्गवचनभेदसामान्याभिधायिपदं स्वरूपभेदं नापद्यते न तत्र दूषणावतारः उभयथापि अस्य अनुगमक्षमस्वभाव स्वात् इति ।

उदाहरति-यथेति । अत्र नृपगुणानां यादोरत्नानाञ्च विभिन्नलिङ्गत्वे

#### तत्त्वालोकः

Sपि उपमाने उपमेये च साक्षादन्वयिनोः अधृष्यत्वाभिगम्यत्वरूपयोः सामा-न्ययोः स्वरूपमेदाभावेन अन्वयात् भिन्नलिङ्गता न दोष इति भावः॥

अत्रेदं चिन्त्यते — योऽयं लिङ्गबचनदोषः प्रतिपादितः सं किमुपमा-नोपमेय बाचकयोर्भित्रिलिंगवचनविषयकः उत साधारणधर्मवाचकपदगतिमन्न लिंगवचनविषयः ! इति ।

आद्यरीत्याश्रयणे 'भीमकान्तैरि'त्युदाहरणे-दिलीपार्णवपदयो:लिङ्गवच नसारूप्यादस्य दोषस्य प्रसक्तिरेव नास्तीत्यपवादप्रदर्शनमनुचितं स्यात्, ।

द्वितीयरीत्याश्रयणे तु – 'भाग्याभावात्करस्थोऽपि' इत्यत्र उपमानो-मेययोर्भध्ये यत्न लिङ्गवचनसारूपं तत्रैवास्य समन्वयात् अत्र उपमानोपमेय योस्समानलिङ्गवचनकत्वे साधारणधर्मान्वयसौकर्यमित्यमि प्रायाविष्करणमयुक्तं स्यात् इति चेत्,

उच्यते- उपमानोपमेययोभिन्निलङ्गवचनत्वमात्रेण दुष्टत्वमिति न सर्वत्र वक्तुं शक्यम् 'स्त्रीव गच्छति षण्डोऽयम्', 'प्राणा इव प्रियोऽयं मे' इत्यादौ विभिन्नलिङ्गविभिन्नवचनयोरप्युपमादर्शनात् । सत्यम् ।

अथापि-प्रकाशकाराभिप्रायेणोक्तम् तथा । स्तमतं नूत्रत्त्र वक्ष्यते । प्राचीनमतानुसारेण उपमानोपमेययोर्लिङ्गवचनभेदे सत्यपि सामान्यपदस्य आनुपूर्वीभेदमन्तरा अन्वयसंभवेऽदोषत्वमिति ।

> यद्यवमुच्यते — तदा 'गुणैरनर्ध्येः प्रथितः रत्नैरिव महार्णवः'

#### तत्त्वालोकः

इत्यत्र प्रधानोपमानोपमेययोः लिङ्गवचनभेदो नास्त्येवेति प्रकाशकृता अपवादोदाहरणमसंगतं भवति, यदि तु यथेवादिशब्दाः यत्पराः तत्रैव उपमानताप्रतीतिः इति काव्यप्रकाशानुरोधेन-प्रकृते राज्ञि अप्रकृते अर्णवे च साधारणधर्मतयोपात्तयोः गुणरत्त्योरुपमेत्युच्यते तदा लिङ्गभेदस्य संभवः तथा सति तु तदन्वयिनः अन यैरित्यम्य रूपभेदाऽभावात् उभयत्रान्वययोग्य-तास्तीत्यदोषत्वमुपपादनीयम् ।

अथापि-'भीमकान्तैः' इत्यत्र नृपगुणानां यादोरतानां च नोपमा प्रधानीभूता किन्तु दिलीपस्य अर्णवस्य च या उपमा सेव । अत एव रघुवंश सङ्गीविन्यां मिल्लिनाथेन —भीमकान्तैः नृपगुणैः सः दिलीपः यादोरनैः अर्णव इवेति इवशब्दस्य भिन्नक्रमतषान्वयः स्वीकृतः ।

अत एव ग्रन्थकृताऽपि-अनुगामित्वविवप्रतिविवभावयोर्मिश्रणेन धर्मे साधारण्यं संपादयता अधृष्यत्वं अभिगम्यत्वं च नृपगुणानां यादोरत्नानां च विवप्रतिविवभावमपेक्ष्य लब्धात्मकं साधारणो धर्मः इहित्भितम् । तेन नृपगुणानां यादोरत्नानां न प्राधान्येनोपमा विविद्धितेति प्रतिपादितं भवति । अन्यथा पूर्वे कगुणानां यादोरत्नानां च विम्बप्रतिविम्बभावोपपादनमयुक्तं स्यात् । यत उपमानोपमेयधर्मयोः खलु विवप्रतिविवभावः न पुनरुपमानोपमेययोरेव ।

इत्थं सति—अत नृपगुणानां यादोरत्नानामुपनाप्रधानीभूतेत्युक्तिः प्रकरणानुगुणा न भवति । न ह्यत्र नृपगुणानां यादोरत्नानां चौपमाप्रति— पादनं मुख्यं तथ सिति अधृष्यत्वाभिगम्यत्वोक्तिर्दृथा स्थात् । अतश्च दिली पाणवयोः उपमायां प्रधानत्वेन विवक्षितायां सत्यां ताहशोपनाप्रयोजकयो । अधृष्यत्वाभिगम्यत्वयो मनुगामित्वं नृपगुणानां यादोरत्नानां च विंजप्रतिविंग—

# तद्वेषोऽसद्योऽन्याभिः स्त्रीभिर्मधुरताभृतः । दथते सम परां शोभां तदीया विभ्रमा इव ।।

#### तत्त्वालोकः

भावमूलकतया साधारण्यप्रयुक्तमित्येव वक्तव्यत्वात् । तथा चाल प्रधानोपमानोपमेयवाचकयोर्न लिङ्गभेदसम्भवः । अपि तु तिद्वरोषणवाचकयोः नृपगुणयादोरत्नशब्दयोश्च भिन्नलिङ्गत्वम्, अथापि तिद्वरोप्ययोरेव अधृष्यत्वाभिगम्यन्वयोः उपमानोपमेयविशेषणयौः रूपभेदाभावान्न लिङ्गभेदो दोष इति
यथासम्भवं उपमानोपमेययोः तिद्वरोषणयोर्व भिन्नलिङ्गवे सित यतान्वयानु
पपत्तिः तन्नैव दोषत्वं नान्यतेत्युक्तं भवति ।

वचनभेदस्य अदोबत्वे उदाहरणमाह-तद्वेष इति । तस्याः नायि कायाः, वेषभूषणाम्बरादिधारणपरिपाटी, तदीयाः तत्संबन्धिनः, विभ्रमा इव विलासा इव—विभ्रमः-दियतागमनकालिकहर्षादिजनितभूषणादि विषयीसः ॥ उक्तं च दर्पणकृता —

> 'त्वरया हर्षरागादेः दयितागमनादिषु । अस्थाने विभ्रमादीनां विन्यासो विभ्रमो मतः ॥ इति । 'विभ्रमस्तरवया काले भूषास्थानविपर्ययः'

इत्यन्येन च । परां शोभां दधते सा । कीहशो वेषः! अन्याभिः स्त्रीभिः असहशः अद्वितीयः मधुरताभृतः माधुर्यपरिपूर्णः इति वेषपक्षे । असहशः सहशरहिताः, मधुरतां विश्रतीति मधुरताभृतः आह्वादजनकाः, विश्रमाः इति विश्रमपक्षे ।

## सामान्याभिधायिपदस्य स्वरूपभेदापचाविप लिङ्गवच नभेदो महाकविप्रयोगेषु दश्यते ।

#### तत्त्वालोकः

अत्र वेषविश्रमयोहपमा निबद्धा । तयोरेकस्यैकवचनान्तत्वं अपरस्य बहुवचनान्तत्वम् । अथापि वचनभेदो न दोषाय भवति । यतोऽत्र उपमेये वेषेऽन्वयिनः असदृशशब्दस्य कञ्प्रत्ययान्तत्वमुपगम्य अदन्तैकवचनान्तत्वम्, उपमाने विश्रमे न्वयदशायां किन्नन्तत्वमुपगम्य हलन्तसदृक्शब्दबहुवचनान्त= त्वम् अत एव- अम्रकारोऽपि- 'समानः सदृशः सदृक्' इति अदन्तं हलन्तं च सदृशार्थकं पपाठ । एवं मधुरताभृत इत्यस्य वेषेऽन्वयेऽदन्तैकवचनान्तत्वं, विश्रमेऽन्वये हलन्तबहुवचनान्तत्वम् । इत्येवंरीत्या अन्वयः आनुपूर्वीव्य—त्यासमपरिकरूप्यापि कर्तुं शक्य इति नात्र वचनदोषः ।

एवं दधते 'दध धारणे' इति भीवादिकस्यैकवचनान्तम् । डुधाञ् धारणपोपणयोः इति जीहोत्यादिकस्य बहुवचनान्तमित्यस्योभयान्वयोऽबाधित इति न वचनदोषस्यावकाशः इति काव्यप्रकाशकारस्य अभिप्रायः ॥

सम्प्रति काव्यप्रकाशकारमतस्य महाकविष्रयोगाननुगुणतया दण्डिनो मतमेव गरीयः इति मनसि निधायाह-सामान्येति । सामान्यामिधायि-पदस्य साधारणधर्मप्रतिपादकपदस्य, स्वरूपभेदापत्तावपि लिङ्गवचनभेदेनानुपूर्वी भेदप्राप्तावपि महाकविष्रयोगेषु कालिदासादिप्रथितेषु लिङ्गवचनभेदः दृश्यते इत्यर्थः । एतेन इदमुक्तं भवति-लिङ्गवचनादिभेदानां न सर्वेत प्राति— स्विक्रूष्रपेण दोष्टवं किंतु यत्र सहृदयानामुद्देगः तत्रैवेति ।

द्वेष्योऽपि सम्मतः शिष्टः तस्यार्तम्य यथौषधम् । त्याज्यो दुष्टः प्रियोप्यासीदङ्गुलीनोरगक्षता ॥

#### तत्वालोकः

किंचाल 'स्वरूपमेदापत्ताविष' इति वदन् ग्रन्थकारः-कचित् सामा-व्यामिधायिपदस्य लिङ्गविपरिणामेन आनुपूर्वीभेदं परिकल्प उभयलान्बये बाधकं न किमप्यस्तीति अभिप्रति । अत एव कालिदासेनाऽपि-किकमो वैशीये—

> अदस्सुरेन्द्रस्य कृतापराधान् पक्षिप्य दैवाल्लवणाम्बुराशौ । वायव्यमस्त्रं शर्राधं पुनस्ते महोरगः श्वअमिव प्रविष्टम ॥

इति पद्ये महोरगः यथा किञ्चित्कालं बहिरागत्य पुनः स्विबलं प्रविष्टः तथा तवेदं वायव्यमस्त्रं दैत्यान् संहत्य पुनः स्वतूणीरं प्रविष्टम् इत्यर्थः। अत्र अल्लाब्दस्य नपुंसकतया उरगशब्दस्य पुंलिङ्गतया, साधारणधर्मवा— चकस्य नपुंसकतयेव निर्देशः कृतः। अथापि लिङ्गभेदेनाम्वये बाधकं नास्ति। परंतु आवृत्तिः कार्यो इत्येव कवेराशयः।

यद्वा—उपमेयान्वितत्वेन , उपमानान्वितत्वेन वोपात्तस्य धर्मस्य शाब्दया रीत्या उपमानोपमेययोरन्वयेऽसत्यि वस्तुत उभयान्वयविवक्षायां भ निसः वैयञ्जनिको बान्वयबोधो जायत इति समाधातुं शक्यम् ।

तत्र पुंनपुंपकयोरुपमानोपमेयभावे तामान्यशब्दस्य लिक्नभेदेन स्वरूप भेदापत्तावपि अदोषत्वमुपपादयितुमुदाहरणं प्रदर्शयति—द्वेष्योऽपि ।

#### तत्त्वालोकः

द्वेष्योऽपि शत्रुरिष, शिष्टः वेदोक्ततःवज्ञानेन वेदविहितकर्मानुष्ठाता, आर्तस्य रुग्णस्य, औषधं यथा तथा, तस्य संमतः अनुमतः आसीत् । प्रियोऽपि इष्टोऽपि, दुष्टः वेदमार्गविद्षकः, उरगक्षता सर्पद्या अङ्गुलीव त्याज्यः अननुमत आसीत् । एवंच,तस्य शिष्ट एव वन्धुः । दुष्ट एव शत्रुरित्यर्थः । अत्र शिष्टदुष्टयोः परिश्रहपरित्यागप्रतीत्यर्थम् उपमानद्वय मुपाचम् । तयोराद्यं नपुंसके, द्वितीयं स्त्रियामिति छिङ्गभेदः, तयोः साधारणधभौ सम्मतत्वत्याज्यत्वे तयोरुपमेयान्वयः स्वरूपेण । उपमानान्वयस्तु नपुंसकस्त्रीलिङ्गविपर्यासम् छत्या । मानसरीत्या वैयञ्जनिकथा रीत्या इति भावः ॥

एतेन—पाणिपद्मयोः, अधरबिम्बफलयोः, लिङ्गभेदेऽपि उपमाभ्युप-गमात् पुंनपुंसकयोः लिङ्गभेद इष्यते । अथापि स्त्रीपुंसयोरयं विधिः नामि मतः । उक्तं च—

> नन्प्मीयते पाणिः कमलेन विकासिना । अधरो विद्रमच्छेदभासा बिम्बफलेन च ॥

उच्यते काममस्तीदं, किन्तु स्त्रीपुंसयोरयम् । विधिनीभिमतः'

इति भामहेन यदुक्तं तन्नातीव रमणीयम् । द्वेष्योऽपीत्युदाहरणे दुष्टांगुल्योः पुंस्त्रियोः महाकविनैवोपमाया उपनिबद्धत्वात् । अत एव-काव्यालंकारसूत्रकृता वामनेन-'दृष्टः पुंनपुंसकयोः प्रायेण' इत्युक्त्वापि स्त्रीपुंसयोरुपमायां उदाहरणं प्रदर्शितम् 'छायेव स तस्याः पुरुष इव स्त्री' इति । दण्डिनापिः' विद्या धनमिवार्जिता' इति लिङ्कभेदस्योदाहरणं दत्तम् ।

प्रवृद्धौ हीयते चन्द्रः समुद्रोऽपि तथाविधः । स तु तत्समवृद्धिश्च नचाभुत्ताविव श्वयी ॥ इत्यादौ। कालदिभेदे तु भूयांस्युदाहरणानि ।

#### तस्वालोकः

सामान्यामिधायिपदस्य स्वरूपमेदापत्तावपि वचनभेदो न दुप्यति महाकवीनामभिमतत्वादित्युदाहरति— प्रवृद्धो हीयत इति ।

चन्द्रः इन्द्रः, प्रवृद्धौ अभिवृद्धौ सत्याम् हीयते न्यूनकलो भवति, समु
द्रोऽिष अर्णवोऽिष तथाविधः, चन्द्रवदेव प्रवृद्धौ हीयते । स तु कुमुद्धतीस्नुः
अतिथिस्तु तत्समवृद्धिश्च-ताभ्यां चन्द्रसमुद्राभ्यां समा वृद्धियस्य सः अभूत् ।
किन्तु ताविव चन्द्रसमुद्राविव क्षयी क्षययुक्तः नाभूत् इत्यर्थः क्षयी इति
पदस्य चन्द्रसमुद्रयोः अन्वयवेलायां क्षयिणाविति वचनभेदेनान्वयस्य कर्तव्यतया स्वरूपभेद आवश्यकः अथापि न वचनदोषस्य प्रसक्तिरित ।
अन्यथा महाकविः कालिदासः तथा न प्रयुक्षीतेति ।

एवं कालादिभेदे उदाहरणानां भ्यसोपलंभान्नोदाहतानीति मनसि-निधायाह— कालादीति ।

कालमेदस्य यथा-'युधिष्ठिर इवायं सत्यं वदति' इत्यत्र युधिष्ठिरे अवादीत् इति कालमेदेनान्वेति । आदिपदात् पुरुषमेदस्य ग्रहणं तद्यथा —

> 'विश्रांजसे मकरकेतनमर्चयन्ती बालप्रवालविटपिप्रमग लतेव ।'

एतादृशीषु लोकसिद्धत्वात् लिङ्गादिभेदो न दोषः इति वामनः ॥

एवं गुणदोषव्यवस्थायां सहृदयहृदयमेव प्रमाणम् ।

#### तत्वालोकः

अत्र लतायां विभ्राजते इति पुरुषभेदेनान्त्रेति । विधिभेदो यथा— 'गंगेव प्रवहतु ते सदैव कीर्तिः।'

इति । अत्र गंगायां सिद्धत्वाद्विधेरनन्वयात् प्रवहतीति रूपभेदेनान्वयः । स्वोक्तार्थे प्राचीनसम्मतिं प्रदर्शयन् वामनाभिप्रायमाह – एतादृशीिष्वति । लीकियां समासाभिहितायां उपमाप्रपञ्चे च' इत्युक्तमितिभावः ॥

उक्तरीत्या लिङ्गभेदादे: गुणदोषव्यवस्थायां मतभेदसंभवात् कथं निर्णयः इति सन्देहे आह- एविमिति । अत एव निन्दायां तात्पर्ये उयत्र नास्ति यथा—

'चण्डालैरिव युष्माभिः साहसं परमं कृतम्' इत्यादी साहसकरित्वमात्रे तात्पर्ये तत्र तु परं जात्था न्यूनत्वं दोषः । यत्र तु परं निन्दायामेव तात्पर्यं—

> 'चण्डालश्च दरिद्रश्च द्वावेव सहशौ मम । चण्डालस्तु न गृह्णाति दरिद्रो न प्रयच्छति ॥'

इत्यादौ उपमानस्य जात्या हीनत्वं न दोषः । अनिष्टस्य उपश्लोकय-

उक्तंच दण्डिंना —

निलङ्गवचने भिन्ने न हीनाधिकते अपि । उपमाद्षणायालं यत्रोद्देगो न धीमताम् ॥

स्त्रीव गच्छति षण्डोऽयं, वक्त्येषां स्त्रीपुमानिव । प्रणा इव त्रियोऽयं मे, विद्या धनमिव।र्जिता ॥

#### तत्त्वालोकः

तिरम्कारस्य प्रतीतिः दूषकताबीजम् । तस्येष्टस्वे तु बीजामावान दोषत्वम् । इक्तार्थे आचार्यदण्डिना उक्तं प्रमाणयति । उक्तं च दण्डिनेति ।

यत्र घीमतां सभ्यानां उद्वेगः प्रतीतिविधातः न भवति ताहरो, भिन्नपृथम्भृते लिङ्गवचने, तथा हीनपदस्तम्, अधिकपदस्वं वा उपमादूषणाय नालं न प्रभवन्तीत्यर्थः । इदं च परमपाचीन भामहानूक्तमेधाविरुद्र प्रभृतिभिः अभिहितानां,

हीनताऽसंभवो लिङ्गवचोभेदो विपर्ययः । उपमानाधिकत्वं च तेनासदृशतापि च ॥

त एत उपमादोष।स्सप्त मेधाविनोदिताः । इस्युक्तानाम् अपवादप्रदर्शनार्थम् ॥

एतेनैतदुक्तं भवति (१) यत्र अपकृष्टोपमानघटनाः (२) उपमेयानुत्कर्षः (३) उपमेये निकृष्टत्वं (४) साम्यस्य सस्यगप्रतीतिरित्येवमादयो दोषाः प्रादुष्युः तत्रैव दोषःवं नान्यत्रेति ।

भवानिव महीपाल देवराजो विराजते । अलमञ्जमतः कक्षामारोढुं तेजसा नृपः॥

#### तत्त्वालोकः

लिङ्गवचनभेदस्य अदूषकत्वप्रदर्शनाय दण्डिनः उदाहरणवावयमनुव-दित—स्त्रीविति । अयं षण्डः स्त्रीव गच्छिति । एषा स्त्री पुमानिव विक्त इत्युमयत्रापि किययोः उभयत्रान्वयात्साधारणधर्मत्वमिति उपमानो पमेययोर्लिङ्गभेदो न दोषाय । एवं 'अयं जनः मे प्राणा इव प्रियः' तथा 'विद्या धनमिवार्जिता' इत्येतयोरुपमानयोर्वचनभेदेऽपि लिङ्गभेदेऽपि न दोषसम्भवः । यतोऽत्र एकवचनान्तेऽप्युपमेये नित्यबहुवचनान्तस्योपमानस्य नैकवचनान्तत्वसभवः यथा—'प्राणा इव प्रियोऽयं' इत्यादौ । एवं यत्न पुल्लिङ्गेऽ प्रुपमेये नित्यस्त्रीलिङ्गस्योपमानस्य न पुल्लिङ्गताया असंभवः यथा 'विद्या धनमिवार्जिता' इत्यादाविति नियत्लिङ्गवचनकोदाहृतिषु लिङ्गवचनभेदस्य न दोषत्विमत्यिमप्रायात् ॥

हीनत्वाधिकत्वयोः अदोषत्वे तदुक्तमुदाहरणमाह — भवानिवेति । हे महीपाल ! देवराजः भवानिव विराजते । अत्र उपमानस्य राज्ञः मनुष्यजातित्वेन उपमेयदेवराजापेक्षया न्यूनजातित्वं स्वतिसद्भमपि—

'अष्टानां लोकपालानां वपुर्धारयते नृपः'

इति स्कत्या नात्यन्तं वैरस्यावहमिति । एवम् उत्तराधे-नृषः तेजसा अंशुमतः स्थेस्य कक्षां सादृश्यं आरोडुमलं समर्थः । अत्र नृषस्योपमानम्

इत्येवमादि सौमाग्यं न जहात्येव जातुचित् । अस्त्येव कचिदुद्वेगः प्रयोगे वाग्विदां यथा ॥ हंसीव धवलश्वन्द्रः, सरांसीवामलं नभः । भर्तमक्तो भटः श्वेव, खद्योतो भाति मानुवत् ॥ ईद्यं वर्ज्यते सद्भिः कारणं तत्र चिन्त्यताम् ॥

## इति कविसमयप्रसिद्धौ सऱ्यामसाद्द्यं न दोषः।

#### तत्त्वालोकः

अंग्रुमान् देवेभ्योऽधिकोऽपि उपमेये निकर्षाप्रतीत्या दोषाभाबादित्युपसंहरति इत्येवमादाविति ।

पूर्वोक्तप्रयोगसदृशेषु वस्तुषु उत्कर्षो न परिहीयते कदाचिद् इत्यर्थः । कचिद्धीयत एवेत्याह—अस्तयेवेति । प्रतीतिन्याहतेरिति शेषः । उदाः हरति—इंसीवेति ।

अत्र आद्ये लिक्कमेदस्य, द्वितीये वचनमेदस्य, तृतीये न्यूनतायाः, चतुर्थे आधिक्यस्य वैरस्यावहत्वाद्दोषत्वं न्याय्यमिति ईदृश्य उपमाः कविना परित्याज्याः इति भावः॥

प्राक् असाद्दयं दोष इति प्रतिपादितः । तस्यापि कचिदपवादं प्रदर्शयित-किवसमयेति । चमत्कारप्रधानं हि काव्यम् । काव्येचोपमा साद्दर्यमात्रसारा । साद्दर्यपरिकल्पनं च उप्रक्षोक्यमानोत्कर्षप्रतीतिश्च सहद्वय

#### चिमौत्रमांसा

### यथा-चन्द्रधवला कीर्तिः॥

#### तत्त्वालोकः

संवादिनी भवेत् । कविसमयस्तावत् न केवलं संकेतः, किन्तु सहृदयहृदय संवादिसद्धः । सहृदयेत्यत्न समानार्थे किल 'स'भावः एकामिप्रायत्वं हि सहृदयत्वम् । अतश्च कस्यचित् सादृश्याप्रतीताविष सहृदयहृष्ट्या सादृश्य कल्पनं द्रष्टव्यम् । अत्रोदाहरणमाह — चन्द्रधवलेति ।

> कर्प्रद्रुमगर्भधूलिघवलं यस्केतकानां रिवषः श्वेतिम्ना परिभूय चन्द्रमहसा सार्धे परिस्पर्धते । तस्पाकोज्ज्वलनालिकेरसलिलच्छायावदातं यशः प्रालेयाचलचुलिकासु भवतो गायन्ति सिद्धाङ्गनाः ॥

इत्यादी यश्चि कर्पूरादिवद्धावल्यं वर्ण्यते । एताहरोषु परिकल्प्यमानं छोकानुभवगावरमपि माहर्य प्रकृतोत्कर्षकमेवेति असाहर्यं गुण एव कवि समयसिद्धत्वात् ।

अपरे तु—इदमसाहयं उपमानानामाधिक्यात्परिहरिन्त । 'कर्पृर हारहरहाससितं यशस्ते' इत्युदाहरिन्त च । तदेतत् वामनो यद्यपि नानु मन्यत इव—उपमान एकस्मिन् प्रयुक्ते उपमानान्तरप्रयोगः न कंचिदर्थिविशेषं पुष्णातीत्युक्तत्वात् । अत एव -उपमानाधिक्यात् तदपोह इत्येके (वा.का. ४-२-२८) इत्यनूद्य न अपुष्टार्थत्वादिति (वा.का.४-२-२९) निराचकार । तथापि-उपमानाधिक्यमात्रं परिपोषं न जनयति इति न वक्तुं युक्तं—यतः

> 'प्रभा महत्या शिखयेव दीपः त्रिमार्गयेव त्रिदिवस्य मार्गः ।

उपमेयगतासंभावितत्त्रविवक्षायां उपमानस्यासंभवोः न दोषाय । यथा —

चन्द्रबिम्बादिव विषं चन्दनादिव चानलः । परुषा वागितो वक्त्रादित्यसंभावितोपमा ॥ इत्यादौ ।

#### तत्त्वालोकः

संस्कारवत्येव गिरा मनीषी तया स पूतश्च विभूषितश्च॥ '

इत्यत्र महाकविना एकस्याः पार्वत्याः वाचाम् ज्वाला—मन्दाकिनी उपमान• तयोपन्यासः कृतः । अतश्च इक्षुश्लीरगुडादिन्यायंन गुणांशे वैलक्षण्यावगमे उपमानानामधिक्यं न दोषः । अत एव कवयः कपूरद्रुमगर्भेत्याद्यनेको पमानघटनां कुर्वन्ति ।

उपमानस्यासंभवो न नित्यदोषत्वेन व्याप्तः । अपितु उपमेयगतस्य यस्यकस्यचित् धर्मस्य असभवविवक्षा न भवति तदा असंभावितोपमानघटना दोषाय । यत्र तु उपमेये कस्यचिद्धर्मस्यासंभावितत्वविवक्षा तदा असं— भाविततद्धर्मकोपमानघटना न दुष्यति । तदेतदाह—उपमेयंति ।

उदाहरति—चन्द्रविम्बादिव विषमिति । प्राग्व्याख्यातमिदम् । अत्र यद्यपि विषानल्योस्खतिस्यद्भत्वमस्ति अथापि तद्विशेषणयोः चन्द्र प्रभवत्व—चन्दनप्रभवत्वयोः विषानलवृत्तित्वं न संभवति । अथापि उपमानस्यासंभवो न दोषः यतः उपमेयायां वाचि परुषत्वस्यासंभवो विवक्षित इति तदानुगुण्येन असंभवित्वधर्मकमुपमानमुपात्तमिति अदोषात् । अत एव

#### तत्त्वालोकः

विषानलयोर्वाचश्चोपमा निबध्यते । तत्र साधारणधर्मश्च असंभावितत्वमित्यु-पपादितमेव ।

### रुद्रटस्तु—

'सामान्यशब्दभेदः, वैषम्यमसंभवोऽप्रसिद्धिश्च । इत्येते चरवारो दोषाः नासम्यगुपमायाः'।

#### इति । परिगणय्य —

'उपमानं यत्र स्यादसंभवत्तद्विशेषणं नियमात् । संमृतमयद्यर्थं विज्ञेयोऽसंभवस्सः'।

## इत्यभिधाय उदाजहार —

सुतनुरियं विमलाम्बरलक्ष्योरुमृणालम्ललालित्या । अजलप्रकृतिरदस्थितमित्रा गगननलिनीव ॥

इति । प्रत्युदाहरणं (अदोषत्वे उदाहरणं ) निमसाधुनोक्तम्

पुष्पं प्रवालोपहितं यदि स्यात् मुक्ताफलं वा स्फुटविद्रुमस्थम् । ततोऽनुकुर्याद्विशदस्य तस्य ताम्रोष्ठपर्यस्तरुचः स्मितस्य ॥

## इति। भामहस्तु-

निपेतुरास्यादिव तस्य दीप्ताः शरा धनुर्मण्डलमध्यभाजः ।

# किलष्टसाधारणधर्मोयां अन्यत्रापि सहृदयहृदया-

#### तत्त्वालोकः

जाज्वल्यमाना इव वारिधाराः दिनार्धभाजः परिवेषिणोऽर्कात ॥

#### इत्यत्रासंभवमधिकृत्य —

कथं पातोऽम्बुधाराणां ज्वलन्तीनां विवस्वतः । असंभवादयं यु<del>गत्</del>या तेनाऽसंभव उच्यते ॥

## इति पूर्वपक्षिणां मतमनू च---

तत्रासंभविनोऽर्थस्य कः कुर्यादुपमां कृती । को नाम बह्विनौपम्यं कुर्वीत शशलक्ष्मणः ॥ यस्यातिशयबानर्थः कथं सोऽसंभवो मतः । इष्टं चातिशयार्थत्वं उपमोत्प्रेक्षयोर्थथा ॥

इति असंभवस्य दोषतां निराचकार । यतश्च 'निपेतुरास्यादिवे'ति शास्ता-वर्धनपद्ये विवस्ततस्यकाशात् जाज्वल्यमानाः वारिधाराः यादृश्यः पतेयुः तादृशाः शरा इति तीव्रपातित्वसानुबन्धपातित्वाऽमितत्वप्रतिपादनद्वारा अति शयप्रतिपादनार्थत्वमित्युक्तत्वात् उपमेये धर्मस्य असंभावितत्वविवक्षायां असं भावितधर्मकोपमानोपादानं युक्तमिति ग्रन्थकाराभिप्रायः । यद्यथिविवक्षायां दोषत्वं तद्विवक्षायामदोषत्वमिति रुद्गटविवेचनं च भामहृग्रन्थाननुगुण—

ह्वादिन्यां कल्पितोपमानायामप्रसिद्धत्वं न दोषः ।।

'कविमतिरिव बहुलोहा सुघटितचका प्रभातवेलेव । हरमृर्तिरिव हसन्ती भाति धूमाऽनलोपेता ॥ '

### तत्त्वालोकः

मित्यवगन्तव्यम् ॥ अत एव असाद्रयासंभवी दिण्डिना न परिगणिती ।

अथ <sup>रुद्र ट</sup>्रामिमतायाः अप्रसिद्धेः कचिददोषत्वमित्याच्छे-श्चिष्टेति । श्चेषमूलकतया यत्रोपमाने साधारणधर्मान्वयः, तत्र उपमानस्याप्रसिद्धावपि अदोषत्वमेव, एवमन्यत्रापि कल्पितोपमानायामुपमानस्याप्रसिद्धिन दोषाये-त्यर्थः। आद्यमुदाहरति-कविमतिरिति।

हसन्ती अङ्गारधानी, भाति प्रकाशते, केव स्थिता कीहशी चेत्यत्राहं किवमितिरिवेति । बहुला प्रायिकी उन्हा यस्यां सा बहुलोहा उन्हप्राया किवमितिरिव, किवबुद्धिरिव, तथा बहवो लोहा: यस्यां सा बहुलोहा विविध लोहमियी नानाविधलोहघटिता । एवं सुष्ट् घटितौ समागतौ चक्रौ चक्रवाकौ । स्त्रीपुंसोरेकशेषः, यस्यां सा प्रभातवेलेव प्रातस्समय इव, तथा स समीचीन्तया घटितश्रकः यस्यां सा । तथा विधुना—चन्द्रेण उमया प्रावित्या अग्निना चोपेता, शिरसिन्दुना—शरीरार्धे उमया, मुखे अग्निना

# 'सद्यो ग्रुण्डितमत्तदूणचिबुकप्रस्पर्धिनारङ्गकम् '। इत्यादौ ।

#### तस्वालोकः

चोपेता हरम् तिरिव तथा विधूमेन विगतधूमेन अनलेन उपेता, अस्य हसन्ती भातीत्यनेनान्वयः ॥

अत्र कविमति-प्रभातवेळा-हरमूर्तीनां अनेकेषां उपमानत्वम् । हस-न्त्याः रपमेयत्वम् , हसन्त्या कविमत्यादिभिः उपमा न होकानुभवसिद्धा ।

नन्वत्र—उपमानस्य अप्रसिद्धिः उत उपनानभावस्य १ नाद्यः किविमत्यादीनां प्रसिद्धिरस्त्येव । किंतु किविमत्यादीनां हसन्तीनिरूपितोपमा नतामालम् अप्रसिद्धम् । अथापि श्लेषमर्यादया बहुलोहत्वाद्यन्वयमुखेन चमस्कारकारित्वात् नोपमानतया अप्रसिद्धिः दोषः । उक्तं च अन्यत्र —

श्लेषमर्यादया यत्र पदं साधर्म्यवाचकम् । उभयान्वयि यत्रापि नास्य दोषस्य संस्थितिः ॥ इति ।

वामनेन'गुणबाहुरुयतश्च.करिपता' इत्युक्त्वा - उदाहृतं श्लेकखण्डमाह सद्य इति । अत्र हूणचिबुकस्य प्रसिद्धिगस्ति, नारक्रकस्यापि प्रसिद्धिगस्ति । अथापि न तयोः उपमा प्रसिद्धिति नाक्रकस्योपमानं कविना परिकरिपतम् । एवं चोपमैव परिकरिपतेत्यत्रैव पर्यवसानं बोध्यम् ॥

एवमन्येऽपि दोषापवादप्रकाराः विद्वद्भिश्विन्तनीयाः ॥

इति श्रीमदद्वेतिविद्याचार्यश्रीमद्भरद्वाजकुरुजरुधिकौस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरस्नोः श्रीमदप्पयदीक्षितस्य कृतौ चित्रमीमांसायां उपमारुङ्कारप्रकरणम्

#### तत्त्वालोकः

एवमन्येऽपि दोनापवादप्रकाराः विद्वद्भिश्चिन्तनीया इत्याह — एव मन्येपीति । समासामिहितायां उपमायां लिङ्गभेदो न दोषाय । यथा—

> अनुभवन्नवदोलमृत्तृत्सवं पटुरपि प्रियकण्ठजिघृक्षया । अनयदासनरज्जुपरिग्रहे भुजलतां जडतामबलाजनः ॥

याइत्दी भुजलतापदे लिङ्गभेदो न दोषः। एवमन्यत्रापि। लौकिक्यां यथा-'पत्रयामि लोचने तस्याः पृष्पं पृष्पलिहो यथा।'

इह पुष्पलोचनयोः उपमानोपमेययोः भिन्नवचनकत्वम् । एवं निन्दायामेव तात्पर्ये उपमानस्य जात्या न्यूनत्वं न दोषः - यथा - चण्डालश्च दरिद्रश्चेति पूर्वमभिहितम् । तथा - उपमानोपमेययोर्मध्ये उपमानवाचकपदस्यैव कीचक दिपदवत् धर्मवद्धर्मिबे धकत्वे सति, उपमेये तद्धर्मप्रतिपादने उपमेये धर्माचिना न दोषः । यथा —

#### तत्त्वालोकः

अभिहन्ति हन्त कथमेष माधवं सुकुमारकायमनवग्रहस्सरः । अचिरेण वैकृतविवर्तदारुणः कलमं कठोर इव कूटपाकलः ॥

अत्र उपमानवाचिना कलभपदेनैव करिशावकस्यामिधानात् तत्सहचरितस्य सुकुमारकायत्वस्य स्वयमेव प्रतीत्या उपमेयमात्रे सुकुमारकायिनत्युपादानेऽप्याधिक्यं न दोषाय । यद्युपमानेऽप्युप दानं स्यात् तदा वैयर्थ्यं स्यादिति न तदुपाचम् । एवमेव उपमेयापेक्षया उपमानस्य न्यूनपरिमाणताप्रत्यायनता-त्ये उपमाने न्यूनपरिमाणतं न दोषः । यथा —

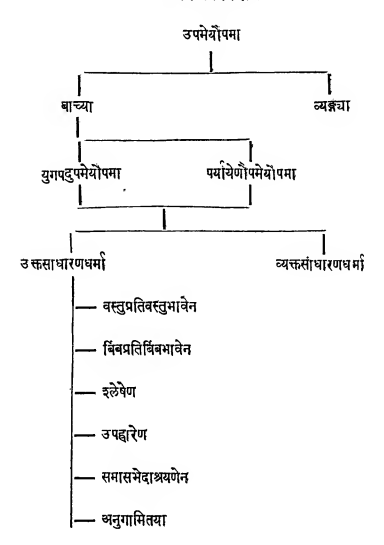
दिव्यहरेर्मुखकुहरे विस्तीर्णे पर्णति ब्योम । चूर्णति चन्द्रः ऋमुकति कनकगिरिः ॥

अत्र पर्णादीनामुपमानानां गगनाद्यपेक्षया न्यूनपरिमाणत्वेऽपि नरसिह्ममुखपरि-माणे तारपर्यात् ॥ एवमन्येपि उपमाप्रभेदा रूपकप्रकरणे द्रष्टज्याः ॥

इति श्रीमद्विकुलतिलकश्रीराममिश्रवंश्येन शोभाञ्जनश्रामा(दुःगेह्ह्य)मिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दनाचार्यविदुषस्तन्जेन सीताम्बा
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीश्र्रपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशालायां सरस्वतीश्रासादाख्यायाम्
अलङ्कारशास्त्रप्रध्यापकेन न्यायालङ्कारच्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि एय्यंगार्यशर्मणा
विरचिते चित्रमीमांसाव्याख्याने तस्वालोकाख्ये
उपमालङ्कारप्रकरणे समासम्

#### तत्त्वालोक<u>ः</u>

## उपमेयोपमाविभागः



## उप मे यो प मा

#### चित्रमीमांसा

## अथोपमेयोपमा निरूप्यते ।

#### तत्त्वालोकः

इत्थं प्राचामुपमारुक्षणस्यातिन्यास्यादिदुस्थत्वात स्वयं तहःक्षणं परिकृत्य प्रतीपविद्योषे उपमेयोपमायां च उपमितिकियानिष्पित्तरित न त्वनन्वय
इत्यिममानेन अनन्वयनिरूपणात्प्राक् प्राचीनामिमते उपमेयोपमारुक्षणे दोषमिधातुं तहःक्षणमवतारयति—अथेत्यादिना । उपमेयोपमा इत्यत्र द्वेधा
न्युत्पत्तिः उपमेयेनोपमा,, उपमेयस्योपमा इति च । आद्ये उपमेयोपमापदघटकस्य उपमा इत्यस्य साद्ययपरिकल्पनित्यर्थः । उपमेयेनेति तृतीयायाः
प्रतियोगित्वमर्थः उपमानस्येति शेषः । तथा च उपमेयप्रतियोगिकं उपमानिष्ठं साद्ययमित्युक्तं भवति, न च एतावन्मात्रं प्रतीपेऽपि इति कथमन्वर्थः
स्वमिति चेत् न पर्यायेणेत्यनेनेव वारणात् एवं च प्रतीपे एकस्मित्रव वाक्ये
उपमेयप्रतियोगिकं साद्यमुपमाने परिकल्प्यते अत्र तु एकस्मित्र वाक्ये
उपमानप्रतियोगिकं साद्यम्, अपरिक्ष्यित वाक्ये प्रवीपमायां यदुपमानं
तस्यैवोपमेयत्वम् , एवं च वाक्यभेदेन उपमेयप्रतियोगिकमिप साद्य्यं वर्ण्यत
इति विशेषात् ।

उपमानोपमेयत्वं द्वयोः पर्यायतो यदि । उपमेयोपमा सा स्यात् द्विधेषा परिकीर्तिता ॥ यदि द्वयोर्थद्वर्ण्यते सोपमेयोपमा इत्युच्यते तदा तुल्ययोगितायामतिव्याप्तिः ।

#### तत्त्वालोकः

सत्यम्, अथापि वाक्यभेदे सत्यपि एकस्मिन् वाक्ये उपमा स्थात् 'मुखं पद्मिन'वेति । अपरिस्मिन् वाक्ये प्रतीपभेदः पद्मं मुखमिवेतिवत् । इत्थ च अछंकारद्वयरूपतापद्येत इति चेत् ।

अत्र केचित् — यत्रोभयोर्वाक्ययोः विध्यर्थवादयोरिव सिन्नहितयोः आकांक्षावशात् एकवाक्यता तत्रोपमेयोपमा, यत्र तु व्यवहितयोः वाक्ययोः विध्योरिव मिथो निराकांक्षत्वं तत्र उपमा-प्रतीपयोस्संसृष्टिः इति ।

अपरे तु—'द्वयोरुपमानोपमेयभावविनिमये सत्युपमेयोपमा' इति । उपमेयस्य उपमेति द्वितीये षष्ठचर्थः प्रतियोगित्वम् । उपमानानुयोगिका उपमेयप्रतियोगिका उपमेत्यत्रापि शाब्दोऽर्थः । व्युत्पत्तिमात्रं भिद्यते । अर्थेन न किमपि वैलक्षण्यम् इत्याहुः ।

द्वसोः पदार्थयोः पर्यायतः अयौगपद्येन, उपमानोपमेयत्वम् उपमानो-पमेयभावः यदि वर्ण्यते तदा उपमेयोपमा स्थादित्यर्थः । द्विघेति । धर्मे अनुगामित्वेन, वस्तुप्रतिवस्तुभावम् छत्रतया चेति द्विप्रकारेणेत्र्थः। अस्मिछक्षणे पर्यायेणोति विशेषणस्य कृत्यमाचक्षाणः पर्यायत इति विशेषणं परिहाय अवशिष्टं छक्षणमभिधायातिव्याप्तिमुद्भावयति—यदीति ।

तत्र--

जनस्य तस्मिन समये विगाढे

बभूवतुद्धौं सविशेषकान्तौ ।

तापापनोदश्यमपादसेवौ

स चोदयस्थो नृपतिक्शशी च ॥

इति द्वयोः नृपश्चश्चिनोः युगपदेकधर्मान्वयवर्णनात्। अतः पर्यायेणेत्युक्तम् ॥

#### तत्त्वालोकः

प्रत्युदाहरति -तत्नेत्यादिना ।

तस्मिन् समये प्रीष्मकाले, विगाढे किन सित, जनस्य लोकस्य ही सिविशेषकान्ती सातिशयं यथा स्यातथा मनोहरी बभूवतुः । कीहशी ही ? तापापनोदक्षमपादसेवी, तापापनोदे तापप्रणाशने, क्षमा योग्या, पादयोः चरणयोः अथ च पादानां किरणानां च सेवा ययोः ती, उदयस्थः अभ्युदयमा प्रवानः नृपतिः कुशो नाम राजा, अथ च उदये उदयपर्वते तिष्ठति इति उदयस्थः उदयपर्वतमारोहन् शशी च इत्यर्थः ।

अत्र तुल्ययोगिताप्रवृत्तिप्रकारमाह — इतीति । उक्तोदाहरणे नृपशितोनोरुभयोरिप प्रकृतत्वेन, प्रकृतानामेव, अप्रकृतानामेव वा एक धर्म न्वये तुल्ययोगिताया अभ्युपगमात् द्वयोः सिवशेषकान्तत्वरूपधर्मस्यान्वयवर्ण नादिन्वयाप्तिः । अतः पर्यायेणेत्युक्तम् । तदाह — अतः इति । तदुपादाने तु उक्तोदाहरणे द्वयोरेकधर्माभिसंबन्धेऽपि अयौगपयेन तदन्वयवर्णनाभावान्नान्तिव्याप्तिः ।

#### तत्त्वालोकः

यदि तु — पर्यायेणेति उपादीयते तदा युगपत्प्रवृत्तायां — 'वीतोपमानीतिवचो मृषैव परस्परं यतुलनां भजन्ते'

इत्युपमेर्योपमायामव्यातिर्दुष्पिरहरा । भत एव - उद्भटरुद्रटाभ्याम् अन्योन्योपरस्परपद्घितं लक्षणम् । यथा—

धन्योन्यमेव यत्र स्यादुपमानोपमेयता । उपमेयोपमामाहुः तां पक्षान्तरहानिगाम् ॥

## इति उद्घटेन। स्ट्रटेन च -

वस्त्वन्तरमस्त्यनयोर्न समिमिति परस्परस्य यत्र भवेत् । उभयोरुपमानत्वं सक्रममुभयोपमा साऽन्या इति व्यवहृतम् ॥

पतेन रुद्रटोद्भटयोः तृतीयसदृशव्यवच्छेदफलकेतरेतरीपम्यं उपमेयो-पमेतिउ भयोपमेति वा तल्लक्षणमिमतमिति बोध्यम् ॥

किञ्च-उक्तलक्षणे द्वयोरितिपदं यदि द्विसंख्याकयोरित्यर्थपरं तदा -

कान्ताननस्य कमळस्य सुधाकरस्य पूर्वे परस्परमभृदुपमानभावः । सद्यो जरातुहिनराहुपराहतानां अन्यः परस्परमसावरसः प्रसूतः ॥

इत्यत्र कान्तानने कमळ-सुधाकरणां आह्वांदकत्वेन साधारणधर्मसंबन्धेन अन्योन्यमुपमा त्रयाणां प्रतीयते । इयं चोपमेयोपमा, उत्तरार्धगतपराहतत्व निमित्तकोपमेयोपमायां अङ्गभृतेति त्रयाणामुपमेयोपमात्वे अव्याह्यापत्तिः ।

तथापि--

तस्य द्विपानां मदवारिसेतकात् खुरामिघाताच तुरं गमाणां । रेणुः प्रपेदे पथि पङ्कभावं, पङ्कोऽपि रेणुत्वमियाय भूयः ॥

इत्यत्रातिच्याप्तिः ॥

#### तस्वालोकः

अतः द्वयोरितिपदं उमानोपमेययोरित्यर्थकम् । अत एव सिद्धान्ते अन्थकृता द्वयोरिति नोपादीयते ॥

ननु तुल्ययोगितायां अतिन्याप्तिवारणाय पर्यायेणेत्युपादीयते तदा द्रयोः पर्यायेण वर्ण्यमानोऽर्थः उपमेयोपमा इत्येषालं किमुपमानोपमेयत्वमिति विशेष्यदलोपादानमिति शङ्कायां तदुपादानं अतिन्याप्तिपरिहारकमिति प्रत्युदा-हरति—तथापीत्यादिना । तथापि पर्यायेणेत्युक्ताविष इत्यर्थः । अस्य इत्यन्त्राति व्याप्तिरित्यनेनान्त्रयः । 'तस्य द्विपानामिति' पर्यायिविशेषेऽतिन्याप्तिरिति भावः । तस्यति । तस्य कुशावतीं परित्यज्य अयोध्यां प्रति प्रस्थितस्य कुशस्य, पथि मार्गे, द्विपानां गजानां, मदवारिसेकात् मदोदकसेकाद् हेतोः रेणुः रजः, पङ्कमावं कर्दमताम् , इयाय प्राप । 'पङ्कोऽस्त्री कर्दमैनसोः' इति वैजयन्ती । तथा तुरङ्गमाणां वाजिनां, खुरामिघातात् शफसंघट्टनात् पङ्कोऽपि रेणुत्वमियाय प्राप इत्यर्थः ।

अत्र प्रथमं यत्र रेणों: पङ्कभावो वर्णितः, तस्यैव पङ्कस्य रेणुभावोऽपि

तत्र रेणुपङ्कयोः पर्यायेण पङ्करेणुभाववर्णनात्। अत उपमानोपमेयत्वमित्युक्तम्।

> द्वयोर्घदुपमानोपमेयत्वं वर्ण्यते सोपमेयोपमेत्युक्तेऽपि — 'व्युष्टं प्रयाणं च वियोगवेदना विद्ननारीकमभूत्समं तदः'

#### तत्त्वालोकः

'अधुना पुलिनं तत्र यत्र स्रोतः पुराऽजनि'

इतिवत् पर्यायालंकारभेरो वाच्यः। महासंपन्नतासूचनादुदात्तालंकारश्च व्यङ्ग्यः। तथा सत्यपि अत्र रेणुपक्कयोः पङ्करेणुभावस्य पर्यायेण वर्णनादिति व्याप्तिः। तदेतदाह-तत्रेति।

वाक्यभेदेन पङ्करेणुभाववर्णनेऽपि नोंपमानोपमेयभावो वर्णितः इत्य -दोषात् ।

एवं तर्हि-पर्यायेणेति परित्यज्यतां 'द्वयोवेण्यमानस्प्रमानस्वसुपर्मेयत्वं च उपमेयोपमा' इत्युच्यतामिति चेदुभयविश्रान्तसाद्दयोपमायामितव्यासिरित्या शयम् आविष्करोति -द्वयोपदिति । व्युष्टमिति । संपूर्णश्लोकस्तु —

> शुक्लैस्सतारै: मुकुलीकृतैः स्थुलैः कुमुद्रतीनां कुमुदाकरै रिव । व्युष्टं प्रयाणं च वियोगवेदना— विदूननारीकमेभूसमं तदा ॥

इति युधिष्टिरानुष्ठास्यमानराजस्ये पाण्डवान् अनुगृहीतुं शिशुपारुं तत्रैव

# इत्युभयविश्रान्तसादृश्यायाम्रुपमायामतिन्याप्तिः। न च तत्र उभयोरपि सादृश्याश्रयत्वरूपस्य उपमयत्वस्यैव प्रति—

#### तत्त्वालोकः

निग्रहीतुं च द्वारकातः इन्द्रप्रस्थं प्रस्थितस्य भगवतो वसुदेवनन्दनस्य प्राभाति कप्रस्थानवर्णनमिदम् ।

सेनानां कृष्णानुगतवाहिनीनां, कृते, शुक्छे, सतारे: सरज्जुिमः,
मुकुठीकृतेः वहनसीकयोय संकोचितैः, संविष्टितैर्वा, स्थुलैः पटमण्डपैः,
'दूष्यं स्थुलं पटकुटी गुणलयनी केणिकातुल्याः' इति 'दूष्याद्यं वस्त्रवेदमिन'
इति वैजयन्त्यमरकारौ । कुमुदाकरे रिवोगलक्षितम् । तथा शुक्लैः धेतैः
सतारैः सकर्णिकैः मुकुठीकृतैः रात्रिविकासित्वानमुकुलतां प्राप्तैः स्थुउरिव
कुमुदाकरैः वस्त्रवेदमवत् दीवैः विस्तृतैश्च कुमुदप्रायपदेशैः कुमुदेश्चोपलक्षितं
कुमुद्धतीनां च कृते नदीविशेषणां च कृते व्युष्टं प्रभातं, प्रयाणं च सेनानामिति
शेषः । वियोगवेदनया नविरहवेदनया विद्नाः परितप्ताः नार्यः यहिमस्तथोक्तं
तदा तिस्मन् समये समं उक्तरीत्याऽन्योन्यसहशमभूत् ।

अत्र व्युष्टप्रयाणयोरुभयत्राऽपि साम्यं वर्ण्यते इत्युभयविश्रान्तसादृश्यो पमायामतिव्याप्तिः स्यात् अतः पर्यायेणेत्युपादेयम् ।

तथा च तत्र यौगपदेन द्वयोरुपमा निबध्यते न पुनः पर्यायेणेति न दोषः ।

उक्तोदाहरणे प्रकारान्तरेणातिच्याप्ति परिहर्तुं शक्यमिति शक्कते-न चेति । तत्र व्युष्टं प्रयाणं चेत्युभयविश्रान्तसादृश्योपमोदाहरणे, उभयोरपि

पादनमस्ति, न साद्दश्यप्रतियोगित्वस्य उपमानत्वस्य अती नातिव्याप्तिरिति वाच्यम् ॥

मुखतः प्रतिपादनाभावेऽपि वयोः परस्परमुपमान स्वस्यार्थात्प्रतीतेः।

#### तत्त्वालोकः

व्युष्टप्रयाणयोद्वेयोरि साहद्याश्रयन्वरूपस्य उपमेयत्वस्यैव यत्र साहद्यं प्रति-पाद्यते स साहद्याश्रयः तत्वमेवोपमेयत्वं तन्मात्रस्य प्रतिपादनमस्ति । न तु ये । साहद्यं उपपाद्यते तद्र्यस्य साहद्यप्रतियेगित्वरूपस्योपमानस्य, अतः अस्मात्कारणात्, नातिन्याप्तिः इति ।

अयं भाव:-यत्र 'चन्द्रेण तुल्यं समं वा मुखमिति, मुखेन तुल्य म्समो वा चन्द्रः इति मुखं चन्द्रश्च परस्वरं तुल्यों दित प्रयोगान्यतमस्त्वे साद्दरयप्रतियोगिनों भानं न चात्र वाक्यभेदः न वा परस्परान्योन्यादिशब्द समिष्ट्याहार इति उभयत्र।पि साद्दयानुयोगिनोरेव प्रतीतिः न प्रतियोगि नोरिति अतिव्याप्तेः प्रस्र एव नास्तीति पूर्वपक्षाभिप्रायः ।

तित्राचष्टे-मुखतः इति । अयं भावः-इवादिशब्दसमिभव्याहृतो दाहरण इव वाच्यवृत्त्या सादृश्यप्रतियोगित्वरूपोपमानत्वस्य प्रतिपादनराहि स्येऽपि अर्थतः उपमानत्वं प्रतीयत एव ।

किश्च — चन्द्रो मुलं च समं इत्यादिप्रयोगतः, मुखं चन्द्रसदृशं न वा, चन्द्रों मुल सदृशोन वा, इति उभयविधसन्देहस्यापि निवृत्तेरनुभव रिद्धत्वेन तज्जातीयेऽसिम्नप्युदाहरणे (न्युष्टं प्रयाणं च समं) समपदार्थस्य च

## न द्युपमानोपमेयत्वं यत्र वाच्यमिति लक्षणे विविधः तम् ।

#### तत्त्वालोक:

शब्दवाच्येतरेतरयोगबलात् व्युष्टप्रयाणयोर्धुगपदन्वयावगमात् व्युष्टप्रतियोगिक साहश्यानुयोगि प्रयाणम्, प्रयाणप्रतियोगिकसाहश्यानुयोगि व्युष्टमिति बोधो- जायते । परं तु समपदार्थेकदेशस्य साहश्यस्य चशब्दबलेनोभयत्रान्वयेऽपि समशब्दस्य उभयत्र साधारणधर्मान्वयबोधकत्वविरद्दः स्पष्टः । अथापि अर्थतः तदन्वयबोधे बाधकाभावात् इति ।

एवं चोभयत्र प्रतियोगितवबोधः युगपदनेकार्थान्वयित्वरूपसमुच्चयार्थक चशब्दबलात् न तु समशब्दबलात्तदन्वयबोध इत्यवगन्तन्यम् ।

यद्यत्र — द्वयोरुपमानत्वम् उपमेयत्वं च वाच्यवृत्त्या उपादीयते तदा उपमेयोपमेति विवक्षितं तदा नातिन्यासेः प्रसरः स्यात्। न तथात्र रुक्षणे निवेशः कृतः अतश्चोभयविश्रान्तसादृश्योपमायां अतिन्यासिः दुर्वारेति फरुति तदेतदाह – न हीति । यदि तु रुक्षणे तथाविवक्षा नावश्यकी यत उपमाद्य रुक्षराणां वाच्यार्थनिष्ठत्वमेवेति प्रकरणादेव तहामोऽस्तीत्युच्यते तदा इद मुपमेयोपमारुक्षणं व्यङ्गग्रोपमेयोपमासाधारणं न भवतीति ।

'कर्णाक्षिद-तच्छदबाहुपाणि पादादिनः स्वास्तिरुतुरयजेतुः । उद्वेगभाक्अद्वय ताभिधानादिः दिहैववैधाः व्यधित द्वितीयम् ॥

व्यङ्गचोपमयोपमासङ्ग्रहाभावप्रसंगात् । अतः पर्याये णेत्युक्तम् ॥

एवमपि-'भणितिरिव मतिर्मतिरिव चेष्टा' इत्यादि रशनोपमायां मतिचेष्टयोः पर्यायभेदेनोपमानत्वस्योपमेय-

#### तत्त्वालोकः

इत्यत्र दमयन्त्याःकणीद्यवयवानां अद्वितीयत्वाभिमानपरिहाराय तत्सजातीयावय वान्तरिवधानोक्त्या तत्तद्वयवद्वयस्य अन्योन्यप्रतियोगिकमेव साम्यमिति तृतीयसदृश्यवच्छेदेऽपि नात्पर्यमस्तीति उक्तोदाहरणेऽज्यासिस्स्यादित्याह— व्यङ्गयोपमेथेति । एवं च प्राचीनाः प्रायेण वाच्यव्यङ्गयोभयालंकारसाधा

रण्येन लक्षणकरणप्रणयिनः । अत एव पर्यायेणिति लक्षणे निवेशितमिति यावत् । तेन युगपत्प्रवृत्तायां उभयविश्रान्तसादृश्योपमायां नातिव्याप्तिः । नापि व्यक्त्योपमेयोपमायामच्याप्तिश्च प्रसज्यत इति भावः ।

प्वमुक्तस्थलेऽतिव्याप्तिरासेऽपि—रशनोपमायाम् अतिव्याप्तिपरि→ हाराय अन्योन्यार्थघटितं लक्षणमावश्यकमित्याह-एवमपीति । प्वमपि-उपमानोपमेययोः पर्यायेण वर्ण्यमानं सादश्यमुपमेयोपमेति लक्षणसिद्धावपि भणतिरिवेति—

> अनवरतकनकवितरणजललव भृतकरतरङ्गितार्थिततेः । भणितिरि वमतिः मतिरिवचेष्टा चेष्टॅव कीर्तिरतिविमला ॥

त्वस्यच सत्वेन अतिव्याप्तिपेरिहाराय एकस्मिन् पर्याये यं प्रत्युपमानत्वं तं प्रत्येव पर्यायान्तरे उपमेयत्वं विवक्षणीयम् ।

द्विविधेषेत्युक्तम् । द्वैविध्यं च धर्मस्य साधारण्य वस्तुपतिवस्तुभावाभ्याम् ।

#### तत्त्वालोकः

इत्यादि पूर्वपूर्वोपमेयस्य उत्तरोत्तरमुपमानत्वरूपायां रशनोपमायां मित्चेष्टयाः, मतौ चेष्टायां च पर्यायभेदेन भणितिरिव मितिरिति वाक्ये मतौ उपमेयत्वस्य मितिरिव चेष्टा इत्युत्तरवाक्ये भतावुपमानत्वस्य, मितिरिव चेष्टेति वाक्ये चेष्टा-यामुपमेयत्वस्य, चेष्टेव कीर्तिरितिवाक्ये चेष्टायामुपमानत्वस्य च सत्वेन मित्चेष्टयोरुभयत्रापि उपमानत्वमुपमेयत्वं चायातमेवेति उक्तलक्षणातिच्याप्तिः दवस्थैव।

अतः उपमानोपमेययोः परस्परं पर्यायेण वर्ण्यमानं सादृश्यमुपमेयोपम इति परिष्करणीयमित्यर्थः तदेतदाह-एकस्मिन् इति । एवरीत्या लक्षण परिष्कारे तु-भणितिरिषेत्यत्र न मतिचेष्टयोः परस्परमुपमानत्वं उपमेयत्वं च वर्ण्यते, अपितु मतौ भणितिनिरूपितोपमेयत्वं चेष्टानिरूपितमुपमानत्वं चेत्य दोषात् इति भावः ।

म्ले द्विविधेषेत्युक्तम् । तदेतद्विष्टणुते -द्विविधेषेति । यद्यपि वस्तुप्रतिवस्तुभावादीनां धर्मे साधारण्यसंपादकत्वेन उक्तरीत्या विभागो-ऽनुचितः । अथापि साधारण्यपदस्य अनुगामित्वार्थकतया अदोषादिति व्याख्यातुराशयः । तथा च इयमुपमेयोपमा धर्मस्यानुगामितया वस्तुप्रति

सुगन्धिनयनानन्दि मदिरामदपाटलम् । अम्भोजमित्र ते वक्त्रं त्वद्वक्त्रमित्र पङ्कलम् ॥ इति सच्छायाम्भोजवदनाः सच्छायवदनाम्बुजाः । वाप्योऽङ्कना इवाभान्ति यत्न वाप्य इवाङ्कनाः ॥

#### तत्त्वालोकः

वस्तुभावेन च संभवति यतः अनुगामित्वं वस्तुप्रतिवस्तुभावश्च धर्मेक्य एव संभवति परंतु वस्तुप्रतिवस्तुभावे धर्मप्रतिपादकपदभेदमात्रम् ।

अत एव-अलकारसर्वस्वकारेणापि — इयं च धर्मस्य साधारण्ये वस्तुप्रतिवस्तुनिर्देशे च द्वेधा इत्युक्तम् । अत एव च विमर्शिन्यां-एतच धर्मस्य निर्देशानिर्देशरूपपश्चद्वयागूर्कत्वेनोक्तम् । तल निर्देशपक्षे साधारण्यमस्ति तथाप्यत्र सक्वलिर्देशेनैवानुगतत्वात् तदुपलंभः स्फुट इति भावः ।

तत्र धर्मस्य सङ्किर्देशे सित साधारणधर्मवतीं तां उदाहरित सुगन्यीति । शोभनः गन्धोऽस्मित्रस्तीति सुगन्धि सौगन्ध्येनावियुक्तमित्यर्थः ।
गन्धस्येदुत्पृति सु सुरभिभ्यः [पा.सू. ५.४१६५] गन्धस्येत्वे तदेकान्तप्रहणम् ति सूत्रवार्तिकाभ्यां नयत्ये समाजन्त इकारः । मिदरामदेन
सुरापानजनितहर्षेण पाटलम् अरुणम् , ते वक्त्रं मुखम् अंभोजमिव—कमलमिव
अंभोजमिप सुगन्धि, नयनानन्दि मिदरामदोदितारुणवत् अरुणम् , अतुश्चात्र
सौगन्ध्यनयनानन्दजननारुण्येः अंभोजमुखयोः मुखाम्भोजयोश्च अनुगामिधर्मैः
पर्यायेणोपमात्रतिपादनात् अनुगामिधर्मिणी उपमेयोपमा ॥

वस्तु-प्रतिवस्तुभावमूलकसाधारणधर्मवतीमुपमेयोपमामुदाहरति -सच्छा येति । सच्छायानि कान्तियुतानि, अम्भोजानि वदनानीव यासां ताः

इति क्रमेणोदाहरणे ॥

अत्रेदं चिन्त्यते - रुक्षणस्य - 'त्वद्वल्गुना युगपदु -न्मि पेनेन तावत्' इति प्रागुदाहृतायां युगपदुपमेयोपमार्या अन्याप्तिः ।

#### तत्त्वालोकः

सच्छायाम्भोः जवदना वाष्यः सच्छायानि वदनान्यम्बुजानीव वदनाम्बुजानि यासां ताः अङ्गना इव आभान्ति प्रकाशन्ते । तथा अङ्गनाः स्त्रियः वाष्य इव आभान्ति इत्यन्वयार्थः ।

श्रत्र अंभोजवदनाः इत्यत्र वदनानीवाम्भोजानीति समासः । तथा वदनाम्बुजाः इत्यत्र अम्बुजानीव वदनानीति समासः । ततश्च वाप्यङ्गनयोः अङ्गनावाप्योश्च उपमायां सच्छायत्वमेक एव धर्मः द्विरुपात्तः इति वस्तुप्रति वस्तुभावः इति भावः ।

पूर्वोक्तं ल्याण अव्यास्यादिमस्तमिति प्रतिपादयन् प्रस्तौति-अत्रेदिमिति । चिन्तनं च अव्यास्यादिकं भवति न वेति समालोचनमेव । तत्र तावदव्याप्ति माह-लक्षणस्येति । लक्षणस्य पर्यायावगम्यमानं परस्परमौपम्यं वर्ण्यमान मुपमेथोपमा इति फलितस्य—

तद्वन्गुना युगपदुन्मिषितेन तावत् सद्यः परस्परतुलामिषेरोहतां द्वे । प्रस्पन्दमानपरुषेतरतारमन्तः चक्षुस्तव प्रचलितभ्रमरं च पद्मम् ॥

न चेयमुपमेयोपमा न भवति किन्तु उभयविश्रान्तं सादृश्योपमामात्रमिति शङ्कनीयम् । परस्परतुलामित्यनेन द्वयोरपि प्रतियोगित्वस्थापि प्रतिपाद्यमानतया उपमेयोपमे त्यवयवार्थस्थाविशिष्टत्वात् ।

#### तत्त्वालोकः

इति प्रक् विद्यानाथोक्तोपमालक्षणघटकस्य एकदेति विशेषणस्य अव्यापकत्वौ पपादनावसरे उदाहृता युगपदुपमेयोपमायां—वाक्यभेदमन्तरा प्रवृत्तायाम व्याप्तिः—वाक्यभेदेन परस्परं उपमाया अप्रतिपादनात् उक्तलक्षणस्याऽप्रसिक्ति रित्यर्थः । तथा च पर्यायपदार्थस्य लक्षणघटकत्वे अव्याप्तिः लक्षणदोष इति भावः ॥

उक्तोदाहरणे-'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः अर्थो धर्म इव त्वयि' इत्यादिवत् परस्परप्रतियोगित्वस्य वाच्यतया अनुपादानान्नोपमेयोपमा । अपितु 'सरसिजः मिदमाननं च तस्यारसम'मितिवदुभयविश्रान्तसाहृश्योपमैवेत्याशंक्य निरा— चर्धे—न चेति । तत्र हेतुमाह-परस्परेति ।

अयं भावः -यदात्र महाकवेः पङ्कजनेत्रयोः साद्दरयमात्रं विवक्षोपारूढं स्यात्तदा युगपत्तुलामधिरोहतां द्वे इत्येतावतेव पर्याप्तं स्यात् । यथा सरसिज मिदमाननं च तत्त्यास्सममितिवत् । न चात्र तथा निर्दिष्टं कविना किंतु परम्परतुलामित्यपि निर्दिष्टं तेन च अन्योन्यप्रतियोगित्वमपि वाच्यतयैव भासत इति उपमेयोपमा निरावाधा ।

न चाल सहशस्य तृतीयस्येति वक्ष्यमाणोपमेयोपमारुक्षणघटकतृतीय सहश्रात्यवच्छेदाप्रतीत्या पर्यन्तेऽपि नोपमेथोपमोदाहरणत्वं सिद्ध्यतीति एवं

# अर्थादपि सिध्यतः परस्परप्रतियोगित्वस्य ग्रुखतः मतिपादनेन तृतीयसद्दशन्यवन्छेदरूपफललाभाच ॥

## तत्वालोकः

मादावेतत्परित्यज्यतामित्याशंकतीयम् , पर्यन्तेऽप्यत्र उपमेयोपमाप्रधानकारण तृतीयसदृशव्यवच्छेदस्य प्रतीतेरित्याह-अर्थाद्पीति ।

'सरसिजमिदमाननं चे'त्यादिषत् उभयत्र साहश्याश्रयत्वरूपोपमेयत्वप्रति पादनेऽपि नकारप्रयोगबलात् परस्परप्रतियोगित्वस्य व्यक्तिर्यया तद्भदत्रापि प्रतीतिसिद्धौ सत्यामपि परस्परशब्दमेवोपयुज्य उभयत्र उपमानताप्रतिपादनात् तृतीयसदशव्यवच्छेदः क्रवेरपि विवक्षितः इन्युन्नीयते । अन्यथा 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः' इत्यन्नापि उभयन्नोपमाविश्रान्तिरेवेत्यपि वक्तुं शक्यत्वादिति भावः ।

एतेन — 'सरसिजमिदमाननमिति, तद्वल्गुना इत्यस्याश्चिकशीलतय भाषे उपमा द्वितीये उपमेयापमेति विभागे बीजाभावात्तद्वदस्यापि लक्ष्यत्वात् इति कौस्तुभकारोक्तिचित्रमीमांसाखण्डन अविचार्य छतमिति बोध्यम् । आदे उपमेत्युक्ती अनुयोगित्वांशस्य वाच्यत्वं प्रतियोगित्वांशस्य आर्थत्वं द्वितीये प्रतियोग्यनुयोगित्वयोरुभयोरपि वाच्यत्वमिति विभागनिमित्तस्य स्पष्टं प्रतिपादनात् ।

साहित्यद्र्पणोक्तोपमेयोपमारुक्षणस्यापि इँदमुदाहरणं भवत्येव यत-स्तत्र प्रतियोगित्वांशस्योभयलापि वाच्यत्वं विवक्षितं ।

किंच-'रजोभिः स्यन्दनोद्धृतैः' इति प्रागुदाहृतायां परस्परोपमायामतिव्याप्तिः । न च तत्राप्युपरेयोपमा । तृतीयसञ्ज्यवच्छेदाप्रतीतेः ।

#### तत्त्वालीकः

इत्थमुक्तलक्षणमन्यापकमिति प्रतिपाद्य अतिन्यापकमपीत्याह-किंचेति ।

'रजोभिः स्यन्दनोद्घूतैः गजिश्च घनसन्निभैः। भुवस्तलमिव व्योम कुर्वन्व्योमेव भूतलम्॥ '

इति एकदेतिविशेषणदानस्याव्यापकत्वोपपादनावसरे उदाहृतायामतिव्याप्तिः ।

अयं भावः -गगनभूतलयोः परस्परं साम्यं प्रत्येतव्यं चेत्रदा एको धर्मः निर्दिष्टो भवेत् । यथा – चन्द्र इव मुखम् इति प्रयुक्ते मुखे चन्द्रसाम्ये वर्णिते चन्द्रेऽपि मुखसाम्यमर्थतः सिध्यति साधारणधर्मस्योभयानुगतत्वात् । अत्र तु रजोव्याप्तत्वेन धर्मेण गगने भूतलसाम्यं मेधतुल्यगजव्याप्तत्वेन भूतले गगन साम्यं इति उपमाद्वये धर्मस्य भिन्नत्वात् । गगने रजोव्याप्तत्वेन धर्मेण भ्तलसाम्ये प्रदिर्शिते भूतले मेघतुल्यगजैः गगनसाम्यं नार्थतः सिद्धं भवति । अतः भुवस्तलमिव व्योम कुर्वन् व्योमेव भूतलमिति वाक्यभेदेन परस्परसाम्य मात्रं प्रतिपादितमिति पर्यायेणोपमा वर्तत इत्यतिव्याप्तिरिति ।

नन्वेवं तर्हि उपमेयोपमैवाऽस्तिवित वाच्यम् । तथा सित तृतीय सदृशव्यवच्छेदः फलितो भवेत् । न चात्र तथेत्याह्—न चेति ।

यत्र यत्र परस्परोपमा तत्र उपमेयोपमेति न व्याप्तिः वक्तुं | शक्या — 'सविता विधवति विधुरणि सवितरति दिनन्ति यामिन्यः'

## द्विविधेषा प्रकीर्तितेति विभागस्यासामञ्जस्यप्रसंगाच ।

#### तत्त्वालोकः

इत्युदाहरणे एकैकस्य सिवत्रादेः साहत्यप्रतियोगित्वमनुयोगित्वं च शब्दत एव भासत इत्यन्योन्यं पमा अपरिहार्या । न चैतावन्मात्रेण उपमेयोपमेति शक्यते वक्तुम् । तृतीयसहश्च्यवच्छेदो ह्युपमेयोपमाजीवितमिति आछंका-रिकसमयः । अत एव च-रुद्रटेन --

> वस्त्वन्तरमनयोर्न समिति परस्परस्य यत्र भवेत् । उभयोरुपमानत्वं सक्रममुभयोपमा साऽन्येति ॥

तथा काव्यप्रकाशकृता दशमे - 'उपमानोपमेययोः इतरोपमान व्यवच्छेदपरा उपमेयेनोपमा इत्युपमेयोपमा' इत्युक्तम् । तत एव 'सविता विधवति' इति पद्यं प्रकाशकृता उपमायामेवोदाहतम् , अस्यां पुनर्ने । अत एव च सर्वस्वव्याख्यात्रा जयरथेन विमर्शिन्याम् — उक्तपद्ये – 'न ह्यत्र विध्यवित्रादीनामुपमानान्तरितरस्करण विवक्षितम् किन्तु सुखदुः खवशीकृत मनसामेत्रं विपरीतं भवति इति' इत्युक्तम् । तथा नव्येन पण्डितराजेन च रत्नाकरमतनिराकरणपूर्वकं परस्परौपमायाः स्थिरीकरणात् ।

'रजोभिः स्यन्दनोद्धूतैः' इत्युदाहरणे विमिश्तिनीकारादिभिः उप-मेयोंपमेत्युच्यते भवद्भिश्च नेत्युच्ते । अनयोः कस्य परिमाह्यत्वं कस्य परि स्याज्यत्वं इति विनिगमकाभावादिति चेत् । तृतीयसदृशव्यवच्छेदाप्रतीते रिति ह्युक्तं विनिगमकम् । सत्यमुक्तम् । तृत्तु प्रतिज्ञामात्रम् । न हेतुः । इत्याशंकायाम् उपभेयोंपमानिरासकयुक्तिमूलमुपादत्ते — द्विविधेषेति ।

न हाल धर्मस्य साधारण्यं वस्तुप्रतिवस्तुभावो वाऽस्ति । गगनस्य भ्तलेन साद्दश्ये रजोव्याप्तत्वं साधारणधर्मः । भूतलस्य गगतेन साद्दश्ये गजानां पेधानां च विभवप्रति-विभवभावः इत्यत्यन्तविलक्षणस्वात् ।

#### तत्त्वालोकः

प्रकृतलक्षणकृता साधारण्यवस्तुप्रतिवस्तुभावाभ्यामुपमेयोपमाप्रतिपा-दिता । न तृतीयाऽपि विधा । तेन च एतद्यक्तं भवति—धर्मवृत्तिसामान्यो-पस्थापकपदेक्ये सति पदभेदे सत्यपि धर्मेक्ये प्रतिपादिते अनयोरिसान् विषये तृतीयः सत्रह्मचारी नास्तोति फलति । न चैनद्धर्मभेद इति । अन्यथा द्विविधेति विभागः असमञ्जसः स्यात् इति भावः ।

न चात्रैकविधस्यापि संभव इति प्रतिपादयति—न ह्यत्रेति । गगन भूतलयोः; भूतलगगनयोश्चोपमायां अन्वीयमाने धर्मे न साधारण्यं [एकरूपता] विलक्षणत्वात् । सतिब लक्ष्ण्ये वस्तुप्रतिवस्तुभावस्य स्तरामभावात् विभिन्न शब्दबोध्यधर्मेक्य एव तत्प्रवृते: । तदेतदाह — गगनस्येति । स्यन्दनोद्धृतैः रजोभिः न्योम सुवस्तलमिव कुर्वन् इत्यन्वयात् । धनसिन्नमेश्च गजैः भूतलं न्योमेब कुर्वन् इत्यन्ववादिति भावः ।

एवं च व्योमतभू लयोः उपमायां रजोव्यासत्वं साधारणो धर्मः। भूतलव्योग्नोरुपमायां, मेघतुरुयगजानां साधारणधर्मत्विमिति रजोव्यासत्वमेघ तुरुयगजानां न हो रुख्पेता आह्यादिकत्वादिवत्। अतश्च न अनयोः तृतीयं सहशं वस्तु विद्यत इति फलति।

अत एवात्र तृतीयसम्बद्धाचारिव्यवच्छेदरूपं फलमपि न सिध्यति । एकधमीश्रयेण परस्परसाम्ये वर्णमाने धनयोरस्मिन् विषये तृतीयः सन्नद्धाचारी ना तीति फलति । कस्याचित् केनचित्सादृश्यं विशेते तस्याप्यन्येन सादृश्यमर्थ सिद्धमपि सुखतो वर्ण्यमानं तृतीयसदृश्व्यवच्छेदार्थं भवतीति हि तत्फलकत्वे बीजम् ।

> न चैंतद्धर्मसाधारण्य इव धर्मभेदेऽपि लभ्यते। रजी तत्त्वालोकः

तदेतदाह — अत एवेति । अत एव-द्वयोरुपमयोः साधारण धर्मस्यात्यन्तविरुक्षणत्वादेवेत्यर्थः । तृतीयसहशव्यवच्छेदः कृतोऽत्र न सिद्ध्यतीत्यत्र हेतुमाह—एकधर्मेति । यथा—'धर्मोऽर्थ इव पूणश्रीरथों धर्म इव त्वयि' इत्यादौ पूर्णश्रीत्वरूपैकधर्मावरुम्बनेन अन्योन्यं साम्ये वर्ण्यमाने अयं सन्देहस्संजायते चन्द्र इव मुखमित्युक्ते मुख्ये चन्द्रसाम्यं वर्णितमपि चन्द्रेऽपि मुखसाम्यम् अर्थतः सिद्धं भवति साधारणधर्मस्योभयानुगामित्वात् । तद्वदत्राऽपि 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः' इत्येतावतापि अर्थे धर्मसाम्यमर्थतः सिध्यत्येव । तथा सत्यपि अर्थो धर्म इवेति पुनरुपादानं किमर्थमिति । ततश्च विरद्धधर्मसंसर्गाद्वाक्यत्याप्रामाण्यप्रसंगे 'विरोधे गुणवादस्त्यात्' इति न्यायात् तृतीयसहशव्यावृत्तिः फलति इति नाप्रामाण्यप्रसक्तिरिति अभिप्रेत्य तृतीयसहशव्याच्छेदप्रतीतिप्रकारमाह— कस्यचिदिति ।

उक्तार्थव्यतिरेके तु तृतीयसदृशन्यवच्छेदो न सिद्ध्यतीत्याहः - नचैत दिति । अभावः - 'रजोिमः' इत्यत्र रजोव्याप्तत्वरूपसाधारणधर्मेण गगने भूतल

भिर्गगनस्य भूतलसादृश्यवर्णनेन भूतलस्य मेघाकारैर्गजैः गगनसादृश्यस्य अर्थतः सिध्यभावात् ॥

#### तत्त्वालोकः

साम्ये वर्णिते भूतले मेघतुरुयगजन्यासःबरूपसाधारणधर्मकगगनसाम्यं नार्थत

िसद्धं भवति । कुतः १ रजोन्यासःबमेघतुरुयगजन्यासःवयोरुपमाद्वये

विलक्षणत्वात् । अतश्च भूतलन्योग्नोरुपमायामसिद्धमेव गगनसाम्यं भूतले

वर्ण्यत इति गगनभ्तलयोः परस्परमेव साम्यं प्रतीयते । अत एव द्वितीयोपमा
प्रतिपादकवाक्यस्य वैयर्थ्यं न प्रसज्यते । अत एव च तस्य नार्थवाद

वाक्यवत् गृतीयसदशन्यवच्छेदफलकत्वमपीति ।।

वस्तुतस्तु — रजोिमः स्यन्दनीद्धृतैः इत्यत्र विमिर्झिनीकाराद्यिम् मता उपमेयोपमैव वक्तुं युक्ता । तथाहि — पूर्वदिग्विजयार्थं प्रस्थितस्य रघोः प्रतापाधिक्यप्रकाशनाय महता वेगेन प्रस्थितस्यापि स्वन्दनस्य प्रतिरोद्धारो न केऽपि अभूवन् । यतः स्तावदस्य बलं इति प्रतीयते । स्यन्दनोद्धृतरजोिमः व्याप्तिर्या जाता तथा द्रष्टूणां व्योम भूतलसिवाबभासे । तथा वर्णतः कियातः परिमाणतश्च मेघतुल्यगजसम्बन्धाद् भूतलं व्योमेव बभासेव-इत्यत्र कवेस्तात्पर्वम् । तथाच दिग्विजयार्थं प्रयाणसमये व्योम-भूतले रजो गर्जः भूतल-व्योमनी इव कुर्वन् रघुर्ययौ इति वर्णनेन स्यन्दनवेगातिशयः महाप्रमाणमातङ्गाधिकयं चावगम्यते । तेन च रघोः अप्रतिहता दिग्विजय यात्रा च व्यव्यत इति तदानीं रजो-गजन्याप्ते व्योमभूतले एव परस्परं सहशे अवगते नान्य इति सहशान्तरव्यवच्छेदो रघोः उत्कर्षाधिक्यमेव प्रत्याययति ।

यद्यपि — भूतलप्रतियोगिकव्योगानुयोगिकोपमायां रजसामेवोभयानु गतत्वात्साधारणधर्मत्वं योमभूतलयोः रजसां दृष्टत्व।त् । व्योमप्रतियोगिक-भूतलानुयोगिकोपम।यां तु गजेषु घनसादृश्यमपेक्षितम् । व्योग्नि गजानां भूतले मेघानां चादशैनात् गजानां मेघानां च विम्बप्रतिविम्बभावमूलकतयां साधारणधर्मत्वमिति वक्तुं शक्यम् ।

तथापि — प्रकरणानुगुण्येन रघौ समाधिकबरुन्वप्रतीतिप्रयोजकोपमेयो पमानुगुणस्य रजसां मेघतुल्यगजानां च बिम्बप्रतिबिम्बभावस्य विवश्रया साधारण्यसंपादने बाधकाभावात् ।

उपमेयोपमात्वे प्रयोजकं च पूर्वोपमायां यस्य साधारणधर्मत्वं तस्यैव द्वितीयोपमायां साधारणधर्मत्वम् । प्रकृते च रजोगजानां अभेदसाहश्यादिना उभयत्रोपमायां साधारणधर्मत्वाभ्युपगमे बाधकाभावात् । अन्यथा—

> 'युघि निसर्गनिरगिलमार्गणः प्रविगलन्निरवग्रहवर्षणः । वसुमतीतिलिक त्वमिवाम्बुदोऽ-म्बुद इव त्वमुदेषि महींमुदे ॥

इत्यादौ वृष्टिबाणानां निरन्तरपातित्वशीघ्रपातित्वसादृश्यम् छकतया बिग्बप्रति बिग्बमावमभ्युपगम्य साधारणधर्मत्वमिति राज्ञोऽम्बुदस्सदृशः, अम्बुदस्य राजा सदृशः न चान्य इति तृतीयसदृशव्यवच्छेदः कविविवक्षितो न प्रतीयात् ॥

अतश्च विम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतया साधारण्येन उपमेयोपमानिराकरणं प्रन्थकृतः पण्डितराजस्य च आग्रहमात्रमेव ।

किंच— 'सच्छायाम्भोजवदनाः' इत्यत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावम् कतया साधारण्येन उपमेयोपमामुप्पादयतः सर्वस्वकारस्य-तदनुयायिनो प्रन्थकृतश्च मतं नातीव श्रद्धेयम् यतोत्र अङ्गनावाप्योः वाष्यङ्गनयोः श्चोपमेयोपमायाः सच्छायत्वरूपैकधर्मनिमित्तकसाहस्यम् छतया अम्भोजवदनयोः वदनाम्बुजयोश्च विम्बप्रतिविम्बभावेन उभयोपमायां साधारणधर्मत्वस्य ववतुं युक्तत्वात् । अन्यथा— 'धमोऽर्थ इव पूर्णश्चीः' इत्यादाविव सच्छायावाप्योऽङ्गना इवा भान्ति अङ्गना वाष्य इवेत्येतावन्मात्रमेवोपात्तं भवेत् । न च तथात्र प्रदर्शितं कविना ।

यद्वा - 'रजोिम: स्यन्दनोद्धृतैः' इत्यत्र

'रजोभिः त्यन्दनोदृधूनैः घननीकाशदन्तिभिः'

इति दन्तिमात्रान्वयानुकूलतया अकवयन् ---

'रजोभिः स्यन्दनोद्धृतैः गजिश्च घनसन्निभैः'

इति कवयति सम । तेन च ज्ञायते घनसिनभैः इत्यस्य रजस्य गजेषु च अन्वयो भविदिति कवेराशय इति—उपपद्यते स्यन्दनोद्धूत्त्वेन बहुलेषु रजस्य मेघतुल्यत्वं वर्णतः प्रमाणतश्च । एवं गजेष्विप मेघतुल्यत्वं वर्णतः प्रमाण तश्चेति । तथाच स्यन्दनोद्धूतैः घनसिनभैः रजोभिः घनसिनभैः गजेश्च कमेण व्योम भूतलभिव कुर्वन् , भूतलं व्योमेव कुर्वन् ययावित्यन्वये मेघसादृश्याविच्छन्नानां रजसां मेघसादृश्याविच्छन्नानां गजानां च विम्बप्रति विम्बभावस्वीकारे उपमाद्धमेऽपि धर्मेक्यमबाधितमेव । अत एव-सर्वस्य सङ्गीविन्यां जयरथेन—शाब्दे वाक्यभेदे उपमेयोपमायाः इदमेवोदाहरणं दत्तम् । समुचितं च ।

एतेन — 'यच्च विमर्शिनीकारेणोक्तमित्युपक्रम्य द्वयोहपमयोः एक धर्मकत्वाभावात् दित तदभिमता उपमेयोपमा यन्निराकृता रसगङ्गाधरकृता सा अनुचितेव । द्वयोरेकधर्मत्वस्यापि सुसंपादत्वात् ।

एतेनेदं फलति— सर्वस्कार - दीक्षित-पण्डितराजादीनां मतेऽनु गामित्व-वस्तुप्रतिवस्तुभावान्यतररीत्या धर्मेंक्ये उपमेयोपमेति, अन्यत्र तु परस्परोपमैवेति । अथापि पण्डितराजेनेव

'अविरतचिन्तो लोके वृक इव पिशुनः पिशुन इव वृकः'

इति श्लेषम् छकतया समानधर्मतामुपगच्छता बिम्बप्रतिबिम्बभावम् छतया समान धर्मत्विनिराकरणं सुतरां न शोभते । एवं ग्रन्थकृताऽपि 'तत्रापि यथासंभवं पूर्वोकता भेदाः उन्नेयाः' इति वस्यमाणतया तद्रीत्यापि बिम्बप्रतिबिम्बभाव मू छकोपमेयोपमानिराकरणं न शोभत इत्यस् । एवं च 'रजोभि'रित्युपमे योपमाया उदाहरणमेवेति नातिव्याप्तिः।

यदि तु — परस्परोपमायामतिन्याप्तिः उद्भाव्या तदा इदं प्रत्युदाहरणं सर्वसम्मतम् —

'सविता विधवति विधुरिप सवितरति तथा दिनन्ति यामिन्यः। यामिनयन्ति दिनान्यपि सुखदुःखवशीकृते मनसि ॥ '

इति अत्र च विधुसवित्रोः सुखदुःखवशीकृतमनसां विषये सुखसमये दुःखदत्वं दुःखस्मये सुखदत्वमिति वैपरीत्यमात्रप्रतीत्या अन्योन्यसादृश्यमेव न तृतीय सहशव्यवच्छेद इति अतिव्याप्तिरुक्तलक्षणस्य प्रसज्यते । अतश्रास्य उपमेयो पमानुदाहरणत्वं कःव्यप्रकाशिवमिशिनीरसगङ्गाधरकारादीनां सम्मतमेव । उपमाद्वये एकधर्मनिमित्तकःवामावात् ।

अपि च—

पिता समाराधनतत्परेण
पुत्रेण पुत्री स यथैंग तेन ।
पुत्रस्तथैंगाधिकवत्सलेन
स तेन पित्रा पितृमान् बभूव ॥

#### तत्त्वालोकः

अथ व्यत्यस्तधर्मिबिम्बप्रतिबिम्बकोपमायामतिव्याप्तिमुद्भावयितुं उदा-हरणमुपादत्ते-अपि चेत्यादिना । पिता सः क्षेमधन्वा समाराधनतः परेण शुश्रूषापरेण, तेन पुत्रेण देवानीकेन यथैव पुत्रीबम्ब प्रशस्तपुत्रयुतोऽभवत् , प्रशस्तपुत्रसंबन्धविवक्षायाम् पुत्रशब्दत् 'अत इनिठनो' [पा.स्. ७-२-२२५] इति इनि प्रत्ययः । तद्कं —

> 'भूमनिन्दाप्रशंसासु नित्ययोगेऽतिशायने । संबन्धेऽस्ति विवक्षायां भवन्ति मतुबादयः ॥

इति, तथैव सः देवानीकः अधिकवरसलेन स्वभावतः परदोषतिरस्कारकारि संबन्धविशेषवता इत्यर्थः । उक्तं च वात्सल्यस्वरूपं गीताभाष्य तात्प्य— चिन्द्रकार्यां 'स्वाभानिकः परदोषतिरस्कारकारी संबन्धविशेष' इति । व्युत्पत्तिश्च—वत्सशब्दात् स्नेहवानित्यर्थविवशायां 'वत्सांसाभ्यां कामबले ' [पा.सू. १-२ ९८] इत्यर्थे आद्यजन्तकामशब्दार्थे लच् प्रत्ययः । वत्सलः कामवान् इत्यर्थ । कामश्च स्नेहः, अत एव 'वत्सलः इति स्नेहवानुच्यत' इति वृत्तिपदमञ्जरीकारौ ।

ग्रद्यपि - वत्सशब्दः वयोविशेषवति रूढस्तथापि वृत्तिविषये वत्स

## इति च्यत्यस्तधर्मिविम्बप्रतिबिम्बकोपमायामतिच्याप्तिः ॥

#### तत्त्वालोकः

शब्दः स्नेहवति वर्तते । तेन तादशेनेत्यर्थः, पित्रा पितृमान् प्रशस्तिपितृकः बस्व । छोके पितृस्वपुत्रत्वयोः फलमनयोरेवासीदिति तदर्थः ॥

च्यस्तभिति । व्यत्यस्तयोः विपर्यस्तयोः धर्मिणोः योऽयं बिम्ब प्रतिबिम्बभावः तद्वत्युपमायामिति सामान्यतोऽर्थः । अयं भावः उपमा तावच्च तुरवयवा—तत्रोपमानमुपमेयं साधारणोधर्मः साहद्दयश्चेति । तस्यामिप यत्र बिम्बप्रतिबिम्बभावम् एकतया धर्मे साधारण्यं संपाद्यते तत्र ययोर्बिम्बप्रतिबिम्बभावस्तयोः साहद्दयप्रतीतिः आवद्यकी, तां विना बिम्बप्रतिबिम्बभाव एव न संभविते । इत्यं च बिम्बप्रतिबिम्बभावम् एककसाधारणधर्मकोपमास्थले एका उपमा प्रधानीभृता अपरा वाच्यसिद्ध्यङ्गरूपगुणीभृतव्यङ्गया अप्रधानीपमा । प्रधानीभृता अपरा वाच्यसिद्धयङ्गरूपगुणीभृतव्यङ्गया अप्रधानीपमा । प्रधानीपमायां ययोरूपमानोपमेयत्वं तयोरेव विपर्यासेन धर्मकोटिप्रवेदो यथा कथञ्चित्साधम्यप्रतीतौ बिम्बप्रतिबिम्बभावः । तन्मूलकतया च प्रधानोपमायां साधारणधर्मत्वमिति तस्यामुपमायां व्यत्यस्तधर्मिबिम्बकोपमात्वं, तस्यां वाच्य व्यङ्गयोभयोपमापरिप्रहे वाच्यकक्ष्यायां प्रधानोपमाया उपमानोपमेययोः, व्यङ्गयकक्ष्यायां विपर्यस्तयोस्तयोरेवोपमेति पर्यायेण उपमानत्वमुपमेयत्वं चैक—पदार्थवृत्ति भवतीत्यतिव्यासिरित्यर्थः ।

अत्र कयोः प्राधान्येनोपमा १ विपर्यस्तर्गोययोः धमर्ममाश्रित्य विम्ब प्रतिबिम्बभावः आश्रीयते स साधारणधर्मः कः १ यमाश्रित्य तयोरूपमा स्थात् । यया चोपमया पर्यायेणोपमां निरुद्ध उक्तलक्षणातिन्याप्तिः उन्नीयत इत्याशंका

अत्र हि पुत्रः पिता चेत्युभावुपमेथोपमानभूतौ धर्मिणौ ।

तयोस्तावेव व्यत्यासेन पितृमत्व पुत्रित्वमिति साधा-णर्धमकोटिप्रविष्टतयोपात्तौ । तयोश्च विम्बप्रतिविम्बरूप साधारण्यापादको धर्मो मतुविनिप्रत्ययोपात्तं प्राशस्त्यम् ।

#### तत्त्वालोकः

नामुत्तरमाह-अत्र हीत्यादिना । एतेन-पितुः पुत्रस्य च या उपमा सैंव प्रधानीभूता इत्युक्तं भवति ।

प्रधानोपमायामुपमानोपमेययोर्व्यत्यासेनाप्युपमायां निमित्तं किमिति आज्ञंकायामाह-तयोरिति ।

पितुरिव पुत्रः इत्युक्ते कथमित्याकांक्षा जायते । तदा पितरि प्रशस्त पुत्रवत्वं, पुत्रे प्रशस्तिपतृमत्वं च । अनयोश्चेकरूपत्वाभावात् असाधारण्ये प्राप्ते पितापुत्रयोः बिम्बप्रतिबिम्बभावेन साधारण्यं संपाद्यम् । कामं संपाद्यतां पितापुत्रयोः बिम्बप्रतिबिम्बत्या तत्वम् । तत्रापि साधारणधर्मः अपेक्षित इत्यत्र तमाह-तयोश्चेति ।

पितापुत्रयोः उपमायां व्यत्यासेन पितापुत्रयोः यः विम्बप्रतिबिम्बभावः तत्र साधारणीभूतधर्मः पुत्री-पितृमान् इति पुत्रपितृशब्दाभ्यां यो 'अत इनि ग्नो' (पा.स्.५-२-२२५) 'तदस्यास्त्यिह्मित्रिति मतुपृ' (पा.स्.५-२-९४) इत्याभ्यां क्रमेण विहितौ इनि-मतुपूप्रत्ययो

'भूमनिन्दा प्रशंसासु नित्ययोगेऽतिशायने ।

पशंसायां हात्र तौ प्रत्ययौ, पित्रा पितृमान् इति संबन्धमात्रस्यावक्तव्यत्वात् । एवं च पुत्रस्य पितुश्च प्रशस्त-पितृमत्वम् , प्रशस्तपुत्रवत्वं च बिम्बप्रतिबिम्ब करम्बितेन वस्तुप्रतिवस्तुभावेन साधारणधर्म इति लम्यते ।

#### तस्वालोकः

सम्बन्धेऽस्तिविवक्षायां भवन्ति मतुबादयः ॥

इति विषयनियामकानुरोधेन प्रशंसार्थाकौ । तत्प्रतिपाद्यं प्राशस्त्यं वस्तुप्रति वस्तुभावेन निर्दिष्टम् । तथा च मतुर्विनिप्रत्ययोपात्तप्राशस्त्यरूपमाधारण धर्मप्रयोज्यः पितापुत्रयोः विम्वपितिबिम्बभावः । विम्वप्रतिबिम्बभावापत्रयोः पितृ—पुत्रयोरूपमायां साधारणधर्मत्वं तेन च प्रधानोपमा निरु ह्यते इति भावः । न चाल धर्मे साधारण्यं वस्तुप्रतिवस्तुभावो वा एकेन शब्देन धर्मनिर्देशाऽभावान्न साधारण्यम् , मतुबिनिप्रत्ययोपात्तं च संबन्धमात्र-मिति न तस्यैकरूपतेति न वस्तुप्रतिवस्तुभाव इति नातित्याप्तिप्रसक्तिरिति वाच्यम् ।

पितापुत्रयोः पुत्रवात्सल्य -पितृभक्तिभ्यामुत्कर्षप्रतिपादनायैव प्रवृत्तेऽ— हिमन् वाक्ये मतुपृ -इनि प्रत्ययाभ्यां प्रशंसाया एवाभिधेयत्वं वक्तुं युक्तं न तु संबन्धमात्रमित्याह−प्रशंसायामिति ।

तथा च पुत्रिपित्रोरुपमायां पुत्रस्य-पितुश्च प्रशस्तिपितृमत्वम् प्रशस्त पुलवत्वं च बिग्बिप्रतिबिग्बभावकरिग्बतेन वस्तुप्रतिवस्तुभावेन साधारणधर्मिः त्विमित्याह-एवं चेति ।

तयोश्च पितापुत्रयोः प्राशस्त्यप्रतिपादके अधिकवत्सलेन समाराधनतत्परेणेति च विशेषणे।

ततश्च धर्म्युपमायां यः पिता पुत्रस्योपमानं स एव तस्य तदुपपादके बिर्म्बप्रतिबिर्म्बनिर्देशे उपमेय इति लक्षणस्य वर्तनं तावतस्पष्टम् ।

#### तत्त्वालोकः

तर्हि पुत्रे समाराधनवत्परेणेति, पितरि अधिकवश्सलेन इति त्रिशेषणं किमर्थमुपाचमित्यत्राह-तयोश्चेति ।

एतेनात्र मतुबिनिप्रस्ययो प्रशासार्थकावेवेति सोपपत्ति प्रदर्शितं मवति । एतावता धर्म्युपमायां यस्योपमानस्वं तस्यैव तदुपपादकोपनायमु पमेयत्वमिति पर्यायेण उपमासिद्ध्यतीति रुक्षणस्यात्रापि व्यापनं दुष्परिहर-मिति भावेनाह तत्रेश्वेति ।

ततश्च पिता पुत्रयोः उपमायां प्राशस्त्यप्रतिपादकधर्मघटितप्राशस्त्य विशिष्टयोः पुत्रवत्व पितृमत्वयोः साधारणधर्मत्वे सिद्धे च, धर्म्युपमायाम् पितापुत्रयोद्धपमायाम् , पुत्रस्योपमानं यः पिता (क्षेमधन्वा) स एव पिते तद्भपादके साधारणधर्मे उपमेयः इति वाच्यकक्ष्यायाम् उपमानस्य, व्यङ्गच कक्ष्यायां उपमेयत्वं संभवतीति उक्तोपमेयोपमालक्षणस्य वर्तनं समन्वयः स्पष्टम् स्फुट इत्यर्थः ।

एवं तर्हि उपमेयोपमैवाभ्युपगम्यता इति चेत् उपमेयोपमाजीवितस्य तृतीयसदृशव्यवच्छेदस्यैवालाभे सा कथं शक्यतेऽभ्युपगन्तुमिति तां निराकरेति

न चेयमुपमेयोपमा । पुत्रपित्रोधिमंणोरूपमायां प्रशस्तिपतृमत्वं प्रशस्तपुत्रवत्वं च वस्तुप्रतिवस्तुभावेन बिम्ब प्रतिबिम्बकरम्बितेन साधारणोधर्मः ।

पितापुत्रयोस्त धर्मकोटिनिविष्टयोः वात्सल्य भक्त्य तिशयकृतं प्राशस्त्यं अनुगतसाधारणधर्म इति पूर्वोदाहरण सारूप्यात् समुचयोपमया पुत्रोऽपि पितृभक्त्या प्रशस्तः पितापि पुत्रवात्सल्येन प्रशस्त इत्यर्थलाभेऽपि तृतीय सब्रह्म चारिव्ययच्छेदालाभाच ।

#### तस्वालोकः

न चेति । बिंबप्रतिबिंबनिर्देशघटकयोः पितापुत्रयोरूपमायां 'रजोभिः' इत्युदाहरण इव वात्मल्यभक्त्यतिशयकृतं प्राशस्त्यमनुगतसाधारणधर्म इति धर्मेऽत्यन्तवैलक्षण्यमस्तीति प्रदर्शयितुमाह — पितापुत्रयोरिति । अत्र आनङ्करतो द्वन्द्वे' [पा.स्. ६ ३ २५] इत्यानङ् ।

धर्मकोटिनिविष्टयोः प्रधानोपमाप्रयोजकसाधारणधर्मकोटिप्रविष्टयोः इत्यर्थः । प्रशस्तिपितृमस्य –प्रशस्तपुलवन्यरूपसाधारणधर्मघटकयोरितियावत् , पितापुत्रयोस्तु –प्रधानोपमायां साधारणधर्मकोटिप्रविष्टतया उपमेयोपमानभ्तौ यौ तयोः पितापुत्रयोरित्यर्थः । पिता पुत्रवर्तीतियावत् । वात्सरूयभक्त्यति शयकृतं प्राशस्त्यं –वात्सरूयनिवन्धनं प्राशस्त्यं पितरि, भक्त्यतिशयनि वन्धनं प्राशस्त्यं पुत्रे इति प्रशस्त्यसुभयानुगतो धर्मः, इति अतो हेतोः पूर्वोक्तोदा हरणसारूष्यात् –'रजोंमिः' इत्युदाहरण साजात्यादित्यभिमानः । पूर्वोदाहरणे एतदुदाहरणसाजात्याभावस्य प्रागेव प्रतिपादनात् । समुच्चयोनया

न चात्र इवशब्दद्वयादियुक्तपर्यायद्वयाभावात् पर्या यविशेषणेनेत्र अतिव्याप्तिनिरासः स्यादिति वाच्यम् । वाच्यकक्ष्यायां पुत्रपित्रोरुपमा, व्यङ्गचकक्ष्यायां पिता पुत्रयोः इति पर्यायद्वयसत्वात् ।

#### तस्वालोकः

साधारणधर्मादिद्वयसमाहारनिबन्धनोपमया इ्त्यर्थः । समुचयोपमा च दिंग्डना लक्षिता—

> 'समुचयोंपमाप्यस्ति न कान्त्यैव मुखं तव । ह्यदनारूये न चान्वेति कर्मणेन्दुमितीदृशी ॥ इति ॥

पितापुत्रोभयगत्रप्राशस्त्यप्रतीताविप उपमेयोपमाप्रयोजकतृतीयसदृशः व्यवच्छेदस्यालाभात् । अस्य न चेयमुपमेयोपेमेत्यनेनान्वयः ।

उक्तोदाहरणे प्रकारान्तरेणातिव्याप्तिवारणं संभवतीति आशंकां निरा-चष्टे--न चेति ।

'भर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीरथीं धर्म इव त्वयि'

इतिवत् इव शब्दद्वयघटितवाक्यद्वयाभावात् 'पर्यायतः' इति विशेषणोपादाना देव अतिव्याप्तिवारणं भविष्यतीति न च वाच्यमित्यर्थः । कुतः अत्रापि पर्यायद्वयसत्वात् इति तदाह — वाच्यकस्येति ।

न च यद्यप्यत्र-पर्यायद्वयं विद्यते, अथापि एकस्मिन् पर्याये उपमा बाच्या, अपरस्मिन् पर्याये व्यङ्गद्या सा इति नातिव्यातिरिति वाच्यम् ।

### चिमौत्रमांसा

न हि पर्यायद्वयस्याि वाच्यत्वमत्र विवक्षितम् । येन इवशब्दद्वययुक्तपर्यायाभावात् अतिन्याप्तिर्निरस्यते ।

तथा सित हि व्यङ्गचोपमेयोपमासाधारण्यं न स्यादित्युक्तम्। न चात्र धिमणोरेवोपमा धर्मयोस्तु उपमानोपमेयसाधारण्यार्थमभेद एव प्रतीयते नोपमेति वाच्यम्।

#### तत्त्वालोकः

पर्यायद्वयेऽप्युपमाया वाच्यस्वे उपमेयोपमेति लक्षणस्याकरणाद्वाच्यव्यक्तचोभय विधामपि उपमामादाय उक्तलक्षणस्यातिन्याप्तेरपरिहार्यस्वादित्याह-न हीति ।

यदि तु -पर्यायद्वयेऽप्युपमायाः वाच्यत्वे उपमेयोपमेति रुक्षणं क्रियते तदा —

> 'कर्णाक्षिदन्तच्छदबाहुपाणि-पादादिनः स्वाखिलतुल्यजेतुः । उद्वेगभागद्वयतामिमानात् इहैव वेधाः व्यचित द्वितीयम् ॥

इत्यादि पद्ये व्यङ्गचोपमेयोपमासाधारण्यं व्यङ्गचस्य न स्थात् इत्यमिप्रायः प्रागेव अमिहित इत्याह-तथा सतीति । तथा सति पर्यायद्व यवाच्य साहश्यकत्वमिति लक्षणे सति, व्यङ्गचोपमेयोपमासाधारण्यम्-व्यङ्गचोपमेयो-पमासंप्राहकत्वं न स्यात् , लक्षणस्येति शेषः ।

अथ प्रकारान्तरेणातिच्याप्तिनिरासमाशंकते - न चेति । अत्र

'निलिन्या इव तन्त्रङ्गचाः तस्याः पद्ममित्राननम् । मया मधुकरेणेव पायंपायमतृष्यत ॥ '

इत्यादौ विम्बप्रतिबिम्बभावापन्नयोः तन्वीनिलनीन्यादि -क्योः उपमाया अपि दर्शनेन धर्मयोः साद्ययेन साधारणी करणस्याप्यपमाप्र ोजकत्वाम् । तस्मात्तत्रातिन्याप्तिशंका दुर्वारा ।

#### तत्त्वालोकः

'पितासमाराधनतःपरेण' इत्यत्र, धिमंणोरेव पितापुत्रयोरेव, उपमा प्रतीयते, धर्मयोस्तु प्रशस्तपुत्रवत्व—प्रशस्तिषतृमत्वयोः प्रधानोपमायां धर्मे साधारण्य संपादनार्थमभेदमात्रं प्रतीयते, नद्यभेदे उपमा इति वाच्यपयीये उपमा, व्यङ्गचपर्यायेऽभेदमात्रमिति उक्तलक्षणस्य न अतिव्याप्तिरिति पर्यायद्वयेऽपि वाच्यत्वमुषमायां न विवक्षणीयमिति व्यङ्गचोपमासाधारण्यस्य न काप्यनुषपत्ति-रिति शंकाशयः। समाधन्ते—नलिन्या इति।

अत निलनीसहरयाः तन्वङ्गयाः पद्ममिव स्थितं तस्या आननं मधु-करेण इव मया पायंपायं पीत्वापीत्वा. आभीक्ष्ण्यविशिष्टार्थे वर्तमानात् पाधातोः 'आमीक्ष्ण्ये णमुळ्, च' (पा० सू० ३ ४-२२) इति स्त्रात् णमुळ्, । तस्य च णमुळन्दस्य 'आमीक्ष्ण्ये द्वे भवतः' इति वार्तिकात् द्विवेचनमितिबोध्यम् । अतृप्यत – तृतिरळभ्यतः इत्यर्थः । नायिकामुखस्य निलनीपद्मस्य चोपमा निबध्यते । तत्र निलनीतन्वादिकयोः साधारणधर्मत्वम् तच्च विम्बप्रतिविम्ब भावमूळक साहद्ययेन, नत्वमेदेन निलन्या इव तन्वङ्गयाः इत्यत्रइवशब्दस्य

## अतोऽनुपपन्नमेवेदं लक्ष्यते ।

अत्र ब्रूमः---

अन्योन्येनोपमा बोध्या व्यक्त्या वृत्त्यन्तरेण वा । एकधर्माश्रया या स्यात्सोपमेयोपमा मता ॥

## तत्त्वालोकः

स्फुटमिधानात् । साह्ययेनैव साधारणीकरणे अभेदपर्यन्तानुधावनस्य अनावश्यकत्वादिति भावः । अत्र अनेकेवशब्दप्रयोगः सर्वाङ्गसाभ्यं बोधयति ।

यद्यपि-ग्रन्थकृतेव उपमासिद्धान्ते बिम्बप्रतिबिम्बमावस्वरूपनिरूप-णावसरे 'बस्तुतो भिन्नयोधर्मयोः परस्परसादृश्यादभिन्नतया अध्यवसितयोः द्विरुपादानं बिम्बप्रतिबिम्बभावः' इत्युक्तत्वात् सादृश्यमू छकोऽभेदः आवश्यकः इत्युक्तोपमोदाहरणे नातिव्याप्तिप्रसिक्तः अथापि अभेदः किंमू छः इति विचार-णायां सादृश्यमू छ इति उपमाप्रतीतिर कामेनाप्युपेयैवेति अतिव्याप्तिर्दुवीरैवेति अन्यकृतस्तात्पर्यम् ।

इत्थमतिव्यासेर्दुवरितामभिधाय प्राचीनानां लक्षणमनुपपन्नमेवेति निग मयति — अत इति ।

## अथ उपमेयोपमासिद्धान्तः

उमेयोपमां निर्देष्टां रुक्षयति - अत्र ब्र्म इत्यादिना । एक धर्माश्रया , व्यक्त्या वृत्त्यन्तरेण वा बोध्या या अन्योन्योपमा सा उपमेयो पमा स्यात् इति योजना ।

इति । अन्योन्येनेति विशेषणान्त रशनोपमायामतिन्याप्तिः ॥

व्यक्त्या वृत्त्यन्तरेणं वा बोध्येति विशेषणाच्च नोभय विश्रान्तसादृश्योपमायामतिन्याप्तिः ।

#### तत्वालोकः

एकधर्माश्रया – एकधर्मप्रयोज्या. त्यक्त्या – व्यक्षत्या, वृष्त्यन्तरेण वा शक्त्या वा बोध्या अवगम्या, या अन्योन्येन परस्परम् उपमा साहश्यं सा उप मेयोपमा इत्यर्थः । तथा च एकधर्मप्रयोज्यव्यक्षनाशवत्यन्तरवेद्यान्योन्य प्रतियोगिकत्विविशिष्टोपमात्वम् उपमेयोपमा इति लक्षणं फलितं भवति । समन्वयश्च 'खमिव जलं जलमिव खम्' इत्यत्र प्रतीयमानस्वच्छतादिक्षपैक धर्माश्रया शक्तिबोध्या खजलान्योन्यप्रतियोगिका उपमाऽत्रावगम्यत इति ॥

उक्तलक्षणघटकदलानां प्रयोजनं प्रतिपादियप्यन् अन्योन्यपदम् अति व्याप्तिवारकमित्याह — अन्योन्येनेति ।

रशनोपमालक्षणं च---

'अर्थानामीपम्ये यत्र बहूनां भवेद्यथापूर्वम् । उपमानमुत्तरेषां सेयं रशनोपमेत्यन्या ॥

इति । उदाहरणं तु पूर्वमेध 'भणितिरिवमतिर्मतिरिव लेखा' इतिप्रदक्षितमेव । एक्तोदाहरणे – मतिचेष्टयोः औपम्यप्रतीताविष न सा परस्परप्रतियोगिका, अपितु भिन्नभिन्नपतियोगिकेति नातिब्यासिरिति भावः ।

अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टोपमायां व्यक्ति-वृत्त्यन्तरमात्रबोध्यत्व विशेषणस्य प्रयोजनमाहः— व्यक्तयेति ।

परस्परप्रतिक्षेपकविकल्पार्थन वाकारेण हि या परस्परप्रतियोगिकत्वविज्ञिष्टोपमा तद्विषयवृत्त्यन्तरनिरपेक्ष च्यक्तिबोध्या तद्विषय च्यक्तिनिरपेक्षवृत्त्यन्तरबोध्या वा भवति सोपमेयोग्मेति पर्ययस्यति ।।

#### तत्त्वालोकः

सरसिजमिदमाननं च तस्याः सममिति चेतसि संमदं विधत्ते ।

इत्यत्र सरसिजाननयोः साद्ययं परस्परमवगम्यते अथापि न व्यक्तिशक्त्यन्यतर सहकारेण, अपि तु साद्ययंशस्य शक्तिवेद्यत्वम् , अन्योन्यप्रतियोगित्वांशस्य व्यञ्जनावेद्यत्वमिति व्यञ्जनाशक्तिभ्याम् अन्योन्यप्रतियोगित्वविशिष्टसाद्ययं प्रतीत्या उक्तान्यतरवृत्तिवेद्यत्वविरहान्नातिव्यांश्विरिति भावः ।

ननु अत्र पूर्वोक्तान्यतरवृत्तिमात्रवेद्यत्वं परस्परप्रतियोगिकत्वविशिष्ट साद्दरयेभवति चेत् तदा उपमेयोपमेत्युच्यते, सत्य रुक्षणे अन्यतरत्वाशस्य कथमवगमः येनोभयविश्रान्तसदृश्योपमायाम् अतिःयाप्तिः निवार्येत्याहः— परस्परेति ।

परस्परस्य अन्योन्यस्य प्रतिक्षेपकेण व्यावर्तकेन विकल्पार्थेन वाकारेण बाशब्देन हिः प्रसिद्धौ हेती च । यतो वा' इतिशब्दः —

> 'इह नमय शिरः कलीङ्गवद्वा समरमुखे करहाटबद्धनुवीं'

ततश्च उभयविश्रान्यसाद्द्रशोपमायामन्योन्यप्रति योगित्वांशे व्यक्तिः साद्दश्यरूपोपमांशे वृत्त्थन्तरमिति तयोः करम्बि तत्वात् नातिव्यासिशंका ॥

#### तत्त्वालोकः

इत्यत शिरोनमन — धनुर्नमनयोः एकदा एकिस्मिन्नसंमवात् धनुर्नमनप्रतिक्षे पकस्य शिरोनमनस्य , शिरोनमनप्रतिक्षेपकस्य धनुर्नमनस्य वा विधि प्रति पादयित तद्वद्रापि शक्त्यां वृत्त्यन्तरेणवेति विकल्पार्थकवाशब्दप्रयोगादन्यतरा शस्य लामः । ताहशान्यतरार्थकवाशब्दवलात् या परस्परप्रतियोगित्व विशिष्टोपमा, तद्विषये उपमाविषये, अपेक्तिं यद्वृत्त्यन्तरम् व्यङ्गनातिरिक्ता शिक्तः तिन्तरपेक्षा या व्यक्तिः व्यञ्जनाच्या तद्वोध्या तद्वगम्या, भवति सोपमेयोपमेत्येको वाक्यार्थः । अस्मिश्चकल्पे व्यङ्गयोपमेयोपमायांना व्यक्तिः तत्र परस्परप्रतियोगित्वांशस्य साहश्यांशस्य च व्यञ्जनावगम्यतया प्रकृतव्यञ्जनाव्यतिरिक्तवृत्त्यन्तरसापेक्षता नास्तिति उपमाविषयवृत्यन्तरिनः पेक्षव्यक्तिवौध्यत्वमेवास्ति । तथा वाच्योपमेयोपमायाम् उपमाविषये व्यञ्जना निरपेक्षं यद्वृत्त्यन्तरं शक्तिः तद्वौध्यत्वमेवास्तिति परस्परप्रतियोगित्वःशस्य च शक्तिमात्रेणावगम्यतया नाव्यक्तिः । अतिश्वरं लक्षणं फलितं भवति—

'अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टसादृश्यविषयवृत्त्यन्तरिनरपेक्षत्यिकत्वो— ध्यत्व, अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टसादृश्यविषयव्यक्तिनरपेक्ष वृत्त्यन्तर बोध्यत्वान्यतरवत्वम् उपमेयोपमालक्षणम् दिति । तेनोभयविश्रान्तसादृश्यो पमायां नातिन्याप्तिः तत्र अन्योन्यप्रतियोगित्वांशे व्यक्तिः सादृश्यक्रपोपमांशे शिक्रिति द्वयोरपेक्षा नान्यतरस्य इत्याद्य—तत्रञ्चति ।

सामान्यलक्षणसिध्यर्थं व्यक्तित-वृत्त्यन्तरयोरन्या स्यत्वेन क्रोडीकृतयोर्ग्रहणम् ।

> एवं हि 'तया गृहीतं सु मृगाङ्गनाभ्यः' इत्यत्र तत्त्वालोकः

ततश्च एकवृत्तिवेद्यान्योन्यप्रतियोगित्वविशिष्टोपमात्वमुपमेयोपमात्वमिति विवक्षणेन, उमयेति ।

> 'सरसिजमिदमाननं च तस्याः सममिति चेतसि संमदं विक्षते ।'

इत्यत्र परस्पपरप्रतियोगित्वांशस्य व्यञ्जनावेद्यत्वम् , उपमांशस्य तु शक्तिवेद्य त्वमितिपरस्परप्रतियोगिकत्विविशिष्टोपमाया एकव्यापारबोंध्यःवाभावात् नाति व्याप्तिरित्यर्थः ।

उनतरीत्या रुक्षणपरिष्करणस्य किं प्रयोनजम् । अयतरस्य घटितःवेन गुरुभूतत्वादिति चेत् व्यङ्ग्यवाच्योभयविधोपमेयोपमासंप्रहकःवेन फरुमुखगौरव स्यादोंबरवादिति मनसि निधायाह – सामान्येति ।

मामान्यलक्षणसिद्ध्यर्थे वाच्यङ्गयोभयविधोषमेयोपमासंप्राहकलक्षण सिद्धि अभिप्रेत्येत्यर्थः । अन्यान्यत्वेन अन्यतरत्वेनेत्यर्थः । कोंडीकृतयोंः एकत्रीकृतयोंः प्रहणम् उपादानम् ।

उक्तरीत्याश्रयणेन व्यङ्गज्ञोपमेयोपमायामनसंकारभूतायां नाव्याप्तिः । नापि वाच्योपमेयोपमायामसंकारभूतायामव्याप्तिरित्याह – एवं हीति ।

वृत्त्यन्तरानपेक्षव्यक्तिबोध्यायामनलंकारभूतायां, व्यक्ति निरपेक्षवृत्त्यन्तरबोध्यायाम् अलंकारभूतायां चोपमेयोपमायां लक्षणमञ्जगतं भवति॥

#### तत्त्वालोकः

'प्रवातनीलोत्पलनिर्विशेष मधीरविप्रेक्षितमायताक्ष्या । तया गृहीतं नु मृगाङ्गनाभ्यः ततो गृहीतं नु मृगाङ्गनामिः ॥

## इति संपूर्ण पद्यम् ।

प्रवाते प्रभूतवातयुते प्रदेशे यन्नीलोत्पलम् इन्दीवरं ततो निर्विशेषम् भेदरिहतं इतस्ततश्चलन्नीलोत्पलसदशिमत्यर्थः । अधीरविष्रेक्षितम् चिकत, विलोकितं भावे कः । आयताक्ष्या विशालनेत्रया तया पार्वत्या मृगाङ्गनाभ्यः हरिणद्यिताभ्यो गृहीतं नु अभ्यस्तं नु, अथवा, मृगाङ्गनाभिः हरिणीभिः ततः पार्वत्याः सकाशात् तत् अधीरविष्रेक्षितं गृहीतं नु । अभ्यस्तं नु इत्यर्थः । 'प्रश्ने विकल्पे नु स्विच' इति वैजयन्ती ।

अत्र विवक्षितस्य अन्योन्यं चिकतिविहोकनमहणस्योत्प्रेक्षणात् उत्प्रे क्षेति केचित् । उत्प्रेक्षानुप्राणितस्सन्देहारुंकार इत्यन्ये । उत्प्रेक्षासन्देह योस्सङ्करः इत्यपरे । वाच्यात्र निद्शेना । तस्या उपकारकत्वेन उपमेयोपमा गम्यते । तामन्तरेणाऽसंभवद्वस्तुसम्बन्धत्वेन वाच्यस्याविश्रान्तेः इतीतरे ।

अत्र तावत् उत्प्रेक्षायाः प्रसक्तिनोस्ति । तस्यामेकतरकोटी निश्चयस्य प्रायिकत्वमभिमतम् । अत्र तु त्यैव ताभ्यां गृहीतित तामिभिरेव ततोः गृहीतिति वा अप्रतीतेः । अतश्च न निश्चितप्रायतेत्युत्प्रेक्षा न भवति ।

अत एव उत्प्रेक्षानुप्राणितस्सन्देहोऽपि न वक्तुं शक्यः । तत एव सङ्करोक्तिरपि न युज्यते ।

नापि निदर्शना । यत्र वाच्यवृत्या यत्तच्छब्दाभ्यामैक्यारोपे सित तादृशमैक्यमसंभवात् तयोःसाम्ये पर्यवस्यति तत्रैव तस्याः वाक्यार्थनिदर्शनायाः प्रवृत्तेः । अत्र यत्तद्भ्यामैक्यारोपाभावात् नुशब्दस्य सन्देहप्रत्यायक त्वाच्च ।

न वा पदार्थनिदर्शना - नुशब्दोपादानात् संदेहस्थैव प्रतीत्या अन्य धर्मस्य अन्यत्र सम्बध्यमानत्वेनानिश्चयात् निदर्शनाजीविदस्य ऐक्यारोपस्थैवा-भावात् । इत्थं सित व्यङ्ग्योपमयोपमया वाच्यनिदर्शनोपस्क्रियत इति विम-र्शिनीकारोक्तिः कथ गरीयसी स्थात्। ह

परन्तु सन्देहोऽत्र वाच्योऽलङ्कारः । तदनुप्राणितोपमेयोपमा अन लंकारभूता (व्यज्यमाना) । अत्र च तया गृहीतिमिति, ततों गृहीतिमिति वा न निश्चितमिति तयोः परस्परं साम्यमन्यसाद्दश्यनिषेधश्च फलतीत्येव वक्तुं युक्तमिति मन्सि निधाय प्रकृतलक्षणस्य व्यक्त्योपमासाधारण्यमित्युपपादित-मिति भावः ॥

व्यक्तिनिरपेक्षेति । 'सुगन्धि नयनानन्दि' इति प्रागुदाहृते व्यञ्जनां विनेव शक्त्या अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टसादृश्यस्य प्रतिपादनात्

यद्यपि व्यङ्गचायामप्युपमेयोपमाथां शब्दस्य सह कारित्वेन तद्गतशक्तेः अपेक्षितत्वात्, 'खमिव जलं जलमिव खम्' इत्यादौ शच्यायामपि गम्यसाधारणधर्मायां तस्यां धर्माशे व्यक्तेः अपेक्षणात् परस्परनैरपेक्ष्यमसंभवि ॥

### तत्त्वालोकः

यक्तिनिरपेक्षवृत्यन्तरबोध्यत्वं तःहशोपमायामस्तीति लक्षणसमन्वयान्न पूर्वोक्त दोषावकाश इति भावः॥

अथ व्यख्यवाच्योभयविघोपमेयोपमायां लक्षणस्यासंभवमेव आशंकते— व्यखपीति ।

अत्रेयमाशङ्का —

'तया गृहीतं नु मृगाङ्गनाभ्यः'

इत्यादौ उपमेयोपमांशस्य शब्दप्रयोगमन्तरा न व्यज्यमानतेति तादशौपमेयो । पमाभिव्यक्तौ प्रयुक्तस्य शब्दस्य

'अर्थस्य व्यञ्जकत्वे तच्छठ्यस्य सहकारिता'

इत्युक्तरीत्या तद्गतशक्तेरपि अपेक्षा Sस्त्येवेति व्यङ्गग्रोपमेयोपमायां व्यक्तेः न वृत्त्यन्तरनेरपेक्ष्यमिति लक्षणास्याभ्यातिरेवेति प्रथमाशाङ्का ॥

## खिमव जलिमति।

अत्र उक्तविधोपमात्रतीतौ व्यक्तिनैरपेक्ष्येऽपि साधारणधर्माहो व्यक्त्य पेक्षाऽस्त्येव । न कापि साधारणधर्मोपरुव्धिमन्तरा उपमा वक्तुं शक्या ।

तथापि अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टसादृश्यः न्तरिनरपेकत्वं व्यक्तेः, तिद्वषयव्यक्तितिरपेक्षत्वं वृत्त्य न्तरस्य चास्त्येव । इदमेव च व्यक्तिपदानपेक्षया अलंकार रूपायाः विशेषलक्षणमपि । तत्र व्यक्तिपदपरित्यागे वृत्त्यन्तरमात्रबोध्येत्येतिद्विशेषणं पर्यवस्यति ।

#### तत्त्वालोकः

साधारणधर्म एव ह्युपमाजीवितमिति परम्परनैरपेक्ष्यं न संबवतीति वाच्यो मेयोपमायां गम्यसाधारणधर्माय।मञ्यातिरेव इति द्वितीयाशंका। उक्ता-शंकाद्वयमपि समाधत्ते – तथापीति। तथापि तादशसादश्यपरिकल्पनाय शक्ति व्यवस्योः अपेक्षायां सत्यामपीत्यर्थः।

अयं भावः — अत्र लक्षणेऽन्योन्यप्रतियोगिःवसाद्द्ययोरेव व्यक्ति शक्यन्यतरवेद्यत्वं विवक्षितं न पुनः धर्मस्यापि । तेन तादृशसाद्द्यस्य लाभे शब्द्रशक्तेः, साधारणधर्मलाभे व्यक्तेश्चापेक्षायां सत्यामप्यदोषात् इति ।

इत्थं व्यङ्गचवाच्योभयसाधारणमुपमेयोपमालक्षणं परिष्कृत्य वाच्यमात्र पर्यवसितं विशेषलक्षणं किंरूपमित्याकांक्षायामाह इदमेवेति । तथा च 'एक धर्मप्रयोज्यव्यक्तिमिन्नेकवृत्तिमात्रबोध्यपरस्परप्रतियोगिकसादृश्यम् उपमेयोपमेति वाच्योपमेयोपमालक्षणम् फलति ।

नन्वेवमि — 'स्रमिव जलं जलमिव सम्' इत्यत्राज्याप्तिः । तत्र साहस्यस्य वृत्तिवेद्यत्वेऽपि 'वृत्तिवेद्यानां पदार्थानां संसर्गो वृत्यवेदाः' ।

ततश्चोभयविश्रान्तसादृत्योपमाव्यावृत्तिः । न च तस्याम् एकस्यैवोपमानत्वं न तु द्वयोरिति अन्योन्यपदेनैव व्यावृत्ताविदं व्यर्थमिति वाच्यम् ,

#### तत्त्वालोकः

इति नियमानु रोधेन खनलयोः सात्रश्यान्त्रये प्रतियोगितायाः संसर्गत्वेन वृत्ति वेद्यत्वाभावात् परस्परप्रतियोगित्वाशस्य वृत्त्यवेद्यत्वान् ।

इति चेन्न-मात्रचा वृत्त्यन्तरव्यवच्छेदस्यैव विवक्षितत्वेन खजलयोः सादृश्यान्वये प्रतियोगित्वस्य संसर्गमर्योदया भानेऽपि संसर्गस्य वृत्तित्वाभावात् तद्बोध्यत्वाभावसत्वेन विरोधाभावान्नाव्याप्तिः ।

एतेन रसगंगाधरे-चित्रमीमांसाखण्डने च--'अन्योन्यप्रतियोगि कत्वविशिष्टा उपमा एकवृत्तिमात्रवेद्येत्यप्ययुक्तमेवेत्यादिना यद्धृषितं 'तदिष गजनिमीलिकैव ॥

वृक्त्यन्तरव्यावृत्तिकलक्षेकवृत्तिमात्रवेद्येति विशेषणस्य प्रयोजनमाह— ततश्चिति । पुनरपि एकवृत्तिमात्रवेद्यत्वविशेषणमन्तरेणाप्युभयविश्रान्त सादृक्योपमायामतिव्याप्तिः परिहर्तु शक्या यतोऽत्र रशनोपमायामतिव्याप्ति वारणायोपात्तेन अन्योन्येति विशेषणेनैवात्रापि अतिन्याप्तिवारणात् ।

## 'भणितिरिव मतिर्भतिरिव चेष्टा'

इत्यत्र भिन्नभिन्नप्रतियोगिकभौषम्यं प्रतीयते 'सरसिजमिदम् इत्यत्रापि एक' स्यैवोपशानत्वं न तु द्वयोगिति अन्योन्यसादृश्यप्रतीतिराहित्यस्य उभयत्रापि तुल्यत्वात् इत्याशंकते – न चेति । तत्रश्चोक्तिविशेषणमन्यथासिद्धिमिति शङ्काशयः ।

प्राकरणिकामाकरणिकचोः साहश्यवर्णनेऽप्राकरणिक स्यैव उपमानत्वलाभेऽपि, उभयोरपि प्राकारणिकत्वे विनिगमनाविरहेण परस्परोपमानत्वप्रतीतेः। एकधमाश्रयत्वविशेषणात् 'रजोभिः स्यन्दनोत्कीणैः'

## तत्त्वालोकः

समाधते-प्राकरिंगिकेति । अयं भावः-प्रायः उपमायामेकं प्रकृतम् अन्यद्प्रकृतं भवति । न चैतवता अप्रकृतमेवोपमानं न प्रकृतिमिति, अप्रकृतमुप मानमेव नोपमेयमित्युक्तौ विनिगमकं नास्ति यतः—

'संकुचन्ति सरोजानि स्वैरिणीवदनानि च ।'

इति केवलप्रकृतगोचरतुल्ययोगितायामेकतरस्याऽप्रकृतत्वे प्रकृतमात्रगोचरत्व विलोपः, तथा केवलाप्रकृतगोचरतुल्ययोगितायामपि एकतरत्यप्रकृतत्वे अप्रकृत मात्रगोचर तुल्ययोगिताया एव विलोपप्रसंगः । तस्या अपि साद्द्रयम् लक्ष् वात् । साद्द्रयस्य चोपमानोपमेयोभयाश्रयत्वात् । अतश्च प्रकृतस्योपमे त्वमेव अप्रकृतस्य उपमानत्वमेवेति न नियमः, 'तद्वल्गुना युगपदुन्मिषितेन' इत्यस्य पद्यस्य प्रभातवर्णनप्रस्तावघटकत्वेन पद्माविकासमुखविकासयोः मुख पद्मयोग्तमयोरिप प्रकृतत्वमेवेति तावन्मात्रण नोपमेयतामात्रं परं तु उपमानत्व मपीति सर्वसम्मतमिति अप्राकरणिकस्यव उपमानत्वमिति नियमस्य कर्तुमशक्य तया 'सरसिजम्' इत्यत्रापि सरसिजाननयोः परम्परमुपमानत्वप्रतीतेः अति व्याप्तेरवारणात् अन्योन्येनेति विशेषणेनेव न चारितर्थ्यमिति एकवृत्तिमात्रवेद्य त्वविशेषणं नान्यथासिद्धं भवतीति ॥

एकधर्माश्रयत्कविशेषणप्रयोजनं प्रतिपादयति—एकधेमिति 'जोभिः' इत्यत्र गगनस्य भूतलेन सादृश्ये रजोव्यासत्वं साधारणो धर्मः।

इति परस्परोपमायां नातिव्याप्तिः।

उक्तविशेषणबलादेव 'पितासमाराधनतत्वरेण' इत्यु-पमायामपि नातिच्याप्तिः उभयत्राऽपि उपमेययोः भिन्न धर्माश्रयत्वात् ॥

## तत्त्वालोकः

भूतलस्य गगनेन सादश्ये गजानां मेधानां च बिंबप्रतिबिंबभावः इति धर्म योरेकरूपत्वं नास्तीत्यतिच्याप्तिः नाित ।

वस्तुतस्त्वन्न — घनसिनभैरित्यस्य रजोगजैरन्यये एकधर्माश्रयत्वमपि भवतीत्युपमेयोपमैव युक्तेति पूर्वमेव प्रतिपादितम् । अतश्च

'सविता विधवति विधुरिप सवितरति'

इत्यत्र पूर्ववाक्ये सुखप्रदत्वं धर्मः, द्वितीयवाक्ये दुः खप्रदत्वं धर्मः इत्येक धर्माश्रयत्वाभावान्नातिव्याप्तिः इति तु विभाव्यम् ॥

एकधर्माश्रयत्विद्योषणबलादेव 'पितासमाराधनतत्परेणेति ' व्यत्यस्त धर्मिबिम्बप्रतिबिम्बकसमुचयोपमायामपि नातिव्याप्तिरित्याह — उक्तविद्येष— णेति । उक्तविद्येषणबलादेव परस्परोपमायां एकधर्माश्रयत्वविद्येषणबलादेव इत्युपमा यामपि व्यत्यस्तधर्मिबिम्बप्रतिबिम्बक्रसमुच्चयोपमायामपीत्यर्थः ।

तत्र हेतुमाह-उभयत्रापि इति । उभयत्रापि-रजोभिः, पितासमा-राधनेत्युदाहरणद्वयेऽपि उपमेययोः गगनभूतलयोः पितापुत्रयोश्च मित्रधर्माश्रय त्वात् पूर्वत्र अनुगामिविम्बप्रतिविम्बभावापत्रयोः अपरत्र प्रशस्तिपतृमत्वप्रशस्त पुत्रवत्वयोः । प्राशस्त्यं च भित्रधर्मत्वेन, तदाश्रयेण चोपमायाः प्रवृत्तेरदोषात् ।

एकधर्माश्रयेत्यस्य चायमर्थः-कस्यचिदन्येनोपमायां यो धर्मः साधारणः, वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नो वा स एवा न्यस्य तेनोपमायाम् अपीति । न त्वनुगामिधर्माश्रयेत्यर्थः । बिम्बप्रतिबिम्बगर्भवस्तुप्रतिवस्तुनिर्देशे तदभावात् इति दिक्त ॥

#### तत्त्वालोकः

अथ एकधर्माश्रयेत्यस्य किमनुगामिधर्माश्रयेत्यर्थः । अथ साधारणी कृतैकधर्माश्रयेत्यर्थः इति सन्देहं परिहरति-एकधर्मेति ।

अयं भावः - 'खिमव जलम्' इत्यत्र जलस्य रवेनोपमायां यो धर्मः सच्छतादिः साधारणः, स एव स्वच्छतादिः 'जलिमव खम्' इति खस्य जलेन उपमायामिप साधारणः इति उभयोरप्युपमयोरेकधर्माश्रयत्वम् । एवं 'स्वच्छायाम्भोजवदना' इत्यत्र वाप्याः अङ्गताभिरुपमायां यो धर्मः सच्छायत्वं स एव अङ्गतानां वापीभिस्सहोपमायाम् , परन्तु धर्मिभेदेन द्विरुपात्तः इति वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नो धर्म इति वस्तुप्रतिवस्तुभावनैकीकृतः इत्येतादृशधर्म एव एकधर्मपदेन ग्राह्य इति । यद्यनुगामिधर्म एवकधर्मपदेन ग्रहीतः स्यात् तदा विशेषणतया विशेष्यतया वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नेकधर्मकोपमेयोपमासंग्रहो न स्यादित्याह -न त्यिति । विम्वेति । विम्वेति । विम्वितिवस्तुभावाधित्वस्तुप्रतिवस्तु भावेन यत्र धर्मे साधारण्यं संपाद्यते न तत्रानुगामित्वम् । अनुगामी धर्मश्च वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नतो भिनः एव । 'यत्र साधारणधर्मप्रतिपादकपदैवयं तत्र अनुगामित्वम् , यत्र साधारणधर्मप्रतिपादकपदैवयं अनुगामित्वम् , यत्र साधारणधर्मप्रतिपादकपदभेदः तत्र वस्तुप्रतिवस्तु भावे । अनुगामित्वम् । अनुगामित्वस्तु भावेन । अनुगामित्वस्तु । अनुगामित्वस्तु । अनुगामित्वस्तु । अनुगामित्वस्तु । अनुगामित्वस्तु । अनुगामित्वस्तु । अनुगामि

इदं तु उपमेयोपमात्वप्रयोजकं लक्षणम् । अतुः गताऽनतिप्रसक्तलक्षणं तु —

> सदृशस्य तृतीयस्य व्यवच्छेदाय यद्भवेत् । अन्योन्येनोपमेयत्वं सोपमेयोपमा मता ॥

इति द्रष्टव्यम् ॥

#### तस्वालोकः

कचिद्रस्तुप्रतिवस्तुभावेन इति पूर्णोपमाविभागावसरे प्रतिपादितमसंगतं स्या-दिति अनुगामितया वस्तुप्रतिवस्तुभावेन वा धर्मस्य साधारण्ये उपमेयोपमा इण्यते । किञ्च द्विविधेषा प्रकीर्तितेति विभागासामाञ्जस्यप्रसङ्गश्चेतिभावः ।

पूर्वोक्तलक्षणं वाच्यव्यङ्गग्रोपमेयोपमासाधारणम्, ईदं तु वाच्योपेमेयो पमाया लक्षणम् इत्याह—इदं त्विति । इदं तु—एकधर्मप्रयोज्यव्यक्तिवृत्त्यन्त-रान्यतरावगम्यमानपरस्परप्रतियोगित्विविशिष्टं साहृश्यम् इत्युपमेयोपमालक्षणंतु , उपमेयोपमात्वप्रयोजकं न तु उपमेयोपमालंकारताप्रयोजकम् , इदं च लक्षणं—

> सच्छायाम्भोजनदनाः सच्छायवदनाम्बुजाः । वाष्योऽङ्गना इवाभान्ति यत्र वाष्य इवाङ्गनाः ॥

इत्यत्र अन्याप्तं भवति । तथा हि —अत्र वाप्यङ्गनयोरुपमायां वदनसदृशाम्बुजवत्वं धर्मः । अङ्गनावाप्योरुपमायामम्भोजसदृशवदनवत्वं धर्मः इत्येकम
धर्माश्रयत्वाभावात् । तथा -यत्र षष्ठयन्तात् सदृशादिशब्दोपादानं त्रत
सादृश्यप्रतियोगितामात्रस्य प्रतीत्या अन्योन्यप्रतियोगित्वविशिष्ट सादृश्यस्य
वृद्त्यन्तरेण बोधनं तत्रातिव्याप्तमपि भवतीति उद्भट-रुद्रटादिसंमता मनुगता
नित्रसन्तासुपमेयोपमां ठक्षयति-अनुगतेत्यादिना ।

तथा च — तृतीयसहराज्यवच्छेदफलकान्योन्यप्रतियोगिकं वर्ण्यमानं साहर्यम् उपमयोपमेति फलति। तेन - सच्छायेत्यत्र नाज्याप्तिः तृतीय सहराज्यवच्छेदस्य कविविवक्षितत्वात्। एकधर्माश्रयत्वं नास्तीति कथमुप-मेयोपमेति न च वाच्यम्। सच्छायाम्भोजवदनाः इत्येतावता विशेषणेनैव पर्यवसानमकृत्वा पुनः सच्छायवदनाम्बुजा इति विशेषोपादानं कविना कृतमनर्थकं स्यात्। ग्रन्थकृता—प्राचीनलक्षणसमन्वयावसरे 'सच्छाये'त्युदा-हरणदानं तु विशेषणतया विशेष्यतया वा एकधर्माश्रयत्वमपि संभवतीत्यभि प्रायेण। न तु एकधर्माश्रयत्वमेवेत्यभिप्रायेण। अन्यथा उत्तरत्र यथा संभवं पूर्वोक्ताः भेदा उन्नेयाः इत्युच्यमानमसमीचीनं स्थात्॥

एवं —यत्र षष्ठ्यन्तात् सहशादिणदोपादानं तत्र अन्योन्यप्रतियोगित्व विशिष्टसाह्यस्य वृत्त्यन्तरवेद्यत्वे सत्यपि तृतीयसदशव्यवच्छेदे तात्पर्याभावात् नातिव्याप्तिः । अत एव —

> 'अन्योन्यमेव यत्र स्यादुवमानोवमेयता । उपमेयोवमामाहुः तां पक्षान्तरहानिगाम् ॥ '

## इति उद्घटोक्तम् ।

वस्त्वन्तरमस्त्यनयोर्न सममिति परस्परस्य यत्र भवेत् । अभयोः उपमानत्वं सक्तममुभयोपमा सान्या॥

रित रुद्रटोक्तं च संगतं भवति ।

अत एव च - ग्रन्थकृतः स्थालकेन राजचूडामणिदीक्षितेन काच्य दर्पणे—

वाच्यसाधारणधर्मा यथा— 'सुगन्धि नयनानन्दि' इत्यादि । यथा वा —

गिरिरिव गजराजोऽयं, गजराज इवोच्चकैविंभाति गिरिः । निर्ज्ञर इव मदधारा, मद्धारेवास्य निर्ज्ञरः स्रवति ॥

### तत्त्वालोकः

अथ वामनादिभिः वाच्यसाधारणधर्मायाः उदाहरणं न प्रदर्शितं प्रदर्शितं च तत् भामहेनेत्युदाहरति—वाच्येति । इदम् उदाहरणं प्राग्व्या- स्वयातम् । अस्या एव चारुत्वाय, स्वरूपनिष्पत्तये वा अन्यापेक्षणादात्मन्य नासादितस्वतन्त्रभावायाः अन्योन्यमनुष्राह्यानुष्राहकत्वे वैचिन्यमितशयितं भवतीत्युदाहरणान्तरमाह—यथा वेति ।

अत्र पूर्वार्घे गिरिगजराजयोः उपमेयोपमा, उत्तराघे निर्झरमद्धारयो हपमेयोपमा निबध्यते । तत्रापि गजस्य प्रकृतत्वे गिरेः अप्रकृतत्वम् , गिरेः प्रकृतत्वे गजराजस्याप्रकृतत्वम् । एतदनुगुणतया द्वितीयापमेयोपमायां निर्झर मद्धारयोरेकस्य प्रकृतत्वम्न्यस्याप्रकृतत्वम् । अयम् — अस्येत्यनयोः । प्रकृतत्विवक्षानुसारेणान्वयः कार्यः न तु गजे गिरो वा । तथा सित द्वयोः प्रकृतत्वमेव स्थात् । तथा सित—अत्रैवोपपादिषयमाणस्य, अत्रैव उपमेयोप माद्वयस्य परस्परानुगृहीतत्वेन इति अन्यव्याकोपः प्रसज्येत ।

अत एव प्रन्थकृता स्वकीये — कुवलय नन्दाख्य सन्दर्भे — 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः', खिमव जलं जलिमव खम् इति पद्यद्वयं व्याख्याय उदाहरण द्वयेऽपि प्रकृतयोरेवोपमानोपमेयत्वकल्पनं राज्ञि धर्मार्थसमृद्धेः, शरिद गगन

अत्र उपमेयोपमाद्यस्य परस्परमनुगृहीतत्वेन विच्छित्तिविशेषोऽधिकः॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावो यथा 'सच्छायामभोजवदनाः' इत्यादि । इद वस्तुप्रतिवस्तुभावस्य बिबप्रतिबिंबविशेषणत्वे उदाहरणम् ॥

### तत्त्वालोकः

सिललादिनैर्मल्यस्य च वर्णनीयत्वात् , इत्युक्त्वा प्रकृताप्रकृतयोरप्येष्। संभवति इत्यभिधायेदमेव पद्यमुदाहृतं संगच्छते ॥ तदेतदाह-अत्रेति ।

अत्र 'उक्तोदाहरणे' उपमेयोपमाद्वरस्य-गज-गिरिराजयोः निर्झर-सद्धारयोर्था अन्योन्योपमा तद्द्वयस्य , परस्परम्-गजराजगिर्योः उपमाय निर्झरसद्द्यमद्धारास्रवणम् गिरिराजयोः उपमायां मद्धारासद्द्यानिर्झरस्रवणं बिंबप्रतिबिंबभावेन , बिंबप्रतिबिंबभावकरिंबतवस्तुप्रतिवस्तुभावेनवा साधार-णीकृतो धर्मः । पूर्वोपमेयोपमायां बिंबप्रतिबिंबभावापन्नयोरि निर्झर मद्धारयोः स्रवणरूपं वाच्यं साधारणधर्ममाश्रित्य उपमेयोपमा निबध्यते । उत्तराधोपात्त्योराश्रयप्रतीतिमन्तरा चमत्कारजनकत्वाभावात् गज-गिरिराजयो रूपमेयोपमा- निर्झरमद्धारयोः उपमेयोपमायामनुप्राहिका । गजगिरिराजयोः उपमेयोपमायां निर्झरमद्धारयोः उपमेयोपमासाधारणधर्मरूपतयान्वयमासाद्य अनु-प्राहिकेति द्वयोरुपमेयोपमयोः परस्परानुमद्दः । तेन च चमत्काराधिक्य मिति भावः ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावस्थले विशेषणत्वेन विशेष्यत्वेन वा विवप्रतिबिंब भावकर्मिवतत्वमेवेति पूर्वोक्तरीतिं सारयति—वस्तुप्रतिवस्तिवत्यादिना ।

अत्रायं विशेषः — उपमेयोपमात्वप्रयोजकरुक्षणे सर्वस्वकारानुरोधेन एकधर्माश्रयत्वमुपादायापि पश्चात् अनुगतानतिप्रसक्तस्वाभिमतरुक्षणे तदनु पादानं विवप्रतिविवमावादिनापि साधारण्यं सम्पाद्यत इति वदतो विमर्शिनी कृतः सरणिराश्रिता प्रनथकृतेति प्रतिभाति । अत एवात्र वाच्यसाधारण धर्मा यथैत्येतावन्मात्रोपादानम् ।

तथा चात्र वदनसदशाम्बुजाऽम्बुजसदशवदनयोर्बिम्बप्रतिबिबभावेन साधारणधर्मता । साधारणधर्मस्योपादनाद्वाच्यसाधारणधर्मेयम् उपमेयोपमा । सच्छायेत्युदाहरणे विवप्रतिबिबभावः विमिशिनीकृता स्पष्टं प्रतिपादितः । तद्यथा — 'तत्र ह्यम्मोजवदनयोर्बिम्बप्रतिबिबभावः' इति ।

ननु — विमिश्तिनीकृता – वस्तुप्रतिवस्तुनिर्देशश्चेत्य। युक्तवा 'अम्भोज वदनयोविम्बप्रतिर्विवभावः' इत्युक्तः अतथ्य वस्तुप्रतिवस्तुभावश्च विंबप्रतिर्विव भावगर्भित इति प्रतिपादनार्थमेवेति पूर्वोक्तं कथं युज्यत इति न शङ्क्यम् ।

विमर्शिनीकारेणैव 'तद्वल्गुनेति पद्ये' भेदत्रयस्याप्येतदुदाहरणम् इत्युक्तत्वेन विवप्नतिविवमावेन साधारण्येऽपि उपमेयोपमा न हींयत इति स्फुटं प्रतीतेः । अत एव कौस्तुभकृता — शुद्धविवप्नतिविवमावे सत्यपि उपमेयो पमा निरावाधेति—

> युधि निसर्गानिरगैलमार्गगः प्रविगलिनिस्वप्रहद्धेगः । वसुमतीतिलक त्वमिवाम्बुदोऽ-म्बुद इव त्वमुदेषि महीमुदे॥

इत्युदाहरणमुपन्यस्त साम्प्रतम् ॥

# त्ति द्वेष्यत्वे यथा --

# वक्त्रं पद्मिवैतस्या नेत्रं भृङ्गमनोहरम् । पद्मं वक्त्रमिवाभाति मृगलोचनभूषितम् ॥

#### **मत्त्वालोकः**

'कस्यचिदन्येनोपमायाम्' इत्याद्यक्तिस्तु सर्वस्वकाराद्यभिप्रायेण । अन्यथा परमिसद्धान्तरुक्षणे एकधर्माश्रयत्वपरित्यगो प्रन्थकृतोऽनुचितस्यात् । अत्रापि वस्तुप्रतिवस्तुमावो यथेत्यभिधान तु—वस्तुप्रतिवस्तुमावघटितस्यापि विवप्रति विवप्रति विवमावस्य साधारण्यप्रयोजकत्वसूचनार्थमिति करुपयितुं युक्तत्वादिति दर्पण कार - स्वण्डनकृदादीनामुक्तयो न श्लोदश्लमाः ॥

टक्तीदाहरणे वाप्यङ्गनयोः वानयभेदेन उपमेयोपमाथां वदनाम्बुजथोः विम्वप्रतिविम्बमावः । तत्र सच्छायत्वं विशेषणतया भासते । क्राचित् वस्तुप्रति वस्तुमावयोग्ययोः विशेष्यत्वमपीत्युदाहरणमुखेन तत्प्रदर्शयति-तिष्ठशेष्यत्वे इति । यत्र एतस्याः नायिकायाः वकत्रं भृङ्गसंसर्गान्मनोहरं चिताकष्कं पद्म मिवाभाति , पद्मं च मृग्याः हरिण्याः लोचनाभ्यामिव लोचनाभ्या भूषितं—अलङ्कृतं वक्त्रमिव आभाति । अल वक्त्रपद्मयोः उपमायां भृङ्गमनोहरत्वं धर्म इति वक्त्रव्यम् । तच्च न घटते भृङ्गमनोहरत्वस्य पद्ममात्रनिष्ठत्वात् । पद्म वक्त्रयोक्षपमायां मृगलोचनभूषितत्वं धर्म इति वक्त्रव्यम् तच्चापि न घटते तस्य वक्त्रमात्रवृत्तिवात् । अतश्च भृङ्गलोचनयोः विम्वप्रतिविम्बमावेन साधा रण्यम् । मनोहरत्वभूषितत्वयोरेकरूपत्व एव पर्यवसानमिति वस्तुप्रतिवस्तु भावः । इत्थं चात्र वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नयोः मनोहरत्वभूषितत्वयोः साक्षा देव वक्त्रपद्मान्वयित्वेन वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नधर्मम्लिका उपमेयोपमा स्वरसेति बोध्यम् ॥

# युगपदुपमेयोपमोदाहरणं तु — 'तद्वल्गुना युगपदु न्मिषितेन' इत्यादि ॥

#### तत्त्वालोकः

नैतावता— शुद्धो वस्तुप्रतिवस्तुमावः कापि नास्तीत्यिमप्राया विष्करणम् , शुद्धविष्ठतिविषमावापन्नसाधारणधर्मकोपमेयोपमा नास्तीति महता प्रयासेन तत्र प्रकाशनं ग्रन्थकृतः पण्डितराजस्य च क्रमेणेकैकस्मिन् विषये आम्रहमात्रमृहं मेवेति प्राक् सोदाहरणं प्रदर्शितमेव ।

सर्वैरिष प्राचीनैः भामह-दृण्डिं-वामन-रुद्रट-मम्मट-रुय्यक-विद्यानाथ-जयदेव-विश्वनाथ प्रभृतिभिः पर्यायेणैवोदाहरणानि प्रदर्शितानि न पुनर्धुगपदुपमेयोपमायाइति वामुदाहृतां स्मारयति — युगपदिति ।

यदि तु — उक्तोदाहरणे शाब्दे एकवाक्यत्वे स्फुटेऽपि चक्षुःपद्मयोः पद्मचक्षुषोश्च 'चक्षुः पद्मं मिव पद्म चक्षुरिव' इत्यार्थी वाक्यभेदोऽस्त्येवेत्युच्यते तदा – उदाहरणान्तरं मृग्यम् ।

अत एव — कैरपि प्राचीनैः एकशक्यतया उपमेयोपमा न लक्षिता।

विमर्शिनीकारेण तु— स्पष्टमुक्तं स च वाक्यमेदः शाब्दः आर्थश्च । तत्र शाब्दो यथा – 'रजोिमः' आर्थो यथा –

'भवत्पादाश्रयादेव गङ्गा भक्तिश्च शाश्वती । इतरेतरसादृश्यसुभगामेति वन्द्यताम् ॥'

इत्युदाह्यत्य 'अत्र स्फुटेऽपि शाब्दे एकवावयत्वे' 'गङ्गा भक्तिवत्, भक्तिश्च गङ्गावद्वन्द्येति' अस्त्येवार्थे वावयभेदः । अस्या उपमानान्तरतिरस्कार एव फलम् । अत एव उपमेयेनोपमा इत्यस्याः अन्वर्थाभिघानम् । यत्र पुनः उपमानान्तरतिरस्करो न प्रतीयते तत्र नायमलङ्कारः । यथा –

> 'सर्विता विधवति विधुरिप सर्वितरित तथा दिनन्ति यामिन्यः। यामिनयन्ति दिनानि च सुखदुः खवशीकृते मनसि ॥

इत्यत्र विधुसवित्रादीनामुपमानान्तरितरस्कारः न विवक्षोपारूढः किन्तुसुख दुःखाकान्तमनसामेवं विपरितं भाति इतिचोप्पादितम् ॥

एवंरीत्याऽभ्युपगमे तु - भामद्दायनुरोधः, विद्यानाथलक्षणघटकस्य एकदेत्यस्य अतिव्यापकत्वरूपदोषनिस्तारश्च भवेत् ॥

# वस्तुतस्तु—

अङ्गानि श्रृङ्गारगृहाणि भूप कुमारिकायास्मुकुमारतायाम् । वीतोपमानीति वची मृषैव परस्परं यतुलनां भजन्ते॥

इत्यादिपद्ये एकवाक्यतया उपमेयोपमाया दष्टत्वात् प्रन्थकृदिमिहितभेदकथन
मुचितमेवेति भाव्यम् ॥

एतेन - कौस्तुभकृता - यत् वाक्यभेद एव उपमेयोपमायाः शाब्दा आर्थी इति भेदमात्रप्रदर्शनं तन्न्यूनमिति व्यक्तं भवति ॥

# तत्रापि यथासम्भवं पूर्वोक्ता मेदाः उन्नेयाः ।।

इति श्रीमदद्वैतविद्याचार्यश्रीम द्वरद्वाजकुरुजरुधिकौस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसूनोः श्रीमदप्पय्यदीक्षितस्य कृतौ चित्रमीमांसायां उपमेयोपमारुङ्कारप्रकरणम्

#### तत्त्वालोकः

इत्थं धर्मस्यानुगामित्वेन वस्तुप्रतिवन्तुभावेन च साधारण्यं वदतां सर्वस्वकारादीनामनुरोधेनोदाहरणानि प्रदर्श्य स्टेषादिम् इकत्यापि धर्में साधारण्यं सम्पाद्य तन्मुलाः उपमेयोपमाप्रभेदाः तथा छुप्तोपमयोपमाप्रभेदाश्च यथापूव प्रायशः संभवन्तीति ते उन्नेया इत्युपमेयोपमामुषसंहरति— तत्रापीति ।

तत्रापि-उपमेयोपमायामपि, यथासंभवम् - अनुभवानुसारिलक्ष्यानुरो धेन, पूर्वोक्ता भेदाः विवप्रतिविवमाव - क्षेष -उपचार - समास भेदाश्रयणादिना धर्मे साधारण्यं संपाद्य उपमेयोपणयाः भेदाः, तथा-छुता प्रभेदाः, व्यङ्गजोपमेयोपमेत्येवमाद्याः उन्नेयाः - गवेषणीयाः इत्यर्थः । तत्र विवप्तिविवमावघटितवस्तुप्रतिवस्तुभावेन साधारण्ये - सच्छायेति, वक्तं पद्मिवेति च, धर्मस्यानुगामितायां व्यक्तधर्मा 'खमिव जलं' इति, सुगन्धि नयनानन्दीति व्यक्तधर्माया उदाहरणानि प्रदर्शितानि । गुद्ध विवप्रतिविवमावस्य 'युधि निसर्गे'नि पद्य पूर्वमेव उदाहतं व्याख्यातश्च ।

## रेखेण यथा ---

विचरद्राहसमूहः चन्द्रमयूलाङकुरोलसितः । आकाश ईव समुद्रः समुद्र इव सौऽयमाकाशः ॥

भत्र जलचरसमूह—नक्षत्रसमूहयोः विचरग्रद्गाहसमूहः इति केषमूलका भेदाभ्यवसायेन समुद्राकाशोभयसाधारण्येन तयोः उपमेयोपमा ।

## उपचारेण यथा--

अचला इव विद्वासः विद्वांस इवाचला गुरवः। शास्त्राणि तोयनिधिवत् तोयनिधिः शास्त्रवद्वहुगमीरः॥

अत्रपर्वतसमुद्रोमयवृत्ति गुरुत्व-गमीरत्वयोः विद्वच्छास्तेषूपचारेणप्रयोगः । उपचारम् छतया साधारण्यं तेन च विदुषामचलानां शास्त्रतोयनिधीनाञ्चेप मेयोपमा ।

# समासभेदाश्रयणेन यथा-

उल्लसितकुसुमहस्ता, रमणीयस्तवकवक्षोजा । विल्लिरेव वामनयना विभाति वल्ली च वामनयनेव ॥

कुसुमानीव हस्ती, हस्ताविव कुसुमानीति, स्तबकाविव वक्षोजी वक्षोजाविव स्तबकी इति समासभेदं परिकल्प्य, विह्नवामनयनयोः उपमेयोपमा निरुद्यते ।

पवं विम्बप्रतिबिम्बभावाकरम्बितवस्तुप्रतिवस्तुभावम् स्तयापि साधा — ण्येन उपमेयोणमा – अलङ्कारमणिहारे प्रदर्शिता —

कमलालयाकपोलौ विमलौ सुस्निग्धवज्रमुकुरसखौ । सुस्निग्धवज्रमुकुरौ सुविमलकमलालयाकपोलनिभौ ॥

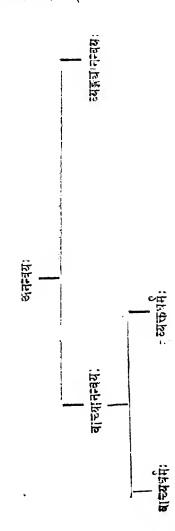
इति । अतः लक्ष्मीकपोलम् णिद्पेणयोः केवलवस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नवैमल्य सुस्निग्धत्वाभ्यासुपमेयोपमा ॥

एवं व्यङ्गचा उपमेयोपमा— 'तया गृहीतं नु मृगाङ्गनाभ्यः' इति मूले प्रागेव उदाहृतम् । एवं छप्ताप्रमेदाः उद्धाः ॥

इति श्रीमद्दिकुलतिलकश्रीराममिश्रवंश्येन शोभाञ्जनप्रामा(नुगोह्ल्य)सिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दनाचार्यविदुषस्तन् जेन सीताम्बा
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशालायां सरस्वतीश्रासादाल्यायाम्
अलङ्कारशास्त्रशाध्यापकेन न्यायालङ्कारच्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगार्यशर्मणा
विरचिते चित्रमीमांसान्याल्याने तत्त्वालोकाल्ये
उपमेयोपमालङ्कारप्रकरणं समासम्

# अनन्वयप्रकरणम्

अन-वयाल्ङ्कारविभागः



# अनन्वयप्रकरणम्

अथानन्वयः---

एकस्यैवोपमानीपमेयत्वेऽनन्वयो मतः ॥

तत्त्वालोकः

न यस्य सदृशं वस्तु दृश्यते ज्ञानदृष्टिभिः । अनन्वयमहं स्तौमि गोविन्दं गोविदां पतिम् ॥

उपमान्तःपातिनीमपि तृतीयसदृशन्यवच्छेदफलकत्वेन विलक्षणाम् उपमेयोपम निरूप्य द्वितीयसदृशन्यवच्छेदफलकमनन्वयं सिद्धान्तियतुं विद्यानाथाभिमत मनन्वयं लक्षयति – अथानन्वयेति । एकस्येति । एकस्येति षष्ठ्याः वृत्तित्वमर्थः, उपमानं च उपमेयञ्च उपमानोपमेये तयोभीवः उपमानोपमेयत्वंम् द्वन्द्वात्परं श्रुयमाणस्य प्रत्येकमिनंवन्धं इति न्यायेन त्वशब्दस्य उमयत्रान्वयः तथाच उपमानत्वम् उपमेय त्वतम् इत्यन्वय उक्तो भवति । उपमानत्वं च सादृश्यप्रतियोगित्वं, उपमेयत्वं साशृद्धगनुयोगित्वम् इत्यर्थः । अनन्वय शब्दाः –न विद्यतेउपमेयस्य उपमानान्तरेण अन्वयः संबन्धोऽत्रेत्यन्वर्थः । तथा च एकपदार्थमात्रनिष्ठसादृश्यप्रतियोगित्वानुयोगित्वोभयमनन्वयः !

अत्र एवकारोपादानस्य प्रयोजनं प्रदर्शायति-एवकारेति । उपमेयो प्रमादामिति । 'समिव जलं जलमित्र सम्' इत्यत्र स्वजलयो प्रवेकस्य

एकारवलादेकस्थामेनोपमिति क्रियायामिति गम्यते। तेन उपमेयोपमायां रशनोपमायां च नातिच्याप्तिः। उदाहरणम् —

'गगनं गगनाकारं सागरः सागरोपमः'। अय प्रती-यमानधर्मः।

निर्दिष्टधर्मी यथा -

न केवलं भाति नितान्तकान्तिः नितम्बनी सैव नितम्बनीव ।

## तस्वालोकः

उपमानत्वमुपमेयत्वं च यद्यपि दिद्यते, अथापि एकस्यामेव उपमितिकिययां खजल्योरेकेकस्यैवोपमानत्वमुपमेयत्वं वा न तु उभयमिति नातिन्याप्ति रित्यर्थः ।

एवं 'भणितिरिव मितर्भितिरिव चेष्टा' इत्यत्रापि नैकोपिमितिकियाया मेकस्यैवोपमानत्वोपमेयत्वोभयम् इति नातिव्याप्तिः ।

अयं च द्विधः, प्रतीयमानधर्मी, निर्दिष्टधर्मश्चेति । तत्राद्यमुदा— हरति—गगनिमिति । अत्र गगनत्वरूपैकधर्मावच्छित्रमेव सादृश्यप्रतियोगि, अनुयोगिचेति सञ्यतिरिक्तोपमानराहित्यं प्रतीयते । विस्तीर्णतादारुणतादिः उभयत्र साधारणो धर्मः स च न वाच्यः किंतु प्रतीयमानः ॥

निर्दिष्टभीमनन्वयं द्वितीयमुदाहरति-निर्दिष्टेत्यादि । नितान्त, कान्तिः अतिशयितकान्तिः, सा नितिम्बन्येव केषळं नितंबिनीव भातीति न

यावद्विलासायुषलास्यवासाः ते तद्विलासा इव तद्विलासाः ॥

ननु---

पितुनियोगाद्वनवासमेवं निस्तीर्य रामः प्रतिपन्नराज्यः । धर्मार्थकामेषु समा प्रपेदे यथा तथैवावरजेषु वृत्तिम् ॥

#### तत्त्वालोकः

अपितु भार्त्येवेति यावत् । तेऽनुभवैकगोचराः यावन्तो विलासाः आयुधानि यस्य स कामः तस्य लास्यवासाः नृत्यस्थानानि, तद्विलासाः तस्याः विलासा तद्विलासा इव भान्ति इत्यर्थः ।

'तात्कालिको विशेषो यस्स विलास इतीरितः'

इति विलासलक्षणाम् । अत्र 'नितन्त्रिनीव नितिन्विनी, तद्विलासा इव तद्विलासाः' इति एकस्यैवोपमानोपमेयभावः।

उक्तलक्षणे सदृशान्तरव्यवच्छेदफलकत्वाविवक्षणात् समुचयोपमायामिति व्याप्तिः इत्याह्न निव्वत्यादिना । पितुरिति रामः, पितुः दशरथस्यनियोगात् शासनात् , एवम् उक्तरीत्या, वनवासं निस्तीर्थ परिसमाप्य, पश्चात् प्रतिपन्न राज्यः प्रासराज्यस्सन् , धर्मार्थकामेषु यथा, तथैव अवरजेषु अनुजेष्वपि समां वृत्ति अवैषम्येण व्यवहारं, प्रपेदे कृतवान् इत्यर्थः ।

इत्य त्रैकस्यैव रघुपतेरुपमानत्वम्रुपमेयत्वं च। न च तत्रा नन्वयः।

#### तत्त्वालोकः

अत्रातिच्याप्तिमुपपादयति - इत्यत्रेत्यदीना । एवं चात्र - यथा धर्मार्थ कामेष्ववैषम्येण व्यवहृतवान् रामः अवरजेष्विष तथेव व्यवहृतवान् धर्मादिषु वृत्याश्रयस्य रामस्य अवरजेषु वृत्याश्रयो रामः सम इति एकस्यैवोपमानत्व मुपमेयत्वं च प्रतीयत इत्यतिच्याप्तिर्रुक्षणस्येति भावः ।

यद्यत्रैकस्यैवोपमानोपमेयता प्रतीयते तदा अनन्वय एवात्र अभ्युप गम्यतां का हानि: इत्यत्राह—न चेति । सशाद्दन्तरव्यवच्छेदे यत्र तात्पर्ये तत्रैवानन्वय इष्यते । अत एव—

भामहोऽपि---

यत्र तेनैव तस्य स्यात् उपमानोपमेयता । असादृश्यविवक्षातः वदन्ति तमनन्वयम् ॥

इत्याह । [भा.का. ३-४५]

वामनश्च-'एकस्योपमेयत्वोपमानत्वेऽनन्वयः' इति लक्षयित्वा 'अन्य साद्दर्यमेतेन प्रतिपादितम्' इत्युपपाद्य सदृशान्तर्व्यवच्छेदःः अनन्वयजीवित मित्यमिन्यनिक्तः ॥ [वा.का. ४-३-१४]

> उद्भटोऽपि —भामहोक्तमेव लक्षणमक्षरशः अनृदितवान् । रुद्धटश्च—

'सा स्यादनन्वयाख्या यत्रैकं वस्तु अनन्यसहशमिति । स्वस्य स्वयमेव भवेदुपमानं चोपमेयं च' इति ॥

## काव्यप्रकाशकारश्च -

'उपमानोपमेयत्वे एकस्यैवैकवाक्यगे । अनन्वयः । .... 'इत्याह ।

कान्यप्रकाशवृत्तौ तु - 'उपमानान्तरसंबन्धाभावोऽनन्वयः' इरयुक्तं तेनापि सदृशान्तरव्यवच्छेदोऽनन्वयजीवितमिति ज्ञायते । एवमेकावली – कारश्च —

> अनुगतिरूपमङ्गानामेकस्मिन्नेव ज्ञायते वाक्ये । यद्येकस्य तदानीमन्वर्थोऽनन्वयः कथितः ॥

इत्युक्त्वा एकस्य तूपमानोपमेयत्वविरुद्धधर्मसंबन्धः सद्दशान्तरनिषेधध्वननाय इत्याह ।

विद्यानाथोऽपि -सहशान्तरव्यवच्छेदार्थमेवैकस्योपमानोपमेयत्वघटनेति अभिप्रेयाय । अथाऽपि दूषणोद्भावनं सहशान्तरव्यवच्छेदांशस्य लक्षणघटकत्व मन्तरा नातिव्याप्तिनिरासः इत्यभिप्रायेण - इदं च दूषणं भामह-रुद्रटोद्भटानां लक्षणं विना अन्येषां लक्षणेषु हृदं लग्नमेव ।

अत एव एकस्यैवोपमानत्वमुपमेयत्वं च यत्र यत्र, तत्र तत्र सहशान्तर व्यवच्छेद इति वक्तुं न शक्यं तद्विवक्षाराहित्यस्यापि दृष्टेः इत्यिमप्रायेण 'पितुर्नियोगादि'त्यत्र सहशान्तरव्यवच्छेदो न तात्पर्यविषयः। अथापि

# सम्रचयोपमया तस्य धर्मार्थकामेषु अनुजेषु च समवृत्तिमात्र प्रतिपाद्यतया सदद्शान्तरव्यवच्छेदे तात्पर्योभावात् ।

## तत्त्वालोकः

एकस्यें वो मानोप मेयत्वं विवक्ष्यत इत्युपपादयति – समुचयेति । समुचयोपमया धर्मे यथा अवैषम्येण व्यवहारं कृतवान् तथैव अर्थेऽपि, धर्मार्थयोः विषये थथा अवैषम्येण व्यवहारं कृतवान् तथा कामविषयेऽपि । एवं धर्मार्थकाम विषय एव नावैषम्येण व्यवहारः अपितु अनुजेष्वपि अवैषम्येण व्यवहार इति उपमानां समुचयेन

# 'धर्मार्थकामाः सममेव सेव्याः

यो होकसक्तः स जनो जघन्यः

इत्येतावन्मात्रेण नाऽजघन्य आसीत् किन्तु अनुजेप्विष अवैषयेम्ण न्यवहरत् सर्वात्मना उत्तमतां प्रपेदे इत्येतावन्मात्रे तात्पर्यात् । सदशान्नरसत्वेऽिष रघुपतेर्वेशिष्ट्यं हीयते उक्तवृत्तेस्सर्वजनसाधारणत्वात् । अतथ्य नात्र सदशान्तरव्यवच्छेदे तात्पर्यम् ॥

ननु पूर्वमेवकारबलात् 'एकस्यामेवोपमितिकियायाम्' इत्युक्तत्वेन एक वाक्यता लभ्यते । 'पितुर्नियोगात्' इत्यत्र तु प्रकारार्थकथालप्रत्यय वशात् यथा चन्द्रस्तथामुलम् इतिवत् धर्मार्थकामेषु यादशकृतिमान् रामः तादशकृतिमान् अनुजेष्विप इति बोधानुरोधेन यत्तच्छब्दाभ्यां वाक्यभेदाव – गमाच नातिव्याप्तिरिति चेन्न, सर्वत्र एकवाक्यतैवास्तीत्यिप न वक्तुं-शक्यम्, अन्यथा 'गङ्ग हृद्या यथा गङ्गा' इत्यादावनन यो न स्यात्।

'तथा —

तस्यापनोदाय फलप्रवृत्तौ
उपस्थितायामपि निर्व्यपेक्षः ।
त्यक्ष्यामि वैदेहसुतां पुरस्तात्
समुद्रनेमि पितुराज्ञयेव ॥

इत्यत्राप्यस्ति स्वस्यैवोषमानत्वमुपभेयत्वं च ।

#### तत्वालोकः

किञ्च यंत्रववावयतयैक्ययैवोपमानोपमेयत्वं प्रतीयते यत्र च सह शान्तरव्यवच्छेदप्रकृतिरुपि वास्ति तत्र अतिव्याप्तिरित्युदाहरति त्यक्यामीति।

तस्य — रक्षोगृहोषितसीतापरिम्नहजनितापवादस्य, अपनीदनाय अपन्तुच्ये, फल्प्रवृत्ती अपत्योग्ती उपस्थितायामपि सिन्नहितायामपि, निर्व्यपेक्षः निस्स्पृहस्सन् वैदेहस्तां वैदेहीम्, पुरस्तात् – पूर्वम्, पितुराज्ञया समुद्रनेमिम् समुद्रो नेमिरिव नेमिः यस्यास्तामिव भूमिमिव, समुद्रस्य भूमिं परितो वर्तमान वात् भूमेश्च वर्तुं लत्वात् तत्प्रान्तवर्तमानत्वाच चक्रप्रान्तवत्प्रतिभासते समुद्र इति तस्य नेमिसदशत्वम् । त्यक्ष्यामि हास्यामि इत्यर्थः । 'स्त्री नेमिः ना प्रचिश्चक्रप्रान्ते' इति वैजयन्ती ।

अत्र 'यथाहं पुरा क्षितिमत्यजम् एवमिदानीं सीतां त्यक्ष्यामि' इत्येकस्मिन्नेव वाक्ये रघुपतेरेकस्यैवौपमानत्वमुपमेयत्वं च प्रतीयते । तदाह – इत्येत्रेति ।

तत्रापि नानन्वयः । पितृनियोगात् श्वितित्याग इव अपवादात् सीतात्यागे सद्दशान्तरप्रसक्त्यभावेन तद्भव-च्छेदस्य फलःवायोगाःच्च ।

एवम् ---

उपाददे तस्य सहस्ररिक्मः
न्वष्टा नत्रं निर्मितमातपत्रम् ।
स तद्दुक्लाद्विर्रमौलिः
बभौ पतद्रङ्ग इवोत्तमाङ्गे॥

इत्यादावरयेकस्यैवोपमानोपमेयभावः स्पष्टः ॥

#### तत्त्वालोकः

तर्हि अस्त्वनन्त्रयः इति शंकां सहेतुकं निगकरोति -तत्रापीति । अयं भावः सहशान्तरप्रसक्तौ हि तद्यावृत्तये यत्नोऽपेक्षितः । प्रकृते च क्षिति त्यागे सीतापरित्यगे च सहशः कोऽप्यन्यो न प्रसक्त इति तद्यवच्छेदासम्भ वात् तत्फळकानन्वयस्य वक्तुम् अशक्यत्वात् । सहशान्तरव्यवच्छेदोह्यतं न्वयजीवितमिति सिद्धान्तसिद्धम् ।

एवं यत्र सहशान्तरप्रमक्तिरेक्ति तत्राप्यभिन्नधर्मिकोपमास्थलेऽतिन्याप्ति रिखुद्रारहति— एवमित्यादिना ।

तस्य - पार्वतीपरिणयार्थे हिमर्यन्तं प्रति प्रस्थितस्य शिवस्य सहस्र रिशनः सूर्यः, वष्ट्रा -विश्वकर्षणा, निर्मितं नवं नृतनम् आतपत्रम् छत्रम् उपाददे

# चित्रमीगांसा]

न चैतेषु कचिद्धर्मादिषु वृत्तेः अवरजेषु वृत्तेश्र उपमानोपमेयभावः ।

अन्यत्र क्षितित्यागस्य, सीतात्यागस्य च, अपरत्र गङ्गापतनस्य दुक्लसिन्निधानस्य च। न तु क्रचिद्प्येकम्यैव, धर्मिणः उपमानोपमेयभावः। विशिष्टान्वयिनोऽपि विशेष्य बाधे विशेषणसंक्रमौचित्यादिति वाच्यम्।

# तत्त्वालोकः

अधारयत् उत्प्रेक्षते तद्दक्छात् आतपत्रप्रान्तछंबिनो दुकूछात् अविदूरमौि सित्रहितमौि छः स शिवः उत्तमाङ्ग शिरसि पतन्ती गङ्गा यस्य स इव ईश्व इव बभौ इत्यर्थः।

अत्र दुकूलविशिष्ट ईश्वरः उपमेयम् गंगाविशिष्ठ ईश्वर उपमानमिति विशेषणभेदेऽपि विशेष्येक्यस्यापरिहरणीयत्वात् उक्तलक्षणस्यातिज्याप्तिः।

ननु—'न हामेदे साहश्यमि'ति न्यायेन खस्य स्वेन साहश्यायोगा दिशिष्टान्वियनोऽि विशेषणमात्रतंक्रमी चेत्यात् यथा—'दध्ना जुहोती'त्यादी विशिष्टान्वियनोऽि विधेः विशेषणीभृतदध्यादिसंक्रमः तद्वदलाि पितुर्नि—योगादित्यत्र विशेषणस्य धर्मादिषु वृत्तः अवरजेषु वृत्तेः, तस्यापनीदाय इत्यत्र क्षितित्यागस्य सीतात्यागस्य च, उपाददे तस्येत्यत्र गङ्गापतनस्य दुकूलसंनिधानस्य च उपमानोपमेयभावोऽस्तु मास्तु च कचिद्षि एकस्येव धर्मिणः उपमानोपमेयभावः । इत्थं सति उक्तलक्ष्येषु एकस्येवोप्रभानोपमेयभावः इति नातिव्याक्षित्रसिक्तिरिति आशङ्कते—न चैतेष्विति ।

यथा धर्मार्थकामेषु समावित्तं प्रपेदे तथाऽव -रजेषु इत्यादिप्रकारेण एकस्यवोपमानोपमेयभावे निषिद्धेऽपि तस्य विशेषणसङ्क्रान्तिकल्पने—

'पाण्डचोऽयमंसार्पितलम्बहारः'

इत्यादाविप हारनिर्झरादीनामेवोपमानोपमेयभावः स्यादिति विग्वप्रतिविग्वोदाहरणमात्रविपलोप्रसङ्गात् ॥

#### तत्त्वालोकः

यद्युक्तरीत्या 'सिवशेषणे हीति' न्यायमाश्रित्य उक्तोदाहरणेषु अति व्याप्तिपरिहारः क्रियेत तदा आलंकारिकसम्मतिबम्बप्रतिबिम्बभावापन्नधर्मकोदा हरणसामान्यस्यैव विलोपप्रसङ्गादिति बाधकोपन्यासमुखेन 'सविशेषणे हि' इति न्यायस्य नात्रातीवप्रयोजकत्वमिति उक्तोदाहरणेष्वतिव्याप्तिरस्त्येवेति म निस निधाय पूर्वोक्तशंकां समाधत्ते – यथेति ।

अयं भावः — अत्र धर्मिणामेकत्वाद्यथा साहद्रयान्वयायोगाद्धि दोषण संक्रान्तिः कल्प्यत इत्युच्यते तद्वत् – 'पाण्ड्योऽयम्' इत्युदाहरणेपि , पाण्ड्याद्वि राज्योः उपमायां निबद्धायामपि हारनिर्झरादीनामेक्यामावेन साधारण्यं नास्तीति विशेष्ययोः उपमाया बाधात् , तद्विद्योषणयोः हारनिर्झरयोः, तरङ्गाकारवत्वेन बालातपहरिचन्दनयोः आरुण्येन धर्मे साधारण्यं संपद्यत इति हारनिर्झरादीना मेवोपमानोपमेयभावः स्यात् । तेन च विम्बप्रतिबिम्बभावानपेक्षणान् तन्म्लि कोपमा विलुप्येतेव । अतश्च 'सविशेषणे' इति न्यायाभ्युप गमो न युक्त इति ।

किंच-विजातीयविश्वणेकधर्मिकोपमास्थले सविशेषणेहीति न्यायानु

### चिमौत्रमांसा

'रामरावणयोर्युद्धम् ' इत्यादावभेदेऽप्युपमानोपमेय भावमभ्युपगच्छतां आलंकारिकाणां विशेष्यबाधस्यापरिहर णीयत्वाच ॥

तस्मादत्र 'सविशेषणे हि ' इति न्यायोपन्यासः वाक्यमीमांसकानां शोभते नालंकारमीमांसकानाम् ॥

### तत्त्वालोकः

सरणेनापि कथंचिद्धिरोषणसंक्रमात् उपमा परिकल्पयितुं शक्या । अभिन्न विरोषणकेकधर्मिकानन्वयस्थले तु विरोष्यबाधो दुष्परिहर एवेति तत्र वा कथं साद्दश्यान्वयः अभ्युपगन्तुं शक्य इत्याह – रामरावणयोरिति ।

अयं भावः—'रामरावणयोर्धुद्धम् ' इत्यत्र विशेष्यस्य युद्धस्य एकत्वेन बाधात् तिद्धशेषणयोः रामरावणयोस्साद्दश्यं परिकल्प्यतां 'स्विशेषणे हि' इति न्यायात् इस्यपि न वक्तुं शक्यम् , युद्धविशेषणयोः रामरावणयो-रप्यभिन्नत्वादु मयत्रापि बाधसमान एव । अथापि युद्धेऽद्वितीयताप्रतीतिः खल्वत्र विवक्षिता कवेः । अत एव च तिस्मन् अभेदेऽपि उपमाऽभ्युपगता आलंकारिकैः । यदि सविशेषणे हीति न्यायः आलंकारिकाणां सम्मत स्त्यात् तदा उक्तोदाहरणप्रदर्शनमसंगतं स्यात् । अतश्य आलंकारिक मीमांसकैः सविशेषणे हि इति न्यायोऽभ्युपगन्तुं न शक्यत इत्युपसंहरित तस्मादिति ।

अयं च न्यायः रामायणे -श्रीमद्वाल्मीकिमहर्षिणापि 'सीतां सन्तर्जयन्तीस्ताः राक्षसीरमृणोत्कपिः'

# वाक्यमीमांसका हि अभेदे उपमानोपमयभावनिर्देश एव नास्तीति मन्यमानाः 'रामरावणयोर्धुद्धम्' इत्यादावद्य-

### तत्त्वालोकः

इतिवचनात् सूचित इव भाति । अत्र च न हि राक्षसीनां श्रवणगोचरत्वं विवक्षितम् , किन्तु तत्कृततंजनकालिककूरशब्दस्येति नालंकारमीमांसकाना मित्युक्तिः नातीव शोभते इति बोध्यम् ॥

भभेदेऽप्युपमानोपमेयभावम् आलंकारिका अभ्युपगच्छन्ति इत्ययमंशः
ग्रन्थकृतैव-शिवार्कमणिदीपिकायां-दहराधिकरणे परमेश्वरस्य दहराकाशरूपस्वनिराकरणपरपूर्वपक्षश्रीकण्ठभाष्यव्याख्यावसरे-'यावान्वा' इत्यादिवाक्यं
भ्ताकाशसान्यप्रतिपादनेन दहराकाशन्य व्यापकपरं न भवति, किन्तु,
दहाराकाशेनैव दहराकाशस्य सान्यप्रतिपादनेन अतिसीक्ष्म्यपरम् । अयमित्यस्य प्रकृतदहराकाशपरामर्शित्वे संभवति अप्रकृतबाह्याकाशपरामर्शित्वकल्पनानौचित्यात् । तेनैव तस्योपमानोपमेयभावो नान्वेति इति चेत् सत्यम् ।

अनन्वय्यपि तन्निबध्यते अनुपमत्वद्योतनाय यथा — स्वे महिम्नीत्यत्र अनन्वय्यपि स्वस्य स्वेन आधाराधेयभावो नाधारत्वज्ञापनाय निबध्यते ।

अत एव 'रामरावणयोर्युद्धं रामरावणयोरिव' इत्यादावनुषमत्वद्योतनाय भेदे निबध्यमाने उपमानोषमेयभावो नान्वेति इत्यन्वर्थनामायमनन्वयाः अलंकार इत्याहुरालंकारिकाः इति [शिवाकं.अ १ -पा - ३ - म्रू १३]।

रामरावणयोर्थुद्धम् इत्यत्न अभेदे सत्यपि कथं सादृश्यं निर्वहन्ति वाक्यमीमांसकाः इत्याशंकायां तदनुसारेणाह-वाक्यमीमांसकाः इति ।

तनस्य प्रेंचुस्तनं युद्धमुपमानम् । एतत्कलपगणनस्य कल्पाः न्तरगगनमुपमानम् इत्यादि कलपयन्ति ॥

### तत्त्वालोकः

वाक्यमीमांसकाः - कर्मकाण्डज्ञानकाण्डगतन्यायसमन्वयचतुराः तयोः कर्मकाण्डन्यायसमन्वयचतुराः पूर्वमीमांसायां तद्व्यपदेशाधिकरणे ---

दयेनेनाभिचरन् यजेत इत्यत्न दयेनपदार्थस्य पक्षिरूपत्वे 'यथा वै दयेनो निपत्यादचें एवमयं द्विषन्तं आतृत्यं निपत्यादचे यमभिचरति दयेनेन' इति वाक्येनोक्तः उपमानोपमेयभावः एकहिमन् पक्षिणि न युज्यते । अतश्च दयेनपदे गौणीं वृत्तिनङ्गोकृत्य दयेनपदस्य कर्मनामधेयत्वं युक्तम् आश्रयितुम् । तथा सति दयेने पक्षिणि उपमाने यो गुणः निपत्यादानह्रपः स उपमेये कर्मण्यपीते अभ्युपगतः । अत एव भाद्वदीपिकार्या-खण्डदेवेन—

'यथा वै इयेन' इत्यर्थवादवाक्यमुपादाय-सिद्धान्ते नायमनन्वया -हंकारः । तथात्वे सर्वेषामर्थयादपरानामुपमानान्तराभावहृक्षकत्वापतेः । तद्वरं भ्योऽनुमहृस्येव न्याय्यत्वात् उपक्रमस्य एवैकिस्मिन् पदे रूपकविधया छप्तोपमानविधया वा गोणीं वृत्तिमङ्गीकृत्य नामध्यत्वं द्वितीयविधिप्रकारापादकं युक्तमाश्रयितुम् । अर्थवादस्तु रूपकाद्यपेक्षितपाह्ययोपपादनार्थस्मन् विनेव हस्यणां पूर्णीपमानविधया विवेययागस्तुत्यर्थः न विरुध्यते इत्युक्तम्

ज्ञानकाण्डन्यायसमन्वयचतुरैः उत्तरमीमांसायां दहराधिकरण शाङ्करभाष्यभामतीकलपतरुकारैरिन्थमभिहितम्-तेषु ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्ये शङ्कराचार्यः—

दहर उत्तरेभ्यः [ब्र.सू. १-३-१४]

इत्यिषकरणे— 'अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेदम दहरोस्मिन्नन्तर आकाशः' इति श्रुतौ ब्रह्मपुरं शरीरं जीवस्य ब्रह्मामिन्नतया तिन्नवासरूपत्वात् । दहरं परिच्छिन्नम् अल्पमिति यावत् । पुण्डरीकं तत्सिन्नवेशं हृदयमित्यर्थः । तत्संबन्धितया तदन्तर्गत आकाश उक्तः । स किं भूताकाशः ! उत परं ब्रह्म इति सन्दिह्म भूताकाशस्य विविक्षितत्वे-'यावान्वा अयमाकाशः तावानेषोऽन्तिहृदय आकाशः' इति श्रूयमाण उपमानो पमेयभावः न संभवतीति शंकायां पूर्वपिक्षणा अवच्छिन्नानवच्छिन्नमेदेन बाह्याकाशहृदयावच्छिन्नाकाशयोः भेदमारोप्य उपमानोपमेयभावः समर्थितः ।

सिद्धान्तेऽपि भेदारोपेग तदुपादानमगतिकगतिरिति नात्र तदङ्गीकरणं युक्तमिति अभिहितम् । तथा च भाष्यम् 'अगतिका हीयं गतिर्यत्काल्प। निकभेदाश्रयणम्' इति ।

# वाचस्पतिमिश्रेरपि—शाङ्करभाष्यभामत्याम् —

अगतिका हीयमिति व्याख्यासमये--

तेन तस्योपमेयत्वं रामरावणयुद्धवत् । अगत्यां भेदमारोप्य, गती सत्यां न युज्यते ॥ इति ।

भामतीव्याख्यायां कल्पतौ-अमलानन्दसरस्रतीभि:-

ह्यस्तनाचतनः वादिना युद्धे भेदारोपः कियते —

गगनं गगनाकारं सागरः सागरोपमः।

तस्मादालंकारिकमते एतेष्वेकस्यैवोपमानोपमेयभाव इति ळक्षणमतिच्याप्तमिति चेत्-

अत्र ब्रूमः--

खस्य स्वेनोपमा या स्यादनुगाम्येकधर्मिकाः अन्वर्थनामधेयोऽपमनन्वय इतीरितः ।

#### तत्त्वालोकः

रामरावणयोर्धुद्ध रामरावणयोरिव ॥ इत्यत्र इति । [कल्प, १-३.५-१४] ।

वस्तुतस्तु-गगनं गगनाकारम् 'इत्यत्र गगनादेः करुपादिभेदेन भेद-विवक्षा अस्ति चेत् ,तदा तद्घट इव तद्घट इतिवत् उपमैव स्यात् ! परन्तु अत्र उपमानोपमेयतावच्छेदकधर्मस्य अनिर्देशात् उपमानोपमेयतावच्छेद कस्य गगनत्वादेः धर्मस्यैक्यमस्त्येवेत्यभेदे निबध्यमानं सादृश्यमनन्वितत्वात् अनुपमस्वफळकं सत् अनन्वयालंकारस्य विषयः ।

यत्र तु उपमानोपमेयतावच्छेदकधर्मभेदः तत्र न अनन्वयशंकाव— सरः। यथा—

'यावान्वा अयमाक।शस्तावानेषोन्तहृदय आकाशः' इत्यत्र आकाश-स्वेनैक्ये सत्यपि बाह्यकाशस्वहादीकाशस्वरूपोपमानोपमेयतावच्छेदकधर्मभेद-सस्वेनानन्वयारुंकारस्य असंभवात् ।

एवं च वावयमीमांसकमते—' गगनं गगनाकारम् ' इत्यादो भेदा—
रोपे उपमैव । भेदिववक्षायामुपमायाः असामिरिप निराकर्तुमशक्यत्वत् ।
यदा तु उपमानान्तरव्यावृत्ती तात्वर्यं तदा न भेदिविघक्षा तथा सित साद्द्रय
पर्यवसानाभावात् अनुपमत्वे पर्यवस्ति भवतीति ग्रन्थकृदाशयः । एतेन
उक्तलक्षणस्य—पितुर्नियोगात् त्यक्षामि वैदेहस्रताम् उपाददे तस्येत्याद्येकधर्मिको
पमोदाहृतिष्वतिव्यासिः दुर्वारेति पूर्वपक्षं निगम्यति तस्मादिति ।

एवं प्राप्तेऽनन्वयसिद्धान्तलक्षणमाह-अत्र ब्रूम इत्यादिना ॥

'अनुगाम्येकधर्मिक स्वस्य स्वेनोपमा या स्यात् अयं अन्वर्ध नामधेयोऽनन्वय इति ईरित 'इत्यन्वयः ॥

अनुगामी — तत्तद्धर्मतापयोप्यधिकरणवृत्येकमामान्योपस्थापकपदोप — स्थाप्यः एको धर्मः यस्यां सा अनुगाम्येकधर्मिका विम्बप्रतिविम्बभावाद्यकर-म्बित्धर्मप्रयोज्येत्यर्थः ।

स्वस्य उपमेयस्य स्वेन उपमेयादिभिन्नेन या उपमा साद्द्यं स्यात् संभा वनामात्रगोचरं भवति न तु दृश्यं पिनिप्पद्यतेऽयम् अनन्वितेकप्रतियोग्यनु-योगिकसादृश्यरूपोऽ र्थः अन्वर्थनामधेयः न विद्यते स्वस्य अनुयोगिनोऽन्वयः प्रतियोगित्वेन सम्बन्धोऽत्रेति योगार्थानुसारिनामधेयोऽयमनन्वय इति ईरितः कथितः इत्यर्थः । तथा च अनुगाम्येकधर्मप्रयोज्येकप्रतियोग्यनुयोगिकं सादृश्यमनन्वय इति । अथ लक्षणघटकदलानामतिन्याप्त्यादिवारकतया

स्त्रस्य स्वेनेति विशेषणात् उपमेयोपमायां रशनोपमायांच नातिच्याप्तिः अनुगाम्येकधर्मिकेति विशेषणात् उदाहृतोपमाविशेषेषु नातिच्याप्तिः ।

## तत्त्वालोकः

सार्थक्य मिति तदनुसारेण स्वस्य ६वेनेति विशेषणम् उपमेयोपमायां रज्ञनोपमायां च अतिव्याप्तिवारकतया सार्थकमित्याह स्वस्येति ।

यद्यत्र अनुगतैकधर्मप्रयोज्यं वर्ण्यमानं सादृश्यमनन्वयः इत्युच्येत तदा 'खमिव जलं जलमिव खम्' इत्यादाविष नैर्मल्यादेर्धर्मस्य प्रतीयमानस्य सादृश्यप्रयोजकत्वात् उक्तलक्षणातिव्याप्तिस्त्यात् । अतः स्वस्य स्वेनेति उपमायां विशेषणम् । तदुपादाने तु स्वस्य अन्येनैव तत्रोपमा निबद्धाः मृतु स्वस्य स्वेनेति न देषः । तथा—

'भणितिरिव मति: मतिरिव चेष्टे'ति

रशनोपमायामपि प्रथमोगमायां यस्योगमेयत्वं तस्यैव अन्योपमायामुप मानत्विमिति एकस्मिन्नोवोपमानस्वमुपमेयत्वं च भवति , अथापि रशनायां परस्परमाभरणानां शृङ्खलाकटकवत्सम्बन्धो यथा तद्वदेवात्रापि इति न स्वस्य स्वेनोपमेत्यदोष इति भावः ।

अनुगाम्येकधर्मिकेति उपनायां यद्विशेषणमुपाउं तदिप अभिन्न र्मिकोपामविशेषस्वतिव्याप्तिवारकतया शर्थकिति प्रदर्शयति अद्गामिति

अयं भाव:-गद्यपि एकपितयोग्धनुयोगिकं सादृश्यम् अनन्वयः इति रूक्षणे कृते, गगनं गगनाकारमित्यादी नाव्याप्तिः तथापि पितुर्नियोगात्, तस्या-

यद्यपि—तेष्वपि समां वृत्तिं प्रपेदे इत्याद्यशेष्ठनुगामिधर्मप्रवेशः तथापि-एकेन भवति धर्मार्थकामावरजादिविम्बप्रतिविम्बभावकर्नः म्बितत्वात् । अत एव एकग्रहणम् प्यर्थवत् ।

अन्वर्थनामधेय इति तु न र ६ णान्तर्गतम् । किंतु स्वेन खरयो पमाध्यनुगाम्येकधर्मा चेदेवानन्वयो नान्यथा इत्यत्नोपपत्तिमात्रपरम् ।

#### तत्त्वालोकः

पनोदाय फलप्रवृत्ती, उपाद्दे तस्य सहस्ररिमः इत्येकधर्मिकोपमाविशेषेषु रघु पतेः ईश्वरस्य चैकैकमुपमानत्वमुपमेयत्वं च विद्यत एवेत्यतिव्याप्तिः । अतः अनुगाम्येकधर्मिकेति उपमायां विशेषणमुपात्तम् । तदुपदाने तु नाति व्याप्तिः । 'पितुर्नियोगात् ' इत्यत्र धमार्थकामेषु अवरजेषु समवृत्तित्वस्यच, तथा तस्यापनोदायेत्यत्र क्षितित्याग-सीतान्यागयोः 'उपाददे तस्य' इत्यत्र सन्नि हितदुकूलत्व निपतद्गक्षत्वयोध्य भिन्नत्वेन अनुगामित्वाभावादिति ।

नतु अनुनामिधर्मप्रयोज्येत्येव विशेषणमस्तु, मास्तु धर्मे एकत्वविशेषण मित्यशंकायामाह— यद्यपीति ।

अयं भावः पूर्वेदाहृतिषु क्रमेण प्रपेदे, त्यक्ष्यामि, बभौ इत्यंशे यद्यप्यनुगामित्वमिता तथापि आदे धर्मार्थकामानामवराजानां च बिम्ब प्रतिबिग्बभावकरिग्वतत्वम् द्वितीये सीता - क्षितिरूपविग्वप्रतिबिग्ब भाव -करिग्वतत्वम्, तृतीये सिन्हितत्वरूपवस्तुप्रतिवस्तुभावकरिग्वतिविग्वप्रति बिग्वभावकरिग्वतत्विमिति कापि शुद्धानुगामिधर्मस्यैकस्याप्रती या नातिव्याप्त्या काशः। एनेन एकेति विशेषणं सार्थकमिति ।

नतु-, अन्वर्थनामधेयः इत्यपि लक्षणे दृश्यते तस्य किं प्रयोजन-मित्यकांक्षाया — मृष्ट अन्वर्थनामधेय इति ।

धर्मेक्ये हि खस्य स्वेनोपमा नान्वेतीत्यनन्वयं इत्यन्वर्थं नाम भवति । अनन्वय्वर्थनिबन्धनवशाच अतु-पमत्वद्योतनफलपर्यन्तं धावेत् । धर्मभेदे तु एकधर्मावच्छिनेन स्वेनैव धर्मान्तराविच्छन्नस्य खस्य उपमान्वेतीति न तत्र अन्वर्थं नाम । न वा अनन्वय्यर्थनिबन्धनाधीनानुपमत्व फललाभः ॥

#### तत्त्वालोकः

अन्वर्थम्—अर्थानुसृतं नामधेयम् यस्य सः अन्वर्थनामधेयः । तत्वं च अनुयोगित्वेन अन्वययोग्यता उपमेये प्रतियोगित्वेन अन्वययोग्यता उपमाने न त्वेकस्मिन् एव स्वस्मिन् स्वसादृश्यप्रतियोगित्वानुयोगित्वोभयम् सादृश्यस्य भेद्घटितत्वेन वस्तुद्धयवर्तित्वात् एवं सित अनिन्वतरीत्यापि तत्करुपनाद्न न्वय इति नाम अन्वर्थमिति ।

धर्मभेदे तु एकधर्माविच्छित्रस्य स्वस्य अगरधर्माविच्छित्रेन अपि स्वेनो-पन्ना अन्वेत्येवेति न तत्र पितुर्नियोगादित्यादौ अनिन्वतार्थत्वनिबन्धनमन्वर्थत्वं न वा तत्फलीभूतानुपमत्वप्रतीतिरित्याह—धर्मेक्ये हीति ।

धर्मि मेदाभावेऽपि धर्मभेदे प्रन्थकृतोऽनन्वयो नेष्टः । धर्मेंक्ये धर्मि -णश्चेक्ये सति उपमा नान्वेतीति वचनं युक्तमयुक्तं वेति विचार्थते ।

# तथाहि ---

'श्रसमानमिवीजांसि सदस्यैगींरवेरितम् । नाम यस्याभिनन्दिन्त द्विषोऽपि स प्रमान् पुमान् ॥ '

इत्यत्र द्विपत्कर्तृकनामाभिनन्दनमनुगामी एको धर्मः धर्मी च एक एव । पुंसि पुंसाहरुयं व्यव्यते । एकं पुनांस हिर्य पुंस्तं विधीयते इत्युद्देश्य विधेयभावेनावस्थानेनारोपाभावात् रूपकाप्रसक्त्या साहर्यस्य च प्रतीत्या अनन्व यस्य कथमपि वक्तुमशक्यतया स्वस्य स्वेन साहर्यं नान्वेतीति ब्युत्पति प्रदर्शनमयुक्तम् । किन्तु – न विद्यते स्वभित्रस्य साहर्यप्रतियोगित्वेनान्वयो यत्रेति व्युत्पत्तिः । अस्मिन्नर्थे 'नजः इत्त्यर्थानां वाच्यो वाचोत्तरपदलोपश्च [वार्ति–१३६१] इति वार्ति काहर्यानां कृते विद्यमानपदस्य लोपः अन्वयश्च किं निरूप्य इत्याकांक्षायां स्वभिन्नस्योपमानत्वेनेत्यभिहितम् । तेन च अनन्वयपदस्य योगशक्त्या अन्वर्थत्वमपि भवति । तथा सति प्रसमान मिनेत्यत्र धर्मधर्मिणोरेकैकत्वेऽपि नोपमानिष्पत्तिप्रतिरोधः ।

किंच—'चन्द्र इव चन्द्रः' इत्यस्मात् चन्द्रवृत्तिधर्मवान् चन्द्रः इति बोधस्यानुभवसिद्धत्वेन तादृश्वोधस्य अपलिपतुम् अश्वयत्वात् स्विष्मन् स्वसाद्ययं नान्वेतीति वचनं न युज्यते । किन्तु स्वस्य स्वस्मिन् सादृश्य पर्यवसानं नास्तीत्येतावन्मात्रे तात्पर्यमिति वदता कौस्तुभकृता 'स्वस्य स्वेन सादृश्यं नान्वेतीतीयं दीक्षितामिमता व्युत्पत्तिः दूरीकृतेव । अत एव च उपमाप्रारम्भ एव कौस्तुभकृता 'अनन्वयादाविष सादृश्यप्रतीतिपर्यवसानं स्पष्टमेव' इत्युक्तम् । न च पूर्वोक्तकौस्तुभोक्तिव्याधातः पूर्वोक्तस्य कैयटा-भिप्रायावेदकत्वात् । अत एव च अनन्वयप्रकरणे कौस्तुभकृता 'एवं चोपमानानि सामान्यवचनैः' इति सूत्रे यत् महाभाष्ये- दृश्यते –

यद्युपमानोपमेययो रैक्यं तदा गौरिव गौ: इत्यत्रापि उपमानोपमेयभावः प्रामोतीति तदप्युक्ताभिप्रायकमेवेति व्याख्यातम् । एतेन स्वस्य स्वेनोपमैव नास्तीति वादोऽसमीचीनः ॥

अत एव च — यत्र तेनैवेत्युद्धटकारिकां विष्ण्वता प्रतीहारेन्दु राजेन – असाह श्यविवक्षात इति प्रतीकमुपादाय नात्रोपमानोपमेयमावे तात्पर्य किन्तु उपमेयोपमावत् उपमानान्तरच्यावृती इत्यभिहितम् ॥

एतेन स्वस्मिन् स्वसादृश्यस्यासम्भवो निराकृतः । असंभवस्या-भावात् । किन्तु तथा विवक्षैवात्र शरणम् । अत एव च 'असादृश्य विवक्षातः' इति प्राचीनैः भामहादिभिः विवक्षापर्यन्तानुधावनं कृतम् ॥

एवम् — एकावल्यां विद्याधरेणाऽपि — एकस्य तु उपमानोपमेय त्वादिविरुद्धधर्मसंबन्धः सदृशान्तरनिषेधध्वननाय । अत एवास्य अन्यसंबन्ध वन्ध्यत्वादन्वर्थत्वम् इत्युक्तं न पुनः स्वेन संबन्धवन्ध्यत्वादिति ॥

तथा - काव्यप्रदीपकारेणापि-उपमानान्तरव्यवच्छेदाय यदेकस्यैवोपमा नोपमेयत्वे भेदोपचारेणैव निबध्यते सोऽनन्वयः । तदेतदुक्तम् —उपमान्तर संबन्धाभावोऽनन्वय इति बहुवीहिसमासात् । इत्युक्तवा,

यद्वा — संज्ञायोगनिर्वननं तत् । अनन्वयः संबन्धाभावः । स चार्था दुपमानान्तरेण उपमेयभिन्ननेति उक्तम् । तेनापि पूर्वोक्ता व्युत्पत्तिरेवा श्रितेति व्यक्तं भवति न तु प्रन्थकृदभिनतेति ।

एतेन —काव्यदर्पणकृता - यद्गन्थकृदनुसारेण अनन्वयपदव्युत्पत्ति प्रदर्शनं तदपि मन्दम् ।

निन्दं लक्षणम् अतिन्याप्तम् - 'प्रसमानमिनौ जांसि' ईःयुदाहरणे 'द्वारं द्वारमटन् भिञ्जः' इत्यत्र च-क्रमेण विम्बप्रतिविम्बमानाद्यकरम्बितानु-गमिथर्म हैकोपमानोपमेयकत्वस्य दृष्टत्वात् । तत्र चाद्ये उपमानान्तर्य्यावृत्ती

इदमनन्वयत्वप्रयोजकं लक्षणम् । लक्षणमात्रं तु∸ 'यत्र तेनेव तस्य स्यादुपमानोपमेयता' ईति भामहोक्तमनुसन्धेयम् ॥

'उभी यदि न्योम्नि पृथक्त्रवाहौ' इत्यतिशयोक्ति विशेषेऽनुपमत्वद्योतनफलसाम्यकल्पनावति अतिन्याप्ति निरासाय तत्र तेनैवतस्येति विशेषणम् ।

### तत्त्वालोकः

न तात्पर्यं किन्तु अनुपमत्वे । द्वितीये-यथा पूर्विसमन् जन्मनि दत्वा त्वम् अस्मिन् जन्मनि आढ्यो जातः तथा अस्मिन् जन्मन्यि दत्वा जम्मान्तरेऽ प्याढ्यो भवेत्यत्रेत्र तात्पर्येण सहशान्तर्ज्यवच्छेदे तापर्यामावेनालक्ष्यत्वादित्या शंकायामाह — इदमनन्वय इति ।

तथा च अनुपमत्वप्रतीतिफलकैकोपमानोपमेयकं साहश्यम् अनन्वय इति फलति । तेन च प्रागुक्तोदाहरणेषु सहशान्तरञ्यवच्छेदस्याविबक्षया नातिव्याप्तिः ॥

न चात्र-अनुपमत्वप्रतीतिफलकत्वमात्रमनन्वय इत्युच्यतां किमेकोपमा नोपमेयकत्वविशेषणेन, पूर्वोक्तेषु उपमाविशेषेषु साद्दशान्तरव्यषच्छेदस्य फलत्वाभावेनातिव्याप्तेरभावादिति बाच्यम्,

तथा सित अनुपमत्वव्रतीतिफलकातिशयोक्तिविशेषे साम्यकल्पनाविति अतिव्याप्तिः प्रसज्येत । तद्वारणाय एकोपमानोपमेयकत्वार्थकं तेनैव तस्येति विशेषणमुणात्तं भामहेनेत्याह – उभौ यदीति ।

अयं भावः—

उभी यदि व्योग्नि पृथकप्रवाही आकाशगंगापयसः पतेताम् । तेनोपमीयेत तमालनीलम् आमुक्तमुक्तालतमस्य वक्षः ॥

इत्यत्र संभाव्यधर्मतदुरकर्षकरूपनातिशयोक्तिरिति [वाम.का.सू ४-३-१०] लक्षितामतिशयोक्तिमुपपादयितुं प्रवृत्तः गोपेन्द्रतिष्पभूपालः 'अत्र यदि] तथात्रिधं व्योम संभाव्येत तदेव आमुक्तमुक्ताफलस्य वक्षसः उपमानं भवेत् न पुनरन्यस्किञ्चिदिति अतिशयस्य उक्तेः संभाव्यधर्मकरूपनावती अतिशयोक्ति, रित्याह । रुद्रदस्त —

अनुपममेतद्वस्तिवत्युपमानं तद्विशेषणं चासत् । संभाव्य स यद्यर्थं या क्रियते सोपमोत्पाद्या ॥

इति उत्पाद्योपमामाह ।

काव्यप्रकाशकारस्तु -यद्यर्थशब्दप्रयोगादसंभावितार्थान्तरकल्पनारूपा मतिशयोक्तिमभिप्रैति ।

सर्वस्वकारस्तु — 'संबन्धेऽसंबन्धः' इत्यतिशयोक्ति लक्षयन् संसर्गमात्र विधिनिषेधात्मिकामतिशयोक्ति मनुते । एषु काव्यप्रकाशका रमतमाद्रियमाणो ग्रन्थकारः अतिशयोक्तिविशेषमेवोपेयाय । अत्र च-यदि तथाम्तौ प्रवाहौ स्यातां तर्हि उपमीयेत न च तौ संभवतः । तस्मात् केनाप्युपमीयत इत्यनुः पमापरपर्यायोऽयमिति । सर्वस्वकारानुरोधेन तु व्योग्नः तादृशप्रवाहयोधा संबन्धेऽपि संबन्धः संभावितः इत्यसंबन्धे संबन्धः इत्युक्तातिशयोक्तिः ।

# इद्रमुपलक्षणम्—

'बदान्यो नान्योऽस्ति त्रिजगति समो रुद्रनृथतेः ।'

इति विद्यानाथोदाह्तोपमानल्लप्तायाम् उपमाननिषेधेन सदशान्तरव्यवच्छेद प्रतीतिद्वारानुपमत्वप्रतीत्या अतिव्याप्तिप्रसंगस्य, तेनैव तस्योपमानोपमेयता स्यात् इत्युपादाने तु—आद्ये उपमानान्तरसंभावनामात्रेण अनुपमत्वद्योतनं फलित न पुनः साद्दयं प्रतीयते । द्वितीये अन्यनिषेधेन सदशान्तरव्यवच्छेदप्रतीति द्वारा अनुपमता प्रतीयते न पुनस्तस्य साद्दयम् इत्यतिव्याप्तेरभावादिति ।।

अत्रायं विशेषश्चिन्त्यते — प्रन्थकृता उपमाप्रकरणे नाप्यनन्वयेऽति व्याप्तिः तत्रापि स्वेन स्वस्य सादृश्यस्य सदृशान्तरव्यवच्छेदे रुद्ररोदन—वपो-त्स्वनाद्यर्थवादे असद्र्थस्य निन्दास्तुत्योरिव द्वारमात्रतया वर्ण्यमानत्वेन उपमितिकियाया अनिष्पत्तेः | अन्यथा स्वस्य स्वेनोपमितिकियानिष्पत्ती सदृशान्तरव्यवच्छेदेऽप्यनुपमत्वं पत्रं न स्यात् इत्युक्तम् ।

तथात्रापि — धर्मेंक्ये हि स्वस्य स्वेनोपमा नान्वेतीत्यनन्वय ईत्यन्वर्थ नाम भवति अनन्वय्यर्थनिबन्धनवशाचानुपमत्वद्योतनफलपर्यन्तं धावेत् इत्युक्तम् ।

तथा अन्वर्थनामधेयपदस्योपपादकस्वं प्रदर्शयता प्रन्थकृतैव-स्वेन स्वस्य उपमाप्यनुगाम्येकधर्मा चेदेबानन्वयः नान्यथेत्यप्युक्तम् ।

तत्राद्योक्तरीत्या ---

गन्धेन सिन्धुरधुरन्धरबक्लमैत्रीं ऐरावणप्रभृतोऽपि न शिक्षितास्ते ।

# स त्वं कचत् त्रि ययनाचल्रस्तमिति-स्वीयप्रतिच्छविषु यूथपतित्वमेषि ॥

सिन्धुरः गजः 'इमो मतङ्गजो हस्ती . . . सिन्धुरः किप' इति वैजयन्ती । तेषां धुरन्धुर अम्रगण्य गणपते ते तव बक्तमैत्री मुख सख्यं गन्धेनापि लेशतोऽपि ऐरावणप्रभृतयः चतुर्देष्ट्र गजादयोऽपि न शिक्षिताः नाभ्यस्यन् । यद्वा गन्धहस्तिनो गन्धं समान्नाय यथान्ये गजाः मैत्रीं न कुर्वन्ति अपितु पलायन्ते तद्वत् त्वदीयेन गन्धेन निमित्तेन एरावणप्रभृतयोऽपिः मिया मैत्रीं न शिक्षिताः स त्वम् –तादृशस्त्वम्, कचत् चकासत् यः त्रिनयनः चलः कैलासः तस्मिन् याः रत्नखचिता मित्तयः तासु या स्वीयाः प्रतिच्छवयः प्रतिबिम्बाः तेषु यूथपतित्वं दिग्गजत्वम् एषि समाम्नोषि इत्यर्थः । अत्र चकमैत्रीति पाठे एकसार्थवर्तित्विमित्यर्थः । तत्विमिति पाठे तस्मात् कारणात् । त्विमिति पदान्तरम् ।

अत्र गणाधिपस्य सहगोऽन्यो न विद्यत इति प्रतीत्यर्थं कैलासरतन् भिचिप्रतिफिलतैः स्वकीयैरेव प्रतिबिम्बैः साहश्यं प्रतिपाद्यते । अत्र उपमिति क्रिया निष्पद्यते वा न वा ? निष्पद्यते चेदनन्वयस्य व्यक्त्रग्रता न स्यात् । न चेत् स्वस्य स्वप्रतिबिम्बेषु यूथपतिःवोपपादनं व्यर्थं स्यात् । न चात्र अनन्वयस्य व्यक्त्रग्रति वाच्यम् । धर्मैक्ये हि स्वेन स्वस्य उपमा चेदनन्वयः इति व्यक्त्रग्रसाधारणानन्वयरुक्षणस्य स्वेनैव रुक्षितत्वात् ।

किंच बिम्बितिबिम्बयोरभेदेन अनुगाम्येकधर्मकैकोपमानोपमेयकःव लक्षणस्य स्वरसतः समन्वयात् व्यङ्गचस्यानन्वयस्य निराकरणमशक्यम् । अत एव

'भवतः प्रतिबिम्बेन केवलं तुलितो भवान्'

इत्यत्र अतन्त्रयो निज्येरप्यभ्युपगतः । अतश्य अनन्त्रयः इत्यत्र स्वस्य स्वेनोपमा नान्वेतीति व्युपत्तिमङ्गीकृत्य वर्ण्यमानाया उपमितिक्रियाया असत्वं परिकल्प्य द्वारताप्रतिपादने न प्रन्थकारस्यापि नैर्भर्यम् । अत एव—'लक्षणं तु' इत्यारब्धम् । तदनुरोधेन तु-अनुपमत्वप्रतीतिफलक्कैकोपमानोपमेयकं सादृश्य मनन्त्रय इत्येव लक्षणम् तथा सति उपमितिक्रियानिष्पत्ताविष नास्ति बाधकम् । अनुपमत्वस्य विवक्षोपारूढत्वात् । अनुपमत्वविवक्षायामनन्त्रयः । तद्विव क्षायामुपमैवेति लाधवम् । तेन च वर्ण्यमानसादृश्यस्य नासद्भूपत्वकल्पना-प्रसिक्तः ।

अत एव ग्रन्थकृतैव— नयमयूखमालिकायां देवताधिकरणे अर्थवादवाक्यानां प्रकृतार्थस्तावकत्वेनासदर्थत्वमाशंक्य असद्भिर्धवादैः विवेकिनां प्ररोचनाऽसम्भवेन प्ररोचनार्थं द्वारम्तार्थसत्तापेक्षणात् 'इत्यर्थवादानां सद्भूपत्वमेव उपपादितम् । तथैव शबरस्वामिभाषितेन स्वोक्तमुपष्टिम्भतं च अत एव शाबरभाष्ये—प्रजापतिवपोत्स्वननादिवावयानामपि लाक्षणिकार्थपरि प्रहेण द्वारभूतस्याप्यर्थस्य सद्भूपता दर्शिता' इत्यन्तेन प्रन्थभागेन । (नय-९५ पु. १-३-२५ सू)। एतेन उपमासिद्धान्ते 'अन्नापि द्विवारं' स्वस्यः स्वेनोपमा नान्वेतीत्यादिप्रतिपादनं मतान्तराभिप्रायेणत्यवगन्तव्यमः । अन्न वक्तन्योऽधिकांशः प्रागेव उक्तः ॥

तेन च 'गन्धेन सिन्धुरधुरन्धर' इत्यत्न अनन्वयस्य व्यङ्गग्रत्वे न किमिप बाधकम् । अत एव-विमिश्तिन्यां जयरथेन-'गन्धेन सिन्धुरेति पद्ये स्वीयप्रतिबिम्बेरेषं साहद्यप्रतीतेः वाच्यमनन्वयं प्रतिपादितवतो रत्नाकर कारस्य मतं निरस्य अनन्वयस्य व्यज्यमानताऽभ्युपगता । एवं गन्धेन

सिन्धुर - . .इत्यत्राष्यनन्वयो वाच्यः । स्वीयप्रतिबिम्बैरेव साद्दरयप्रतीतेः तद्गन्धाभावात् । यदि नाम चैतत्प्रतीयेत तदप्यस्य प्रतीयमानत्वं स्यान्न वाच्यत्वमिति ।

अत्र विमर्शिनीकारम्योक्ति निराकर्तुं प्रवृत्तो जगन्नाथः प्रन्थकृदमिहताम नन्वयपदन्युत्पत्ति सिद्धान्तीकृत्य प्रन्थकृतेवोत्तरत्व वक्ष्यमाणं रुक्षणं त्वित्यादि प्रन्थभागम् अनाकरुय्य 'गन्धेन सिन्धुरे'ति पद्य नास्त्यन्वयोऽस्य इति योगार्थविरहेण तदेकदेशसाद्दश्यस्यानन्वयपदार्थत्वासंभवात् इत्युपपादयामासन्तद्पि न क्षोदक्षमम् । उक्तविधन्युत्पस्यभ्युपगमे बाधकस्य पूर्वमेवोत्तयमात् ।

किंच जगनाथः म्ययमेव अपि च अनन्वये 'गगनं गगनाकारम्' इत्यादावुपमेयस्यैव उपमानत्वेन उपन्यासात् उपमेयातिरिक्तोपमानिवरहप्रतीति द्वारा निरुपमत्वं सिद्ध्यति इत्युक्तवान् । तद्वीत्यापि गन्धेन सिन्धुरेति पद्य गणाधिपस्य तत्प्रतिविभ्वेनैवोपमा निवध्यते व्यङ्ग्यतया । विभ्वप्रतिविभ्वं योरभेदाभ्युपगमेन उपमेयस्यैवोपमानत्वेनोपन्यासः कुतो भवतीति गणाधिप व्यतिरिक्तोपमानविरहप्रतीतिद्वारा गणाधिपगतं निरुपमत्वं व्यज्यत एवेति अनन्वयव्यङ्ग्यत्वे वाधकामावात् । द्वितीयसदृशव्यवच्छेदफलकवर्णनविषयी-भृतं यदेकोपमानोपमेयकं सादृश्यं तद्यनन्वयः इति ख्लु रसगंगाधराभिहितम् अनन्वयल्रक्षणम् । इत्थं सित विमर्शिनीकारोक्तानन्वयव्यङ्ग्यक्ववनिराकरणं रसगंगाधरोक्तं चित्यमेव ।

अस्ति कश्चिद्त्र सन्देहः — रसगंगाधरे – रत्नाकरोकतानन्वयनिरा करणानन्तरम् एवं पाठः परिदृश्यते – यदपि चाऊंकारसर्वस्वकृता – अनन्वय ध्वनित्वमत्र भविष्यति, अन्यथा अलंकारध्वनेविषय।पहारः स्यात् इत्युक्तम् -

तद्पि तुच्छम्—अस्य ह्युगमाननिषेधफलकमिन्नोपमानोमेयकं साद्दर्यं स्वरूपम् इत्युक्तमिति ।

अयं च प्रन्थभागः अद्यतमुद्धितेऽलङ्कारसर्वस्वे नदृश्यते, दृश्यते तु परं विमिश्चान्याम् –तत्रत्योऽयं पाठः एतावित प्रपेश्च . - . । इत्यादौ चा नन्व योदाहरणत्वं न बाच्यम् । अत्रान्यार्थेनान्यार्थस्योपमीयमानत्वेनोपमायाः अभिधीयमानत्वात् । अस्य हि उपमानान्तरनिषेधपर्यवसाय्यभिषीयमान मेकस्यैवोपमानोपमेयत्वं स्वरूपम् । न च तदत्र शब्देनाभिधीयते, अपि तु व्यज्यत इति प्रतीयमानतेव युक्तेति न वाच्यत्वमस्येति वाच्यम् । एवं सिति हि अलंकारध्वनेविषयापद्वारः स्यात् इति ॥

यदि तु अलंकारसर्वस्वव्याख्यात्रा इत्यस्य स्थाने अलंकारसर्वस्वकृतेति पाठः प्रामादिकः स्याचदा, अन्दितमन्थपूर्वापरवृत्तिरसगंगाधरावलोकने सित उत्तलण्डनस्य रत्नाकरोदाहृतद्वितीयविधानन्वयोदाहरणसम्बन्धित्वेना समीचीनता परिकल्पयितुं शक्या—वामाद्धमुपमेयं दक्षिणार्धमुपमानमिति धर्मिमेदादुपमेव सिध्यति । नानन्वयः, एकस्यैवोपमानोपमेयभावापरि कल्पनात् । अलण्डायाः नायिकायाः निरुपमत्वप्रत्ययस्तु नानन्वयप्तरं भवितुमहिति । नायिकायाः प्रकृतोपमेयत्वाभावात् । प्रत्युत नायिकायाः वामार्धस्यैवोपमेयत्वात् । उपमेयगतिरुपमत्वप्रतीतेरेव अनन्वयप्तरत्वम् इष्टम् । अत्थात्र सर्वस्वन्याख्याता विमर्शिनीकारेण अनन्वयध्वनित्वम मिहिनं न चारु इति जगन्नाथकृतं लण्डनं योयुङ्जते ।

अथापि- 'गन्धेन सिन्धुरेति' पद्येऽपि अनन्वयध्वनित्वं जगन्नाथस्य अनभिमतमिव ज्ञायते । अत एव च---न च स तदेकदेशः तःप्रति -

बिम्बश्चेत्येतद्दन्यतमप्रतियोगिकसादृश्यमनन्वय इति कातिव्याप्तिरव्याप्तिर्वा इति वाच्यम् । नास्त्यन्वयो यस्येति योगार्श्वविरहेण तदेकदेशसादृश्या नन्वयपदार्थत्वासंभवात् इति दि<sup>क्</sup>।

नतु गृन्थकृता असमालकारः उदाहरणालकारश्च न निरूपितः नापि निराकृतः । अलकार रत्नाकरकृता तु असमालकारो निरूपितः । तल्लक्षणं च सर्वश्चैवोपमाननिषेधोऽसमः ' इति स्था

वदान्यो नान्योऽस्त त्रिजगित समो रुद्रनृपते :
गुणश्रेणीश्चाघापिहितहरिदीशानयशस :॥
समन्तादुभ्दूतेद्वरदमदगन्धेः सुरभवः
क्रियन्ते यद्विद्वरजनमणिगृहप्राङ्गणभुवः ॥

अत्र अस्तीतिविभक्तिप्रतिरूपकेणाव्ययेन सहोचरितः नञ् त्रैकालिक सत्तां निषेधति इति कालत्रथसंबन्धिन उपमानस्य निषेधात् असमालङ्कारः ।

# अलङ्काररत्नाकरकृता—

ढुंढुंकृत्वा मरिष्यिस कण्टककितानि केतकीवनानि । मालतीकुसुमसदशं अमर अमन्नपि न प्राप्स्यसि ॥

इत्युदाहृतम् । तन्मन्दम् -यतोऽत्र मालतीकुसुमसदृशं कुसुमं वर्ततां नाम कापि वया तु न लभ्यते इत्येतावम्मात्रप्रतीत्या आत्यन्तिकनिषेधाभावेन असमालंकारत्वस्य वक्तुम् अयुक्तत्वेन उपमानलुप्ताःवस्येव वक्तुं युक्तत्वात् ।

4

### तत्वालोकः

रहनाकरकृता — उपमानलुप्तास्वनिराकरणं तु 'इवादिपदानां युदुत्तरं प्रयोगः तस्यवोपमानताधीः' इति नियमानुरोधेनेत्यभिमानेन । तन्मूळं च 'मालतीकुसुमसदृशम्' इत्यन्न च सदृशपदस्य मातीकुसुमपद्गेत्तरं श्रवणात् तस्यवोपमानत्वमित्युपपादयितुं शक्यत्वादिति ।

वस्तुतस्तु — 'इवादिशब्दाः यत्पराः तेषामेवोपमानत्वम्' इति नियमश्च इव वत् यथादि श्रोत्युपमास्थले कचिदेव न सर्वत्र अन्यथा - -

> 'सरसिजमिद्माननं च तस्याः समम्' 'तद्बल्गुना युगणदुन्मिषितेन तावत् सद्यः परस्परतुलाम्'

इत्यादानुभयोः प्रतियोगित्वानुयोगित्वे परस्परेण वृत्या व्यञ्जनया च न प्रती-येताम् । अत्थात्र 'समसदृशादिशब्दयोगे' यत्पराः इति न्यायस्य नोपयोगः । अत एव प्रकाशकृतापि—'तेन तुरुयं मुखम्' इत्यादानुपमेय एव. 'तत्तुरुयमस्य' इत्यादी चोपमान एव 'इदं तच्च तुरुयम्' इत्यादानुभयतापि तुरुयताया हविश्रान्तिः' इत्यमिहितं संगच्छते ।

ग्रन्थकृताऽपि — उभयविश्रान्तसाद्दशोपमायाम् अन्योन्यप्रतियोगिकः वांदो व्यक्ति युगपदुपमेयोपमायां शक्त्या अन्योन्यप्रतियोगित्वस्य प्रतीति रभ्युपगतेव, तदुक्तम् – ततश्चोभयविश्रान्तसाद्दश्योपमायामन्योन्यप्रतियोगित्वांदो व्यक्तिः । परस्परतुलामित्यनेन द्वयोरपि प्रतियोगिश्वस्यापि प्रतिपाद्यमानतयेति ।

## नन्वेवंतर्हि ---

त्विमव कोऽपि परापकृतौ कृती न दहरो न च मन्मथ शुश्रुत्रे ।

## स्वमदनादहनाज्ज्वळनात्मना ज्वलयितुं परिरभ्य जगत्सु यः ॥

इत्यत्र किमुपमानलोपः ! अथोपमेयलोपः ! अनयोः को विशेषः ! यदि मन्मथत्रृत्तिसादृश्यप्रतियोगी अन्यः दशनश्रवणविषयः इति कि बोधोऽभ्यपेयते तदा मन्मथादिष अधिकः कोऽपि न दृष्टः नापि श्रुत इति तदुपमानभूतस्या न्यस्य दशनश्रवणाभाववणेनेन उपमानभ्यासंभवो निराकृतो भवति अथापि उपमानतावच्छेदकधर्मपुरस्कारेण अनुपादानादुपमानलुसा भवति ।

तथा सित —युष्मद्र्यस्य कामस्य अनुयोगितासंबन्धेन इवार्थसाहरये इवार्थसाहरयस्य च प्रतियोगितासंबन्धेन कोऽपि इति किम्पदार्थभूतान्यपदार्थेऽ न्वयः इत्येवं रीत्या वाच्यः उक्तरीतिस्तु प्रयोगहष्टया न साधुर्भवति।

यत्थ्य — चन्द्र इव मुखम्, गौरिव गवयः, काकतालीयम्, शैलेयम् दिष, कुशाग्रीया बुद्धः, इत्याद्युपमेयसामानाधिकरण्यानुरोधेन इवार्थसादश्य निष्ठविशेष्यतानिह्नितंतप्रकारतायां प्रतियोगिताया एव संसर्गत्वम्, सादृश्यनिष्ठ विशेषणतानिह्निपतिविशेषणतायां चानुयोगिताया एव संसर्गत्व मिति सर्वानुभवविशेषः प्रसज्यते ।

उक्तरीत्यां च — प्रकृते सादृश्यनिष्ठविशेष्यतानिरूपितकामनिष्ठविशेष-णतायां वृत्तित्वस्य संसर्गतया भानम् , सादृश्यनिष्ठविशेषणतानिरूपितान्य निष्ठविशेष्यतायां च प्रतियोगितायाः संसर्गमर्यादया भानं चाभ्युपगतं भवति तदा च 'इवादिपदाना मुपमानपदोत्तरं प्रयोगः' इत्यर्थकेवादिपदानां यदुत्तरं प्रयोगः तस्यैवोपमानत्त्वबुद्धिः इति नियमस्यत्याघातः प्रसज्यते । सादृश्य प्रतियोगिनः उपमानत्वं, तदनुयोगिनः उपमेयत्वमित्यनुभववाधश्च ॥

किञ्च गोबिडालः, धान्यगवः, तृणसिक्षः इत्यादाविष्, गौः विडाल इव, धान्यं गौरिव, तृणं सिद्ध इव इत्येवंरीत्या उपमानवाचिषदोत्तर- मिवशब्दो विग्रहवाक्ये प्रयुज्यत । एवमुष्ट्रकोशी, ध्वाक्षरावी इत्यादाविष उष्ट्रइवकोशतीत्येवम् उपमानवाचिषदोत्तरमेव इवशब्दं प्रयुज्य विग्रहप्रदर्श- नाच उक्तनियमद्वयानुरोध एवोचितः । न तु तद्भनः ।

इत्थं सित पारिशेष्यात् उपमेयलोप एव वाच्यः तदा तु युष्मदर्थ कामप्रतियोगिकसादृश्याश्रयवानन्यो दर्शनश्रवणविषयत्वाभाववान् इति बोधो भवति—तथा सित युष्मदर्थस्य कामस्य प्रतियोगितासंग्वन्धेन इवार्थसादृश्ये, तस्य च आश्रयनासंबन्धेन कोऽपीत्यन्यपदार्थे ऽन्वय इति न पूर्वोक्तनियम द्वयबाधः ॥

नन्वेवं तिहं— छप्ताप्रभेदेषु केवला उपमेयछप्ता किंनोदाहतेति चेत् एवमादौ (त्विमव कोपीत्यादौ) कामिजनहृदयिहंसोत्पादनेऽनुपमस्य कामस्य कंचन दर्शनश्रवणगोचरमुपमेयं सम्भाव्य तत्सादश्यिनरासपूर्वात्प्रतीप-विशेषात्कूरतमत्वप्रत्ययः इति प्रतीपविशेषत्वमेव बक्तु युक्तमिति प्रन्थकृदा शयात्।

अत एव किन्पतं हि — स्वप्रतियोगिकसादृश्याश्रयनिषेधस्यापि उंत्वर्ष पर्यवसायित्वम् । उपमानत्वेन प्रसिद्धे वस्तुनि उपमेयप्रतियोगिकसादृश्य निषेधः प्रतीपे क्रियत इत्युट्टक्कितमन्यैः ।

एतेनात्र—त्विमव कोऽपीत्याद्यदाहरणेषु अनन्वयशङ्का असमालंकार शङ्का बा न कार्या अनन्वये उपमेयस्यैव उपपानत्वकलपनादुपमानात्यन्ताभावः प्रतीयते । असमालंकारे च सर्वथैवोपमाननिषेधः क्रियते । उक्तरीत्या च

च अत्र दर्शनश्रवणविषयत्वमात्रं निषिध्यते । स्वरूपसत्ता तु संभाव्यत एव । अतश्च नानन्वयः उपमेयनिषेधाच नासमालङ्कारः अपितु प्रतीपविशेषःस्यादिति विद्वांस एव विदाङ्कुर्वन्तु ॥

प्रकृतमनुसरामः — असमालंकारोऽस्ति न वेति । सर्वथैवोपमा
निषेधौ द्यसमालङ्कारः । तस्य च प्रयोजनमनुपमत्वम् । अनन्वयश्च
सशान्तरत्यवच्छेदद्वारा अनुपमत्वफलकमेकोपमानोपमेयकत्वम् । उमयत्रापि
उपमेयोत्कर्षभयोजकमनुपमत्वं समानमेव व्यज्यते । परन्तु अनन्वये स्वस्य
स्वेन साहक्ष्यम् , असमे—उपमाननिषेध इति यद्यपि शरीरं मिद्यते । तथा
अनन्वये सहशान्तरव्यवच्छेदो व्यङ्ग्यः । असमालंकारे स वाच्यः । किंच
यत्र यत्र असमालंकारः तत्र स्वस्य स्वेन साहक्ष्यं ध्वन्यते इत्यपि न वक्तुं
शक्यम् तस्य असमालंकारेऽचमत्वारित्वात् । प्रत्युत वाच्यस्य सहशान्तर
व्यवच्छेदफलकम्य निषेधस्यैव चमत्कारित्वम् । अनन्वये तु व्यङ्ग्योपस्कृत
वाच्यस्यैव चनत्कारित्वम् ।

उभवीरप्यछंकारयोः वाच्यतादशायामेव विजातीयचमत्कारप्रयोज-करवेन पार्थक्यस्येव वक्तुं युक्तत्वात । अत एव ध्वनिकृता—'अनुरागवती सन्ध्या' इत्यादी सत्यामपि व्यङ्गचप्रतीतौ वाच्यस्येव चारत्वमुत्कर्षवदिति तम्येव प्राधान्यविवक्षा । यथा च दीपकादौ उपमाया व्यज्यमानत्वेऽपि प्राधान्येनाविवक्षितत्वात् न तद्व्यपदेशः इत्युक्तम् [ध्व.२.उ. ३७-३८पु]। उभयत्रापि अनुपमत्वस्य व्यव्यमानस्य वाच्योपस्कारकःचमेव । इत्यं सत्यपि तदनिक्षाणं न्यूनतेव । अथापि 'अप्रतिविद्धमनुमतं भवती'ति न्यायेन प्रन्थकृतोऽप्यममालंकार इष्टः स्यादेव । रसांगाध्यकृता तु—इतरालंकार वैलक्षण्यप्रदर्शनपूर्वकम् असमालंकारस्यमित एवेत्यधिकं तत्रेव द्रष्टव्यम् ॥

अयमनन्वयो व्यङ्गचोऽप्यस्ति – अद्य या मम गोविन्द जाता त्वयि गृहागते । कालेनैषा भवेत्प्रीतिः तत्रैवागमनात्प्रनः ॥

### तत्त्वालोकः

एतेन कौरतुभकृदुक्तासमालंकारनिराकरणं चिन्त्यमेव । असमा-लंकारोदाहरणेषु अनन्वयध्वनित्वस्य कल्पयितुमशक्यत्वात् । अचमत्कारि श्वाच्च । ध्वन्यमानं चानुपमत्वं नानन्वयशरीरनिविष्टमिति कौरतुभकृतैवो-क्तत्वात् । तदीयमिदमनन्वयलक्षणम् -यद्धर्माविच्छन्नप्रतियोगिताकं सादृश्यं तद्धर्माविच्छन्नतदनुयोगिताकत्वम् इति [अलं को १६८ पुट] । इत्थम् असमालंकाराऽतिरिक्त इति प्रतिपाद्य अनन्वयध्वनिना गतार्थता यदलंकार कौरतुभकृता निरूपिता सापि न युज्यत इत्युपपादियतुमनन्वयध्वनि व्याख्याय उदाहरणालंकारविषयः शोध्यते ।

अनन्वयं वाच्यं सोदाहरणं सदलकृत्यं च निरूप्य संप्रति प्रन्थकारः अनन्वयध्वनिरप्यस्ति तद्व्यावृत्त्यर्थं वाच्यानन्वयलक्षणेऽव्यङ्गचत्वविशेषणं देय-मिति विवक्ष्यमाणः तसुदाहरति—अयमित्यादिना ।

## महाभारते उद्योगपर्वणि —

या मे प्रीतिः पुष्कराक्ष त्वदागमनसंभवा । सा किमास्यायते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥

इति स्थितस्य पद्यस्य प्रतिरूपकःमिदं पद्यं भामहेन नवीकृतम् ।

अस्यायमर्थः —

हे गोविन्द! गोवधनोद्धरणद्वारा इन्द्रवृष्टिप्रपीडितानां वजीकसां च संरक्षणानन्तरं स्वयमागतेन देवदेवेन गोविन्द इति संज्ञात ! उक्तं च महाभारते-समापर्वणि—

> देवदेबः क्षितिं गत्वा कृष्णं दृष्ट्वा मुदान्वितः । 'गोविन्द' इति तं ह्युक्तवा त्वभ्यिषञ्चत्पुरन्दरः ॥ इति

तेन आर्तत्राणबद्धादरत्वम् आविष्कृतम् । अद्य असिन्नहिन त्विय गृहमागते मम, या प्रीतिः प्रमोदः, जाता समुत्पन्ना, एषा प्रीतिः कालेन बहुकाल व्यवहितेन तवैव भवतः एव, पुनरागननात् भवेत् न त्वन्यागमनेनेत्यर्थः ॥

अत्र प्रेयोऽलङ्कारः इति भामहः - तद्यथा -- 'प्रेयो गृहागतं कृष्णमवादीद्विदुरो यथा'

इत्युक्त्वा 'अद्य या ममेति' इदमेव पद्यमुदाजहार । तल्लक्षणं तु यद्यपि भामहेन नाभिहितम् । अथापि एनमनुकुर्वता दण्डिना—

'प्रेयः प्रियतराख्यानम्' इति लक्षितम् [का.या. २ •२ ७५]। प्रियत राख्यानं च स्वीयभक्तिभावाभिव्यक्त्या प्रीत्यतिशयाख्यापनम् । अनेनैव स्मिन् चदाहरणे समन्वयः प्रदर्शितः ।

> अद्य या मम गोविन्द जाता त्विय गृहागते । कालेनेषा भवेत् प्रीतिस्तवैवागमनात्पुनः ॥ इत्याह युक्तं विदुरः नान्यतस्ताहशी घृतिः । भक्तिमात्रसमाराध्यः सुप्रीतश्च ततोहरिः॥

इत्यत्र अन्यसादेवं विध: प्रमोदो नैव भविष्यति यद्भवान् आगमनेन मामनुगृह्णाति तन्मे लोके सर्वेभ्योऽपि प्रीतिहेतुभ्यः प्रियतरमिति विदुरनिष्ठः श्रीकृष्णविषयकः रतिभावः सहृदयानां चमत्कृतिम्। घते इति प्रयोऽलङ्कार इति । अत एव च-प्रेयः इति प्रियशब्दात्पक्षांतिशयविवक्षायां द्विवचन विभज्योपपदे तर्श्वीयसुनौ [पा. सू. ५ ३-५७] इतीयसुन् प्रत्यये प्रियशब्दस्य 'प्रियस्थिर' (पा. सू. ६ -४ - १५७) इति प्रादेशे परिनिष्पन्नः अतश्च प्रयोऽलङ्कारः इत्यन्वर्थे नामेति प्राञ्चः।

सञ्चारिणः प्रधानानि, देवादिविषया रतिः । उद्बुद्धमात्रः स्थायीच 'भाव' इत्यभिषीयते ॥

इति दर्पणानुरोधेनात्र देवताविषयकः रतिभावः प्रतीयत इति भावध्वनित्वम् इति न च वक्तुं शक्यम् । महनीयविषमे प्रीतिरेव भिक्तः । सा चात्र यद्यपि भगवद्वलम्बता, रोमाञ्चाश्रपातादिभिरनुभाविता हषादिभिः परिपोषिता भवति अथापि रतेने व्यङ्गचत्वमपितु वाच्यत्वमेवेति ।

> नापि—ध्वनिकारादिरीत्या प्रेयोऽलंकारता यतो ध्वनिकृता— प्रधानेऽन्यत्र वाक्यार्थे यत्राङ्गन्तु रसादयः। काञ्ये तस्मित्रलंकारो रसादिरिति मे मतिः॥

[ध्व.उ २ श्लो ४] इति ।

साहित्यदर्पणकृता च-

रसभावी तदाभासी भावस्य त्रशमस्तथा । गुणीभृतस्वमायांति यदालंकृतयतस्दा ॥

अत्र गृहागतं श्रीकृष्णं प्रति विदुरवाक्ये इयं त्वदागमनप्रभवाप्रीतिः बहुकालव्यवहितेन पुनरिप त्वदागमनेनैव भवेत्
न अन्येनेत्युक्तिभङ्गचात्वदागमनप्रभवप्रीतेः सैव सद्दशी

### तत्त्वालीकः

इत्युक्तम् [सा.द.प १०-९५] । तद्रीत्यापि रतेः नापराङ्गत्वमिति कथं प्रेयस्त्वम् । भावस्य भावाङ्गत्वे, रसाङ्गत्वे च प्रेयोऽलंकार इति नव्यानाम भिमतः । अतश्च नात्र प्रेयोऽलंकारः, अपितु अनन्वयध्वनिरित्यभिप्रायेणाह अत्रेति ।

अत्र 'अद्य या ममे'त्युदाहरणे इत्यर्थः। उक्तिभक्त्या वचःपरि ट्या, भवदागमनप्रीतेः सदृश्याः इतरप्रभवायाः प्रीतेरभावात् कालान्तर त्वदागमनजन्यप्रीतिरेव तत्सदृशीत्यभिव्यक्त्या भगवदागमनजन्यत्कालिक प्रीतिव्यक्तेः कालान्तरीणत्वदागमनजनिष्यमाणप्रीतिव्यक्त्यन्तरं सदृशमिति भगवदागमनजन्यत्वरूपैकधर्माविच्छन्नेकधर्मिकोपमाप्रतीत्या अनन्वयध्वनित्व – मित्याशयः।

यतूक्तं चित्रमीमांसाखण्डने — यच — अयमनन्वयो व्यङ्ग्योऽप्यस्ति अद्य या मम् गोविन्देश्यत्र त्वदागमनप्रभवप्रीतेः सैव सहशी न त्वितरप्रभवा इति व्यज्यते इत्यमिहितम् तन्न —

१) अमुष्याः त्वदागमनप्रभवायाः प्रीतेः वारान्तरत्वदागमनप्रभवा प्रीतिः सदृशीति प्रत्ययस्य सर्वजनसिद्धतया श्रीकृष्णागमनजन्यप्रीतिसामान्या

### तस्वालोकः

वयवयोः द्वयोः प्रीतिव्यक्योः सादृश्यस्याबाधितत्वाद्योगार्थाभावेन अनन्वय एव नायं भवितुमहिति ।

- २) ' स्वस्मिन् स्वप्ताहश्यान्वयाभावादनन्वयः ' इत्युपमाप्रकरणे स्वयमेवामिधानात् ।
- ३) उपमेयस्य प्रीतिन्यक्तिविशेषस्य सहशान्तरन्यवच्छेदे बाधात् तादृशप्रीतिसामान्यस्यावयिनो निरुपमतया प्रतीयमानस्य अनुपमेयत्वेन फल वैयधिकरण्यप्रसङ्गाच ।
- ४) न चात्र, श्रीकृष्णागमनजन्यप्रीतिसामान्यावयविनः स्वेन साद्दर्यं मध्ये प्रतीयते इति शपथः कर्तुमुचितः सहृदयत्वभङ्गप्रसङ्गात् , प्रयोजन विरहाच्च ।
- ५) श्रीकृष्णागमनजन्यप्रीतिसामान्यस्य निरुपमत्वसिद्धिरेव प्रयो-जनम् इति चेत् न एतत्कालावच्छिन्नकालान्तरावच्छिन्नतादशप्रीतिव्यक्त्योरव-यवयोः उपमानोपमेयभावेनैवावयविनि तिस्सद्धेः । यथा—

एतावति प्रपञ्चे सुन्दरमहिलासहस्रभरितेऽपि । अनुहरति सुभग तस्याः वामार्घे दक्षिणार्घस्य ॥

इत्यादाववयवयोः वामाधेदक्षिणार्धयोः साहरूयेनावयविनः कान्तारूपस्यानुपमत्वं प्रतीयते । एवमिहापि ।

निह तत्रिप निरुपमत्वप्रतीत्या अवयविनः स्वेन सह।श्यप्रत्ययः अन्तरा करुप्यत इति वाच्यम् । निरुपमत्वे प्रतीतेऽनन्वयनैयत्यविरहात् । अन्यथ

अव्यथा 'गगनपुष्पमिवास्य वचरसस्ये' इत्यादिकिरुपतोपमायामपि निरुपमत्व प्रत्ययेन अनन्वयत्वकल्पनापत्तेरिति न किञ्चिदेतत् । इति ।

तिचन्त्यम् -तथाहि-१) अनुगतैकधर्मानिमित्तकमेकार्थनिष्ठं यदु पमानत्वोपमेयत्वोभयं तत्वमनन्वयलक्षणमिति सामान्यतः प्रतिपादितम् । तथा 'रामरावणयोधुद्धम्' इत्यत अद्यतनस्य पूर्वेद्युम्तनं युद्धमुपमानमिति वदताः मीमांसकवेदान्तिनां मतं न शोभते इत्युक्तत्वेन अत्रापि कालसूपावच्छेदकम भेदमादाय खण्डनकृता अनन्वयध्वनित्वनिरकारणमेव न सुष्टु । असति धर्मभेदे, कालभेदे सत्यिप, प्रीतिन्यक्त्योः एकत्वमेवेष्ट ग्रन्थकृतः। अस्ति च अत्रापि कृष्णागमनजन्यत्वं प्रीतिव्यक्त्योः । अतश्च न तयोः व्यब्त्योभेदः अपित्वनुस्यूतिस्तत्सं (कारस्योद्घोधकवशात् , न पुनः अद्यतनपूर्वेद्य-स्तन युद्धवत् भेदकरपनं न तावचमत्कारकारि । अतश्वात्र एकघर्मप्रयोज्यैकधर्भ. कैकप्रतियोंग्यनुयोगिकसादृश्यंविद्यत एवेति कुतोऽनन्वयस्यबाधः । ग्रन्थकृता—धर्मभेदे तु-एकधर्माकन्छिन्नेन स्वेनैव धर्मान्तरावन्छिन्नस्या स्वस्योपमा अन्वेति इति न तत्रान्वर्थं नाम। नवा अनन्वय्यर्थनिबन्धना घीनानुपमत्वलाभ इति <u>इ</u>क्तम् अन्यथा—उपाददे तस्येत्यत्राऽपि अनन्वयत्वं स्यात् । तथासति ग्रन्थकृता तन्निवारणप्रयासोऽनुपयुक्तः स्यात् ।

किंच—खण्डनकारोक्तरीत्या द्वयोः प्रीतिन्यक्त्योः अनयवत्यमभ्युगम्य तयोः सादृश्यमंबाधितमिति यद्यच्यते तदा—'गंगा हृद्या यथा गङ्गा' इत्यादि तदुक्तोदाहरणेष्विप पूर्वेद्यः प्रवृत्तायाः अद्यप्तवृत्तायाश्च प्रवाहरूपत्वेन ह्यस्तनस्य प्रवाहस्य अद्यामावान् अद्यतनगंगा प्रवाहस्य ह्यस्तनो गंगाप्रवाह उपमानमिति प्रवाहसामान्यावययवयोः सादृश्यमप्यवाधितमेवेति योगार्था

भावेन अनन्वयत्वाभावापत्तेः । तथासति 'गगनं गगनाकारम्' इत्यादि प्राचीनोदाहरणजातमनन्बयविषयं न स्यात् ।

अतश्च अनुगतैकधर्मनिमित्तकैकोपमानोपमेयकं साहर्यं यत्र प्रतीयते तत्रानन्वयः इत्येव त्रयाभ्युपेयम् इति प्रथमदृषणं निरस्तम् ।

खण्डनकृता यत् द्वितीयं दूषणमिनिहितम्— स्विस्मन् स्वसाद्दश्येत्यादि तदिष चिन्द्युमेव – यतश्च अनं वयसिद्धान्ते प्रन्थकृता रुक्ष्मणमात्रं तु इत्यारभ्य भामद्याभिमतं रुक्ष्मणमेवोपन्यस्तम्— भामहादीनां च-अनन्वय इत्यत्र स्वत्य स्वेन साद्दश्यं नान्वेतीति व्युत्पित्तः नामिमता – किन्तु—न विद्यते अत्ययो यत्रेति व्युत्पत्तिरेव— तथासित— न विद्यते तद्भिदन्नस्य साद्दश्यप्रतियोगित्रोनावन्यो यत्रेति अर्थरुगमात् उपमेय भिन्नेन साद्दश्यस्य प्रतियोगिना अन्वयाभाव एव अनन्वयशब्दार्थः इत्येवमुपगमे त्वयापि—

> लङ्कापुरादतितरां कुपितः फणीय निर्मात्य यातुपृतनापतिभिः परीतः । कुद्धं रणे सपदि दाशर्थं दशा<sup>र्</sup>यः संरव्धदाशरथिद्शेमहो दद्शे ॥

इत्यत्र 'दाशरथिदर्शम्' इत्यत्र उपमाने कर्मणि च [पा सू ३-४ ४५] इति णमुळ् उपमानवाचकान्न स्यादेव, साह्रयपरिनिष्यत्तौ खळु उपमानो. पमेयता । अतश्च देशकालादिकृत मेदनिवक्षायामपि न साह्रयापरिनिष्तिः परन्तु धर्मेऽनुगामित्वं नियमेनापेक्ष्यते ।

अपरं च-भामहाद्यनुरोधेऽनुपमत्विवक्षायामनन्वयः। अन्यथा'चन्द्र रव चन्द्र' इत्यादी एतत्कालीनश्चन्द्रः तत्कालीनचन्द्रमहश इति
बोधाङ्गीकारे भेदमारोप्योगमेध्यत एव। अतएव च भामहेन-असाहस्य विवक्षातः इत्यमिहितम्। अभ्यपगतं च प्रन्यकृता। स्वर्य स्वेनेति प्रदर्शनं मतान्तराभिप्रायेणेति अद्य या ममेत्यत्र अनन्वयध्वनित्वस्य न कोऽपि प्रतिबन्धः इतिद्वितीयमपि दृषणमलग्नकम्।

यन्त्र तृतीयं दृषणम् — उपमेयस्यप्रीतिव्यक्तिविशेषस्य इत्यादिनोक्तं तदिप न युक्तम्- धर्मभेदमात्रेण यत्र धर्मिण एकस्यैव उपमानी
पमेयता निबध्यते तत्रैव अन-वयस्वाभाव इष्टः । अत्र तु प्रीतिव्यक्तिपु
प्रातिस्विकरूपेण भेदे सस्यिप कालभेदातिरिक्तधर्मभेदाद्यप्रतीस्या कृष्णागम
नजम्यत्वेन रूपेणैकेव प्रीतियवक्तिरित्येकस्यैवोपमानोपमेयभावो निबद्ध इति अस्य
कृष्णागमनभिन्नागमनजन्यप्रीतिव्यावर्तनद्वारा कृष्णागमनन्जयप्रीतौ अनुपम
त्वस्य प्रतीत्या अवयविन अतिरिक्तस्य कल्पना अनावश्यकीति बाधस्य फलवै
यिषकर्ण्यस्य चाप्रसक्तः ।

यद्पि चतुर्श दृषणम् तदपि न युक्तिमत् । कृष्णागमन जन्य प्रीती सामान्यिवरोषभावस्य अवयवावयिवभावस्य वा कविविव क्षाऽविषयत्वात् । यतश्चात्र कृष्णागमनजन्यप्रीतिविरोषयोरेवात्र विवक्षा न सामान्यस्य इत्थं च कृष्णागमनजन्यप्रीतिविरोषस्य कालान्तरप्रभवकृष्णा गमनजन्यप्रीतिविरोष एव सदश इति सामान्यिवरोषभावाभावात् कृष्णागमन प्रीतिसामान्यावयिवन प्वाभावे कस्य केन साद्दर्यं प्रत्येतव्यं भवेत् येन सहृद्यत्वभङ्गः प्रसज्येत ।

यदिष पश्चमं द्वणम् 'एतावति प्रविच्चे' इत्यस्मिन् यथा व माधे दक्षिणार्धरूपावयविशिष्टा नायिका तस्याम् अनुपमारवं प्रतीयमानमपि नानन्वयफ्ळं भवितुम्हिति । तस्याः प्रकृतोपमेयत्वामावात् । किन्तु वामार्ध स्योपमेयत्वं दक्षिणार्धस्योपमानत्विमत्यवयवयोरेवोपमा अभिधीयते तेन च नायिकायामनुपमत्वं फळिति । यत्र उपमेयगतिनरूपमत्वप्रतीतिः तस्यैवानन्वय फळत्वं करूप्यते । अतथ्य वामार्धदक्षिणार्धयोरवयवव्वं नियकायाः अवयवि त्वंमित्यवयवायिकामन्तत्रास्तु । अर्थे धर्मिणे वामःवं दक्षिणत्वं च विभिन्न धर्म इति एतद्यन्थकारानुरोधेन अनुन्वयप्रसक्तिरेव नास्ति । 'अद्य या ममेत्यत्रं', 'एतावति' इत्यादिविद्यमित्रधर्मयोरवयवयोः तद्वतोर्वा अप्रसिध्देररभावेन अनुपमत्वस्य अवयविनि अन्यथासिद्धत्वोपपादनमपि विष्ममेव ।

न हि कापि प्रन्यकृता अनुपमत्वप्रतीतिस्थले सर्वत्र अनन्वय इत्यमि हितम् । प्रत्युत-यत्र सहशान्तरच्यच्छेदद्वारा उपमेयगतिन्वपस्व कल्कैक धर्मप्रयो ज्यैकोपमानोपमेथकं साहश्यं तत्रातन्वय इति । एतेन खण्डन कारो कं सर्वमापे दूषणमलग्रको के ते-अय या ममेत्युदाहरणेऽमुख्याः वदागमनप्रीतेः काल्लान्तरवदागमनप्रभवप्रीतिः सहशोत्यनेन अमहशं चदागमनमिति ज्यज्यते एवेति नानन्वयध्वनित्वव्यपोहः॥

अथोदाहरणालङ्कारः प्रन्य कृत्तम्म ते न वेति विवायते न तत्रोदाहरणा लङ्कारः - अर्थान्तरन्यासनिरूपणावसरे = सर्व स्वच्याख्यात्रा विमिश्तिनीकारेण यत्र पुनः स्वतः सिद्धस्यैव प्रतीतिविशदीकरणार्थं तदेकदेशभूतो विशेषः उपा दीयते तलोदाहरणालंकारः (अस०१३५ पु) इत्युक्त्वा सर्वस्वकारेण यत् 'अनन्तरत्नप्रभवत्स्ये त्युदाहरणमर्थान्तरन्यासस्योपन्यस्तं तत्र गुणसन्तिपाते दोषनिमज्जनात्मनः सामान्यस्य नैराकांक्ष्येण सिद्धस्य प्रतीतिविशदीकरणार्थम्

इन्दोः किरणेष्विवाङ्कः इति तदेकदेशभूतो विशेषः उपात्तः इात्युदाहरणा लंकारोदाहरणता प्रकटिता ॥ प्रायो विमर्शिनीकारादिष नन्येन जयदेवेन—स्वकीये—चन्द्रालोके उदाहरणालंकारमनुपन्यस्य तत्स्थाने विकस्वरालंकारः लक्षितः ॥ उदाहृतश्च यथा—

यस्मिन् विशेषसामान्यविशेषाः स विकस्वरः । स न जिग्ये महान्तो हि दुर्धर्षाः सागरा इव ॥ इति

तदेतव्याख्यास्यता प्रन्थकृता स्वकीये-कुवलयाननदे —

'यत्र कस्यचिद्विशेषस्य समर्थनार्थं सामान्यं विन्यस्य तत्प्रसिद्धावप्यपिर तुष्यता कविना तत्समर्थनाय पुनिवेशेषान्तरमुपमानरीत्या, अर्थान्तरन्यसिवधया व । विन्यस्यते तत्र विकस्वरारुंकारः,इति । अनन्तरत्नप्रभवस्येत्यत्र रत्नरूप गुणसमुद्रायशालिनो हिमवतः हिमरूप एको दोषः तत्सौभाग्यविधातको नाभवत् इति विशेषसमर्थनार्थम्—

'एको हि दोषो गुणसिन्नपाते निमज्जतीन्दो:किरणेष्विवाङ्कः' इत्युपमानविधया विशेषणं समर्थितमिति विकस्वराळंकारः स्वरसः ।

नचात्र — सर्वस्वकारानुरोधेन अर्थान्तरन्यासत्वमेव अस्तु, समर्थ्यसम र्थकयोः सामान्यविशेषसम्बन्धमात्रम् । विकस्वरेतु – विशेष — सामान्य विषेषाणां शृङ्खलाक्रमेण समर्थ्यसमार्थकभाव इति, अतएव ग्रन्थकृता — कुवलया नन्दे — अर्थान्तरन्यासनिरूपणावसरे — नचैवं सामान्येन विशेषसमर्थनस्थलेऽपि कचित्तस्य सामान्यस्य लोकप्रसिद्धत्वाभावेन तस्य बुद्धानुपारोहाय पुनर्विशेषान्तरस्य न्यासप्रसङ्गः इति वाच्यम् । इष्टापत्तेः, अत्रैव विषये विकस्वरालंकारस्य

अनुपदमेव दर्शियष्यमाणत्वात्' इत्युक्तम् । युक्तं चैतत् यत्र ह्मलंकारशरीरमुभयत्रापि तुल्यं तत्र एक एवालंकार इति गण्यते । अलं-कारशरीरस्य वैलक्षण्ये तु पृथगेवालंकारता इति वस्तुस्थितिः ।

यदि अल्पाल्पावशेषस्य भेदाप्रयोजकत्वं तदा दृष्टान्तस्य-प्रतिवस्तूपमा, रूपकस्य रूपकातिशयोक्तिः, स्मृतिभ्रान्तिसन्देहाश्च उपमाया विशेषा एव स्युरिति पृथगुपादानमयुक्तं स्यात्।

अतश्च विशेषस्य सामान्येन,सामान्यस्य वा विशेषेण समर्थनमात्रेऽर्था न्तरन्यासः विशेषस्य सामान्येन तस्य च विशेषेण समर्थने विकस्वर इति सिद्धं भवति ।

न च विमर्शिनीकारोक्तिदेशा — उदाहारणालंकृतिमेवाभ्युपगम्य विकस्वरालंकार एव निरस्यताम इति वाच्यम् ।

एकिस्मिन् वस्तुनि ये प्रविभागाः तेषु अवयवाबयविभावस्यानुभवगोचर त्वेऽिष सामान्यविशेषमावापन्नयोः घटसामान्यघटविशेषयोः अवयवावयविभावो न समीचीनः । अतश्च उदाहरणारुंकारस्य न पृथक्तवम्, अपितु तत्र विकस्वरारुंकार एवेत्यभिप्रायात् ।

किंच-उदाहरणालंकारस्य पृथक्ते सामान्यविशेषयोः अवयवाव-यविभावः केनोच्यत इत्याशंकायाम् इवादिशब्देन इति वाच्यम् । इवादि-शब्दस्य सादश्यसंभावनोभयार्थकरवे यथा प्रसिद्धिः न तथा अवयवावयविभावे इति विकस्वरालंकारस्यैवैतादशोदाहरणेषु युक्ततेति ।

रसगंगाधरकृता-'अनन्तरत्नप्रभवस्य' इत्यादौ सामान्याद्विशेषस्य भेदाऽमावेन उपमाया अनिष्पत्या उपमालंकारस्याप्रसरादुदाहरणालंकारो ऽभ्युपेय इत्युक्तम् ।

सत्यमुक्तम् - अथापि पूर्वमुपमाप्रकरणे त्रिद्यानाथोक्त उक्षणे च 'भित्रपदो पादाने' सित अनन्तरत्नेत्युदाहरणेऽज्याप्तिः उपपादिता । 'तत्र उपमेयदोष - मुणसामान्यान्तर्गतानाम् उपमानानां दोषगुणिवशेषाणां कलङ्किरणानां च तिद्वित्तत्वाऽभावात्' इति । एवं च प्रन्थकर्तुः भेदाभावमात्रं नोपमानिवार-कम् अभेदेऽपि तस्य हष्टेः । अत एव च-

द्वारं द्वारमटन् मिश्चः शिक्षत्येवं न याचते । अदस्वा मादशो माभूः दन्वा त्वं त्वादशो भव ॥

इत्याद्यभिन्नधर्मिकोपमोदाहता ।

यद्यभेदे उपमा नाभ्युपगम्येत तदा 'द्वारं द्वारम्' इत्यादौ के Sलेकारः रसगंगाधरकाराद्यभिमतः स्यादिति विभावनीयम् ।

एतावता एतदुक्तं भवति- इवादिशब्दस्य अनुभवसिद्धसाद्दय-परत्वं परिस्यज्य अप्रसिद्धसामान्यविशेषभावलक्षकत्वपरिकल्पनपूर्वकमुदाहरणा लंकाराभ्युपगमापेक्षया जयदेवसम्मतविकस्वरालंकाराभ्युपगमस्येव युक्तत्वात् इति । अत एव प्राञ्चोऽपि उदाहरणालंकारः उपमायामेव पर्यवस्यतीति अभ्यधः । तदप्युक्तं रसरङ्गाधरकृतैव-उदाहरणालंकारो नातिरिक्तः । उप मयेव गतार्थत्वात् । न च सामान्यविशेषयोः साद्दश्यानुल्लासात्कथमुप मेति वाच्यम् । 'निर्विशेषं न सामान्यमि'ति सामान्यस्य यहिकञ्चिद्विशेषं

### तत्वालोकः

विना प्रकृतत्वायोगात्तादशिवशेषमादाय विशेषान्तरस्य साद्द्रयोक्षासे बाधका भावात् इवादिभिः आमुखे प्रतीयमानस्यापि सामान्यविशेषभावस्य परिणामे साद्द्रय एव विश्रान्तेरित्याहुः 'इति । तथान्यत्रापि 'किंचोदाहरणालंकारो न प्राचां सन्तोषमावहति । उपमयैव तैस्तस्य निरासात् ' इति चोक्तम् ।

यन्तूक्तं रसगंगाधरकृता-'उदाहरणालंकारे इनादिप्रयोगः' अधीन्तर यासे तु इवादिप्रयोगाभावः' इति । तद्युक्तम् -

दिवाकराद्रक्षति यो गुहासु
तीनं दिवाभीतमिवान्धकारम् ।
क्षुद्रेऽपि नूनं शरणं प्रपन्ने
ममस्वमुच्चैश्शिरसामतीव ॥

इत्यत्र रसगंगाधरोक्तोदाहरणालंकारो वक्तुमशक्यः । इवादियोगे सत्यि विशेषसामान्यविशेषभावानामप्रतीतेः । इवशब्दोपादानादर्थान्तरन्यासतापि वक्तुमशक्येति उत्प्रेक्षामात्रमेव स्यात् ।

नच-दिवाकरा, दित्यत्र-अचेतनस्य तमसो दिवाकरात् त्रास एव न सम्भवतीति कुत एव तत्प्रयोजितमद्रिरक्षणम् । संभावितेन तु रूपेण प्रतिभा-समानस्य अस्य अनुपपत्यवतारश्च कथं स्यादिति तत्समर्थनाथं विशेषांशस्योपा दाने यत्नोऽनुचित एवेति अर्थान्तरन्यासाभास एवेति कानुपपत्तिरिति वाच्यम्,

'समर्थनानपेक्षणेऽपि समर्थनं नार्थान्तरन्यासतां परिहरति'

इति ग्रन्थकृता कुवलयानन्दे समर्थितमेवेति उक्तोदाहरणेऽर्थान्तर न्यासतेष्यते, न स्यात् अर्थान्तरन्यासता अतश्च रसगंगाधरोक्तविषयविभागो

ऽनुचित एव । अत एव अमियुक्ताः मिस्त्रनाथादयः उक्तोदाहरणजातेषु अधान्तरन्यासतामेव अभ्यधुः ।

यच्चार्थान्तर न्यासिन रूपणावसरे कुवलयान न्दकारास्तु इत्यादिना विकस्वर लक्षणम् – 'उपकारमेव कुरुते' इत्यत्र विशेष – सामान्यविशेषेषु प्राथन्त्र मिकविशेषस्याभावाद न्याप्तेः इति दूषितं र सगंगाधरकृता तत्रापि प्रतिबन्धा उच्यते – उदाहरणोदाहरणत्वमपि न भवति यतस्तत्र प्राथमिकस्य सामान्यस्यो पादाने अपि द्वैतीयकस्य न तदेकदेश मृतिबशेष रूपत्वम् । 'मूर्छा गतो मृतो वेति मूर्च्छा प्राप्तत्वेन रूपेण सामान्यां शस्ये वोपादानात् । यदितु मूर्छा गतो मृतो वेति संपूर्णस्यो त्तरार्धस्य कवाक्यतेत्यु ते तदा सामान्यं विशेषण समर्थत इत्यर्थान्तर न्यासस्यानायासेन वक्तुं सुशकतया अत्यासरभावात् उदाहरणा लंकारो नातिरिक्त इति ग्रन्थकाराशय इति । अत एव — ग्रन्थकत्वे — स्वकीये वरदराजस्तवे —

मालिन्यमञ्जशितोर्भधुलिट्कलङ्की
धत्तो मुखे तु तव हक्तिलकारमनाभाम् ।
दोषावितः कचन मेलनतो गुणत्वं
वक्तुर्ययेश वचसि अमिबप्रलम्भौ ॥ [वर-स्त ९१%ो]

अत्र प्रथमप्रदर्शितविशेषोपपादानार्थे सामान्यमुपन्यस्य तत्राऽपि उपपादना पैक्षावां तदुपपादनार्थे विशेषान्तरस्योपमानत्वेन निबन्धनाद्विकस्वरालंकार इति उपपादितमित्यलमितिदिक् ॥

प्रकृते — व्यङ्गचानन्वयेऽलंकारत्वमसंमन्यमाना एते तद्वचावर्तनाय

एतादृशच्यावृत्यर्थमनन्वयालंकारलक्षणेऽव्यङ्गचत्वंविशेषणं पूर्ववत् द्रष्टव्यम् ॥

इति श्रीमदद्वैतविद्याचार्यश्रीमद्भरद्वाजकुलजलिकौस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसृनोः श्रीमदप्पयय्यदीक्षितस्य कृतौ चित्रमीमांसायामनन्वयप्रकरणम्

### तत्त्वालोकः

वाच्यानन्वयलक्षणेऽज्यङ्गचत्वविशेषणमुपादेयमित्याहुः - **एतादशव्यावृत्त्यर्थ -**मिति । तथा च सदशान्तरव्यवच्छेदफलकैकधर्मप्रयोज्येकोपमानोपमेयक मव्यङ्गयं सादश्यम् अनन्वयं इति फलति ।

प्राचाम् – व्यङ्गचानन्वयव्यावर्तकविशेषणा नुपादात्प्रधानभूतानन्वय-स्याप्यलंकारत्वं स्वीकर्तुमुचितमिति अमिमतम् । अयमेव पक्षोऽमिमतः पण्डितराजस्यापि ॥

इति श्रीमद्विकुळतिळकश्रीराममिश्रवंदयेन शोभाक्षनग्रामा(नुगोहस्य)भिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दनाचार्यविदुषस्तन् जेन सीलाम्बा
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशाळायां सरस्वतीग्रासादाख्यायाम्
अळङ्कारशास्त्रप्राध्यापकेन न्यायाळङ्कारच्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगार्यशर्मणा
विर्विते चित्रमीमांसाज्याख्याने तत्त्वाळोकाख्ये
अनन्वयाळङ्कारप्रकरणं समासम्

## अथ स्मरणलङ्कारप्रकरणम्

चित्रमीमांसा

अथ स्मरणालङ्कारप्रकरणम् ।

तत्त्वालोकः

अथ स्मरणालङ्कारप्रकारणम्

यः स्मृतःसर्वपापानि तूलराशिमिवानलः। दग्ध्वा ज्ञानमदाद्देवः त वन्दे वाजिकन्धरम्॥

इत्थं भेदाऽभेदसाधारणसाधर्षम् लान् उपमोपमेयोपमानन्वयान् निरूप्य स्मरणमवतारयति — अथ स्मरणेति । अत्रतावत् -काच्यप्रकाशंकारेण-

'यथानुभवमर्थस्य टाटे तत्सहरो स्मृति:।

इति लक्षितः । स च यद्यपि 'सहशाहष्टचिन्ताद्याः स्मृतिबीजस्य बोधकाः, । इत्युक्तरीत्या यत्र सहशदर्शनास्पूर्वानुभवसंस्कारोद्घोधे सति सहशवस्त्वन्तरस्मृतिः तत्र स्मरणमलङ्कारः । यथा—

भरिवन्दिमिदं वीक्ष्य खेळस्सञ्जनमंजुलम । स्मरामि वदनं तस्याः चारुचञ्चललोचनम् ॥

इरयादे। समन्वेति । अथापि यत्र सदशदर्शनात् सदशसम्बन्धिसारणं तत्र

स्मृतिस्सादृश्यमूला या वस्त्वन्तरसमाश्रया । स्मरणालंकृतिस्सास्यादृन्यङ्गचत्वविशेषिता ॥ इति ।

### तत्त्वालोकः

दिव्यानामि कृतिवस्मयां पुरस्तात् अम्भस्तः स्फुरदरिवन्दचारुहस्ताम् । उद्वीक्य श्रियमिव काञ्चिदुत्तरन्तीं अम्मार्धीत् जलनिधिमन्थनस्य शौरिः ॥

इत्यादी सहशस्मृत्यमावेऽपि गम्यवस्तुस्मृतिपूर्वकं तत्सम्बन्धिस्मृती अन्याप्तिः। एवं रुट्यकेण सहशानुभवाद्वस्वन्तरस्मृतिः, इति स्त्रयित्वा वस्त्वतंसहशमेव इत्युक्तम् , तदपि एकसम्बन्धिशानिविधया स्मृते अन्याप्तिः तस्याश्च—दिन्यानामित्येतदेवोदाहरणं द्रष्टव्यम् ।

तथा — एकावलीकारेण—'सहरां सहगानुभावाद्यत्र स्मर्थेत तत्स्मरणम्' इतिलक्षायित्वा—सहशदर्शनेन विसदशस्यापि स्मरणसंभवात्। यत्र तु सहशं हृष्ट्वा सहशमेव स्मर्थेते तत्र स्मरणालंकारः, इत्युक्तम् । तदिपि उक्तो दाहरणेऽज्याप्तम् अतस्त्वयं लक्षणमाह स्मृतिरिति ।

साद्दरयम्ला साद्दरयज्ञानोहुद्धसंकारप्रयोज्या, वस्वन्तरसमाश्रया—सर्यमाण पदार्थावल्ग्बिनी स्मृतिः अन्यङ्गया चेत् सारणालंकारः । तत्र सर्यमाणेना नानुभ्यमानस्य साद्दर्ये परिकल्पिते सारणस्य-यथा — भवभूतेरुत्तरराम चरिते —

> अतिश्यितसुरासुरप्रभावं शिशुमवलोक्य तवैव तुस्यरूपम् ।

यथा- अपि तुरगसमीपादुत्पतन्तं मयूरं
न स रुचिरकलापं बाणलक्षीचकार ।
सपदि गतमनस्कः चित्रभाल्यानुकीणें
रितिविगलितबन्धे केशपाशे प्रियायाः ॥

### तत्त्वालोकः

कुशिकसुतमलद्विषां प्रमाथे धृतधनुषं रघुनन्दनं सारामि ॥

इति अनुभूयमानेन स्मर्रंमाणस्य सादृश्ये परिकरुपिते स्मृधातुयोगे यथा— कालिदासस्योत्तरमेथे—

> तस्यास्तीरे रचितशिखरः पेशलैरिन्द्रनीलैः कीडाशैलः कनककदलीवेष्टनप्रेक्षणीयः । मद्गेहिन्याः प्रिय इति सखे चेतसा कातरेण प्रेक्ष्योपान्तस्फुरिततटितं त्वां तमेव स्मरामि ॥

इत्यत्र अनुभ्यमानेन मेघेन कीडाशैले साहक्यपरिकल्पनम् इयुभयत्रापि स्मरितना स्मृतिरुपन्यस्ता । तस्या अनुपादानेऽपि वाच्यायमानत्वे एत दुदाहरणता संभवतीति प्रदर्शयति — यथेति । उदाहरित अपि तुर्गेति ।

सः दशरथः मृगयामटन् तुरगसनीपात् अश्वसमीपादपि उत्पतन्तं नृत्यन्तं अथवा ल्यब्लोपे पञ्चमी । अश्वसमीपमागत्य नृत्यन्तं सुप्रहार मपीत्यर्थः रुचिरकलापं मुग्धबर्हम् मयूरं-मह्यां रौतीति मयुरः तं, बर्हिणं पृषोदरादित्वात् साधुः । न बाणलक्षीचकार-बाणलक्ष्यताम् नाकरोत्!

# यथा वा — दिव्यानामपि कृतविस्मयां पुरस्तात् अभ्भस्तः स्फुरदरविन्दचारुहस्ताम् ।

### तत्त्वालोकः

न प्रजहारेत्यर्थ । कृत इत्यत्र ह—सपदीति । सपिट उत्पन्नाविभेवह्रईगती ज्वलिविन्नकोमलम्पूरदर्शनक्षणएव, चित्रमाल्यानुकीर्णे दिञ्यगन्धा धिवा-सितकुसुमस्नजा विल्लिते रितिविगलितबन्धे तस्कालमञ्याजप्रेमनियन्त्रण कण्ठम्रहविस्नस्तबन्धे, प्रियायाःकेशपाशे कचकलापे गतमनस्कः संलग्न-चित्तः तादशकेशकलापमनुस्मृत्येत्यर्थः । उरः प्रभृतिभ्यः कप्(५–४–१५१) इति समासान्तः कप्रत्ययः । अस्य न बाणलक्षीचकारेत्यने नान्वयः ।

अत्र चिषप्रत्ययान्तप्रयोगात् उत्पन्नाविभेवद्वर्हगतोऽवरुविचित्रकोमरु शरीरो मय्रः सपदि अव्या अप्रेमनियत्रणकण्ठमहिबद्धितिप्रियाकेशपाशवासना विकासहेतुः सर्वस्वायमाणः कथं शणरुक्ष्यतां सहेत इति वस्तु व्यवयते ॥

अत्र मुग्धबह मयूर्प्रेक्षणात् तादशबह सदशियाकेशपाशिविषयिणी स्मृतिः । सा च न स्मरितना अभिहिता, किन्तु गतमनस्कः इत्यनेन लक्षितातथाचात्र सदशदर्शनात् सदशधर्मिका स्मृतिः ।

अथ सदशदर्शनाचासदशवस्तुसम्बन्धिनः स्मरणेऽपि स्मतिस्वमुपपद्यते इति ताम्रदाहरति दिव्यानामपि इति।

शीरिः श्रीकृष्णः, दिज्यानामपि-दिवि भवानामपि देवानामपि अप्स रसामपीति वा, कृतविस्मयाम् सीन्दर्यातिरेकेण जनिताद्भृतरसाम् तथा रफुरद रविन्दाभ्यां चारू मनोहरी हस्ती यस्यास्तां पद्महस्तामित्यर्थः । पुरस्तात्—

# उद्दीक्ष्य श्रियमिव कांचिदुत्तरन्तीं अस्मार्भीत् जलनिधिमन्थनस्य शौरिः ॥

### तत्त्वालोकः

अग्रे 'अ-भरतः अम्भसः सकाशात्, उत्तरन्तीं निष्कामन्तीं काचिस्त्रियं, श्रियमि वोद्वीक्ष्य लक्ष्मिवावलोक्य, जलनिधिमन्थनस्य समुद्रमथनम् अस्मापीं त् सस्मार समृयोगे तद्धात्वर्थनिरूपितकर्मत्ववाचकात् अधीगर्थदयेशां कर्मणि [पा.सू.२० ३.४] इति पण्ठी।

अत्र भगवतः श्रीकृष्णस्य अम्भसो निष्कामन्याः पद्महस्तायाः श्रिय दर्शनेन तस्यहरूयाः जन्मान्तरानुभूतायाः श्रियः स्मरणेन तसम्बन्धिनः समुद्र मन्थनस्य स्मरणं जातमिति,इदमपि स्मरणं साहरयमूलकमेवेति स्मृतेरुदा- हरणम् । एकसम्बन्धिज्ञानविधया स्मरणमिति विशेषः ।

नन्वत्र — नायिकादर्शनादेव श्री स्र जातिमिति कथं करुयितुंप शक्यम् ? श्रीप्रतियोगिकनायिकानुयोगिकसादस्यज्ञानं जातिमिति तेन मन्यनं स्मृतमिति वक्तुमशक्यत्वात् इति चेन्न ।

श्रीसाद्दयवत्वेन ज्ञानिवषयस्य न यिकाज्ञानस्य श्रीस्मरणजन कत्वमवद्यं वाच्यमेव । अन्यथा अन्यसदशद्द्यनेन अन्यस्मरणं नोपपन्न स्यात् । अत्र एवात्र-

श्रियमिव काञ्चिदुद्वीक्ष्य जलनिषिमन्थनस्यास्मार्षीत् इति प्रयुञ्जता कविना उद्वीक्षशोत्तरकालिकस्वं जलनिधिमन्थनस्मर्गे परिकल्पितं

एकत्र सदशदर्शनात् तत्सदशधिमका स्मृतिः । इतस्त्र सदशदर्शनात् तत्सर्दशलक्ष्मीयम्बन्धिनो जलनिधि मन्थनस्य स्मृतिः । उभययत्रापि सादश्यम्लकवस्त्व नतरस्मृतित्वमविशिष्टम् । अत एव सदशासदश साधारण्यार्थकतया लक्षणे बस्त्वन्तरग्रहणमर्थवत् ॥

## तत्त्वालोकः

संगच्छते । श्रीस्मरणद्वारै व दर्शनम्य समुद्रमथनस्मरणजनकताया विवक्षोपा स्ट्रद्धतात् । तदेतन्मनसि निधाय उदाहरणे लक्षणममन्त्रयप्रकारमोह — एकन्नेति । एकन्न 'अपि तुरगममीपादि'त्युद्र हरणे महरादर्शनात् चित्र माल्यानुकीर्णविगलितबन्धप्रियाकेशपाशसद्दशमुग्धमयूग्वहैज्ञानात्, तत्सदशक्तिका ताहरावहंसदशकेशपाशपवियिणी स्मृतिः स्मरणम् ।

इतरत्र द्वितीयोदाहरणे 'दिञ्यनामपीत्यादों' सदशदर्शनात् श्रीसदशपद्महस्तनायिकावलोकनात् तत्सदशलक्ष्मीमम्बन्धितः नायिकासदशल्क्ष्मीसंम्तिहेतोः जलनिधिमन्थतस्य समुद्रमथनस्य समृतिः । उभयत्रापि उक्तोद्महरणद्भयेऽपि, साद्वयम् लक्ष्मतस्य समुद्रमथनस्य सक्षात् परंरयावा साद्वयय ज्ञानोद्बुद्धसंस्कारप्रयोज्यस्मृतिस्वयत्वम्, अविशिष्टं समानम् । अत एव सद्दशात् तत्सदशस्य, सदशात्तत्सदशसम्बन्धिनश्च स्मरणे सादश्यप्रयोज्य वस्त्वन्तरस्मृतित्वस्य समानत्वादेव, लक्षणे स्मरणलक्षणे सदशासदशसाधार व्यार्थतया सदशासदशीनयानुगता कं, वस्त्वन्तरम्हणं वर्षत्वन्तरस्वित्र श्वाष्ट्यायोजनम् ॥

एतेन—रुयक - मम्मटविद्याधरादीनां लक्षणमन्यासमिति प्रतिपादितं भवति ।

सौमित्रे ! नतु सेन्यतां तरुतलं चण्डांशुरुज्जम्भते चण्डांशोर्निश का कथा रघुपते चन्द्रोऽयमुन्मीलति । वत्सैतद्विदितं कथं नु भवता धत्ते कुरङ्गं यतः कासि प्रेयसि हा कुरङ्गनयने चन्द्रानने जानकि ॥

## तत्त्वालोकः

यत्तं खण्डनकृता — 'सहशासहशयोः केशपाशजलिधिमन्यनयोः संप्रहाय लक्षणे वस्त्वन्तरप्रहणमर्थवत् ' इति । तत्र 'साहश्य म्ला स्मृतिः स्मरणालंकारः' इत्येतावतेव केशपाशस्मरणस्येव जलिधिमन्थन स्मरणस्यापि संप्रहात् वस्त्वन्तरसमाश्रयत्विवशेषणमनर्थकम् । एकत्र सहश दर्शनोद्बुद्धसंस्कारजन्यत्वेन अपरत्र च सहशदर्शनोद्बुद्धसंस्कारजन्यलक्ष्मीस्मर रणोदुबुद्धसंस्कारजन्यत्वेन च, साहश्यमूलकश्वस्याविशेषात । न हि 'साहश्यमूला इत्युक्त सहश्वेषयेति लभ्यते । येन जलिधिसमृतेः संप्रहः स्यादिति ।

अत्र नागेशभट्टाः – सादृश्यपदस्य नियतसम्बन्धिकतया सम्बन्ध्या कांक्षायामुपस्थितम्मध्माणस्यैवान्त्रयापितः । 'न हि जनकत्वमूला पूज्यता' इत्युक्त पुत्रजनकत्वेन भार्या पूज्यते । अतो 'वस्त्वन्तरसमाश्रया' इत्यावद्यय किमिति चिन्त्यमिदमित्याहुः ।

यदा अस्येव स्मृतिशरीरस्य व्यङ्गवता तदा अलंकार्यत्वमेव नालंकारतेति अभिमन्यमानः अव्यङ्गवत्वविशेषणस्य १योजनमाह —सौमित्रे इत्यादिना ।

सुमित्रायाः अपत्यं पुमान् सौिमित्रिः, स्त्रीभ्यो ढकं बाधित्वा, बाह्वा दिभ्यश्च [पा.स्.४-८-९३] इति इल्प्रत्ययः तस्य सम्बुद्धौ सौिमित्रे।

अत्र श्रुतकुरङ्गसम्बन्धिनः तन्नयनस्य समरणात् तत्सद्य-सीतानयनस्मृतिः तत्सम्बन्धिसीतास्मृतिश्रिति ।

## तत्त्वालोकः

लक्ष्मण ! तरुतलं वृक्षमूलं सेन्यनां ननु श्रीयताम् अहम् अनुजानामि कृतो वृक्षमूलाश्रयणामेति प्रश्ने हेतुमुल्लिलित-चण्डांशुरिति । चण्डांशुः चण्डिकरणः उज्म्भते उद्गलिति । लक्ष्मणः प्रतिविक्ति- रघुपते रामचन्द्र ! निशि रात्री चण्डांशोः सूर्यस्य कथा का दिवा उदीयमानस्य रिवेः रात्री तद्वर्तीप न प्रसजित, अतः चण्डांशुरुज्जुम्भत इति ज्ञान भवतो भ्रम प्वेति भावः

तर्हि को ऽसावुन्मीलति इति चेतत्राह-लक्ष्मणः चन्द्र इति । अयं पुरः परिदंश्यमानः चन्द्रः उन्भीलति-उद्ति । रामः पुच्छिति वत्स इति । वत्स! लक्ष्मण १ भवता त्वया, एतत् अयं दिवाकरः न अपितु निशाकर इतीदं कथं केन प्रकारेण विदितं ज्ञातम्? अनुमानरूपप्रमाणेन ज्ञातमिति लक्ष्मणः प्रतिवक्ति— धत्त इति । यतः यसात् कारणात् कुरकं मृग घत्ते धारयति अतः अयमु दितः चन्द्र एव न सूर्य इति विदितमिति यावत् , एवं च अङ्काधिरोपितमृगः चन्द्रमा एव नार्यमा इति भावः । अथ कुरज्ञ पदंश्रुत्वा तत्सम्बन्धिनयनसदृशनयनस्मृत्या सीतामुखं तन्नयनं च समृत्वा विह्व लितो राम आह क्षासीति । हे प्रेयसि! सत्यवागार्जवरितमिस्सहोपकुर्वती प्रियवदा च सती मां स्वयं प्रीता भजमाना त्वमिति मावः । जानिक जनकनन्दितिसीते, क असि मां परिहृत्य कुत्र वर्तसे । हा इति खेदे ।

अत्र स्मृतेः व्यक्तिप्रकारमाह अत्र श्रृतेति । उक्तोदाहरणे, श्रृतकुरङ्ग बन्धिनः श्रावणप्रत्यक्षविषयमृग-सम्बद्धस्य, तन्त्यनस्य मृगनयनस्य स्मर

किन्त्वेषा न्यङ्गचा, अलंकार्यभृता च । तद्यावृत्यर्थम् अन्यङ्गचत्वग्रुपात्तम् ।

## तत्त्वालोकः

रणात्, तत्सदृशसीतानयनस्मृतिः सीतास्मृतिश्च जायते । अतः सादृश्यज्ञानोद्धुः द्धसंस्कारप्रये ज्यवस् वन्तरसमाश्रयस्मृतित्वमिविशिष्टम्, अथापि न तस्याः वादृ्यत्वं किन्तु व्यद्यानस्वमिति अस्तंकार्यवेषा नस्वसंकारम्ता । अत्र अतिव्याप्तिं परिहर्तुमन्यङ्गयत्वमुपात्तमित्याह् – किन्त्वेषेति ।

अयं भावः — अत्र जायमाना स्मृतिः रामनिष्ठा सीताविरहेण विभा विता, ताहशविरहजन्यसन्तापादिना अनुमाविता उन्माद — वितर्काभ्यां संच। रिता अभिव्यज्यत इत्यस्याः व्यङ्गचत्वम् । अस्याश्च धत्तेकुरङ्गाः यत इत्यनुमानालंकारः उपस्कारकः । अतएव चात्र स्मृतेरलंकार्यता ।

यद्यपि — प्रियालम्बनः निशासमयोद्दीपितः सन्तापादिना अनुभावितः सन्मादेन च संचारिणा परिपोषितः विप्रलम्भः प्राधान्येनात्र व्यज्यते । अथापि ध्वन्यमानस्य भावस्य प्राधान्ये सत्यपि पर्यन्ते विप्रलम्भदिरसाभिन्यञ्ज कत्वं सर्वसम्मतमिति न स्मृतेरलकार्यस्वव्यपोहः । अत एव च एतादृशोदा हरणव्यावृत्यर्थमव्यङ्गचत्वविशेषणोपादानं समुचितम् ।

मुख्य व्यङ्ग्यस्यानलंकारतयैव पंसिद्धेः । वाक्यार्थस्य च रसाचङ्ग नथा सर्वाभ्युपगतत्वात् ॥ .

प्राचीनैस्तु — व्यङ्गचोपमाव्यावर्तकविशेषणानुपादानात् प्रधानी भ्तोपमादेरप्यलंकारत्वं स्वीकर्तुमुचितम् तद्नुरोधेन च नव्यैः रसगंगाधर कारादिभिः व्यङ्ग चत्वालंकारत्वयोः विरोधाभावः प्रतिपादितः ।

### तस्वालोकः

यतु - यदगीत्यादिना चित्रमीमांसाखण्डनकृता — सौमित्रे ननु सैञ्यतामित्यत्र स्मृते: ज्यङ्गयत्वमभ्युपगम्य अलंकार्यत्वं निराकृतं तदिष मन्दम् । वाच्यार्थापेक्षया प्राधान्यादलंकार्यत्वम् अभिज्यज्यमानविष्रलम्भापेक्षया उपस्का-रकत्वं चेति विरोवाभावान् । यत्क्षेत्रेत्रं निर्मितः रसगंगाधराख्योः ग्रन्थः विस्मृतः । तत्र हि भावव्वनिस्वरूपनिरूपणावसरे-

'अस्तु वा प्राधान्येन ध्वन्यमानस्यिप भावस्य प्रान्ते रसाभिन्यञ्ज-कत्वम्, इत्युक्तम् 'तदनुरोधेनापि स्मृतेरलंकार्यस्य न परिहापितम् ।

किंच-प्राधान्याप्राधान्ये चारुत्वोत्कर्षतदभावनिबन्धने इति तु ध्वनि कारादीनामपि सम्मतम् । अत एव च-ध्वनिकृताः प्रथमोद्योते-उक्तम्

'चारुग्वोन्कर्षनिबन्धना हि वाच्यव्यक्तययोः प्राधान्यविवक्षा'इति । एतेन कंचित् व्यक्तयत्वेऽपि तस्य चारुत्वाभावः प्रतिपादितो भवति । इत्थं सित व्यक्तचत्वालंकारत्वयोः विरोधो नास्ति। परन्तु प्राधान्यमनुभवति व्यक्तय तत्सामानाधिकरण्येन अलंकारत्वसत्ता परं विरुद्धचते इति ] तु पण्डितराजस्याकृतम् ।

इदमेव समीचीनः । यतश्च ध्वनिकःरेण —

'स ह्यर्थो वाच्यसामर्थ्याक्षितं वस्तुमात्रमल्ज्ञाराः रसादयश्चेत्यनेक प्रभेदप्रमित्रो दर्शियप्यते'

इति अभि द्वता व्यक्तग्रत्वालकारत्वयोः अविरोध एवध्वनितः ॥

अथापि-ग्रन्थकृता- 'कचिद्रग्रङ्गयप्रधाना सा व्यङ्गगस्य वस्त्वलकार रसरूपतया त्रैविध्यात्' इति वदता व्यङ्गग्रत्वज्ञानारत्वयोः विरोधो नाभ्युपगत

अत्युचाः परितः स्फुरन्ति गिरयः स्फारास्तथामभौधयः तानेतानपि विश्रती किमेपि न क्वान्तासि तुभ्यं नमः । आश्रयेण मुहुर्युहुः स्तुतिमिति प्रस्तौमि यावङ्कवः ताबद्विश्रदिमां स्मृतस्तव भुजः वाचस्ततो मुद्रिताः ॥

€त्यमःनस्य भूसम्बन्धिनः भूभृभदुजस्यतिर्न साद्यय मुलेति नात्र स्मरणालंकारः ।

### तत्त्वालोकः

इति प्रतीमः । एवं च यत यत्र अव्यङ्गचत्विविशेषणमुपादीयते तत्र तत्र प्रधानव्यङ्गचव्यावर्तकमेवाव्यङ्गचत्वविशेषणमिति न खण्डनावश्यकतेत्यव— धेयमिति प्रागेवानेकवारं प्रत्यपीपदाम ॥

स्मृतौ साद्दययम्, छत्विविशेषणात् साद्दयेतराऽदृष्टचिन्त। दिकारणां — कुरिता स्मृतिः नास्या छंकारस्य विषय इत्याद्य — अत्युच्चा इत्यादिना ।।

परितः समन्तात्, अत्युच्चाः अत्युक्तताः, गिरयः शैलाः स्पुरन्ति प्रकाशन्ते दृष्टिगोचरा भवन्तीत्यर्थः । तथा स्काराः विस्तीर्णाः अम्भोधयश्च समुद्राश्च परितः स्फुरन्ति । तान् गिरीन्, एतान् अम्भोधीनिष बिस्रती वहन्ती किमिष ईषदिष, न श्रान्तासिन क्लान्तिस एवंविधाय तुभ्यं नमः इति आश्चर्यण मुहुर्मुहुः उपलक्षितस्सन् यावत् भुवः स्तुर्ति प्रस्तौमि तावदिमां सगिरिसागरां, भुवं मूर्मि बिश्रत् धारयन् तव भुजः स्मृतः, ततः तदुत्तर—क्षण एव वाचः मूस्तुतौ प्रवृत्ता गिरः, मुद्रिताः प्रतिरुद्धा इत्यर्थः । पउपादयति—स्तूयमानस्येति ।

किन्तु स्मृतेः सञ्चारिभावस्य भूभृद्विषयरतिभावाङ्गत्वात् प्रेयोऽलकार ।

#### तत्त्वालोकः

अयं भावः--

भुवं स्तोत्रयितुं प्रवृत्तस्य कवेः एकसम्बन्धिज्ञानविधया भूपतेभुजस्मरणं यज्जातं न तत् ।। दृश्यनिबन्धनम्, भपि तु उद्बोधकान्तरसमवधान निबन्धनमतः अस्मिन्नुदाहरणे न सारणमलंकारः इति ।

ति कोऽत्रालंकारइति पर्यनुयागे आह-किन्दिति । अयमभिसिन्धः म्विषयकश्रमसिन्ध्विः ज्वादिज्ञानप्रयोजकसश्चेलसागरादिगतीन्तत्यादिचिन्ताविशे थेण विभाविता अन्नतिगात्रनिश्चलत्वादिना अनुभाविता रत्यभिव्यक्षिता च स्मृतिः भ्रूरूपदेवतादिविषये प्रवृत्तत्वात् 'व्यभिचार्यक्षितो भावः' इत्युक्तरीत्या व्यज्यमाना सती भावतां नीता राजविषयकरितभावस्य अङ्गभूतेति प्रयो लंकार इति ।

एवं च-'अत्रत्यस्मृतेः'इत्यस्य सारतिना वाच्या या स्मृतिः तस्याः इति नार्थः किन्तु भ्विषयैव विभावादिभिरभिव्यज्यमाना या स्मृतिः तस्या इत्यर्थः ।

किश्च-निह अभिव्यज्यमानाया रतेः रितभावाङ्गत्वे एव प्रेयोलंकार इति नियमोऽस्ति । अपितु भावस्य भावाङ्गत्वेऽपि प्रेयोलंकारतेति । अन्यथा 'अहो सं रणदुन्दुभिः', इत्येकावलींकारोदाहृतपद्ये अहो इति वागारम्भानु भावेन सूचिता स्मृतिः व्यभिचारिभाव एव, इति विद्याधरेणोपपादिते

सित मिल्लिनाथस्रिगा—प्रेयो।लङ्करस्य तु विषयः इति व्याख्यातं कथं युज्येत । अतश्च एकावलीकाराद्यनुरोधेन अत्र स्मृतेः व्यज्यमानायाः इति राङ्गरवोपपादनं प्रनथकृता कृतमिति कृतोऽपसिद्धान्तता ।

एवं तर्हि रितस्मृत्योः उभयोरिमिव्यक्ती रतेः स्मृतेर्वा भावान्तराङ्गत्व मुच्यत इति चेत् प्रीत्या स्मृतेरिभव्यक्तिश्चित् स्मृतेः भावस्य भावान्तराङ्गत्वमुष् पाद्य प्रेयोलंकारता, स्मृत्या प्रीतेः अभिव्यक्तिश्चित् स्मृतेर्भावस्य भावान्तराङ्गत्व मुपपाद्य प्रेयालंकारता वाच्या । अत्र तु भूविषयकप्रीत्येव तद्भृतमहीधर समुद्रादिवहनविषयकस्मरणं तद्भ्याजेन भूस्तुतिः । स्तुत्वेच तद्गुणानु सम्धानापेक्षा । गुगानुपन्धानं च प्रीतौ सत्यामेवेति स्मृतेः राजविषयरित भावाङ्गत्वोपपादनं नायुक्तम् ।

एवं तर्हि—स्वेनैव निर्मिते कुवलयानन्दे प्रेयोलंकारत्वमुपपादयता अस मेव श्लोकमुदाहृत्य— अत्र प्रभुविषयरतिभावस्य वसुमतीविषयरतिभावोऽङ्ग मिति उपपादितं कथं युज्यतामिति न शङ्कयम । तत्र काव्यप्रकाश रादिमतप्रदर्शनायोक्तत्वात् - उक्तं चात्रैव प से प्रकाशकारेण-अत्र भ्विषयो रत्याख्यो भावः राजविषयस्य रतिभावस्याङ्गमिति ।

पतेन — चित्रमीमांसाखण्डनकृता यदुक्तं-यदपीत्यादिना 'प्रेयो छंकारता' इत्यन्तेन तत्सर्वं मनान्तरा नवछोकननिबन्धनम् आग्रहमूछं चेत्यव गन्तव्यम् ।

तथाहि-' नहात्र स्मृतिर्भावः । त<sup>र्</sup>याः स्मरितना वाचकेनाभि धानात्, नहि वाच्यस्य व्यभिचारिणो भावत्वं वक्तुं युक्तम् । व्यभिच य ज्ञितो भ वः' इति सिद्धान्तस्य भङ्गापकेः इति तदयुक्तम् ।

### तत्वालोकः

न हात्र स्मृतिगदोपदानमात्रेण भुजविषयिकैव स्मृतिरिममतेति राजाज्ञा न वा अन्थकृता भुजस्मृतिः राजविषयकरितमावस्याङ्गगृतेति अभिहिता — यमंशमादायोक्तदृषणं सम्बद्ध स्थात् प्रत्युत स्मृतेः सञ्चारिमावस्येति स्पष्टमुपाददता भूविपयकरत्यभिज्यञ्जिता महीधरधारणादिविषयक ध्याना-दिखपचिन्तया विभावितां आश्चर्याभिज्यञ्जितश्रन्नतिगान्ननिश्चलत्वादिन्। अनुभाविता स्मृतिः देवताविषये प्रवृत्ता सती अभिव्यज्यत इति व्यभि चार्यञ्जते भावः इति संकितितोऽपि संचारिषु पठिता राजविषयकरतिभावं प्रत्यङ्गभूतेति प्रेयोलंकार इति उपपादने प्रवृत्तिगिति स्पष्टं प्रतीतेः उक्तदृषणं चिन्त्यभेव।

अत्र दृष्टान्तःवेनोपात्तम्-

'अत्रानुगोदं मृगयानिवृत्तः तरङ्गवातेन विनीतरवेदः । रहस्त्वदुत्सङ्गनिषण्णमूर्घा स्मरामि वानीरगृहेषु सुप्तम्'॥

इति सर्वस्त्रकारोदाहृतं यत्पद्यं तदिप विषमम् । अत्रानुगोदम्' इत्यत्र वानीरगृहस्वापस्मणस्य वाच्यत्वमेव ।पुष्पकमारुद्यं छंकातोऽयोध्यां प्रस्थितो रामः गोदावरीतीरे स्वेनैवानुभूतं वानीरगृहस्वापं स्मृतवान् । तादृशस्वाप स्मरणे च गोदावरीतीरवृत्तिवानीरगृहादेः पुनरवछोकनोद्धुद्धसंस्कारः तज्जन्या च स्मृतिर्वाच्येव । न त्वन्या स्मृतिः विद्यते पूर्ववत् । अत्र तु वाच्यभूतभूमृ द्वजस्मरणापेक्षया मिन्नायाः भ्विषयकस्मृतेः तिद्वभावादिना अभिव्यवितरस्ती स्युपादयि । शक्यत्वात् ।

# स तथेति प्रतिज्ञाय विसृज्य कथमप्युमाम् ।

### तस्वालोकः

एवं —निवत्यादिना या आशङ्किता सापि स्वकपोठकरिपतेत्र न स्वण्ड्यमानग्रन्थवलायातेति नन्त्रित्यारभ्यः.....वाच्यमित्यन्तं चिन्त्यमेव।

तथा-मम्मटोक्तिमनूद्य तद्मन्थिवरोधोद्भावनं मन्थान्तरानाकलनिब-न्धनम् । एकावछायादौ अभिव्यज्यमामानायाः स्मृतेः भावान्तराङ्गत्वोपपा-दनात् । तद्व्याख्यातृभिरपि सत्यपि सञ्चारित्वे भावान्तराङ्गत्वे प्रेयोछंकार वस्योपपादनाच ।

एवं अपिचेत्यादिना—कुवलयानन्दो ग्णादितरीतिविस्मरणामिधानं तदिष न युक्तम् —कुवलयानन्दे प्रकाशकारानुरोधेन रतेः राजविषयरत्य क्रवमुपपाद्य प्रयोलंकारतोपपादिता । अत्र तु एकावलीकारानुरोधेन रत्यभि व्यक्तितायाः स्मृतेः राजविषयरतिभावा तत्वेन प्रयोलंकारता प्रतिपादितेति कुतो वा विस्मरणम् । निह सर्वेषु प्रन्थेषु एकमेव मतम् उपादेयमिति नियमः । तथा सति - 'अनुरागवती सन्ध्या' इव्यत्र वामनाभिप्रायेण।यमा क्षेपः । भामहाभिप्रायेण तु समासोक्तिरि अवतरणप्रदिशनं लोचनकृत कृतं विरुध्येत । अतथा न कस्यापि सन्दर्भस्य विस्मरण प्रसक्तिः । प्रत्युत पण्डितराजस्य विस्मृतिः 'सौभित्रे ननु सेव्यताम्' इत्यत्र प्राधान्ये सत्यपि रसाभित्यञ्जकत्वोक्तेरिति पूर्वमेव प्रतिपादितम् इति। तत्प्रकरणोदितं सर्वमिष खण्डनमसमञ्जसमेवेति वोध्यमिति दिक् ।

एवं चिन्तोद्वद्धसंस्कारप्रयोज्या स्मृतिर्थत्र तत्रापि नायमकंकार इति तां प्रत्युदाहरति स तथेति ।

ऋषीज्न्योतिर्मयान् सप्त सस्मार स्मरशासनः॥

अत्र चिन्तामूला स्मृतिः । विच्छित्तिविशेषाभावा-न्न कश्चिदलंकारः । एतदुभयव्याद्यस्यर्थे साद्दयमूलेति विशेषणम् ।

### तत्त्वालोकः

सः त्रकृतः, शास्तीति शासनः कृत्यल्युटो बहुलम् [पा सू ३,३,१३] इति बहुलग्रहणात् कर्ति ट्ल्यु । स्मरस्य शासनः महेश्वरः तथेति प्रतिज्ञाय उत्तप्रकारेण करिष्यामीत्युक्त्वा उमां कथमपि कृच्छेण विसुज्य प्रेष यित्वा, तस्यां गाढानुरागादिति भावः । ज्योतिर्मयान् ज्योतिस्वरूपान् ताद्वर्षे मयट् । सप्त सप्तसंख्याकान् ऋषीन् सप्तर्षित्वेन ग्रुपिसद्धान् मरीचि प्रमुखान् सस्मारं अस्मार्षीत् ।अत्र ज्योतिर्मयानित्युक्त्वा एषां कामरूपत्वं ध्व न्यते तेन जङ्गम—स्थावराद्यात्मकशरीरपरिग्रहशक्तिरस्तीति बोध्यम् ।

अत्र किंम्ला सप्तर्षीणां स्मृतिः ? स्मृतिसद्भावेऽपि अलंकारता कुतोने त्याशंकायामाह — अत्र चिन्ताम्लेति ।

पूर्वसिन् उदाहरणे व्यङ्गयां व्यभिचारिभ्तां स्मृतिमादाय प्रयोलंकारता भन्न तु न कश्चिदलं हारः अपि तु वस्तुमात्रमिति विशेष इति भावः । एतदुभयविषस्मृतिव्यावृत्त्यर्थे सादश्यम् लेति विशेषणं लक्षणघटकस्मृतौ उपात्तमित्याह — एतदुभयेति ।

## चित्रमिम्।सा

एवमेते नेदामेदसाधारणसाधम्यमूला अलंकाराः प्रदर्शिताः ॥

इति श्रीमदद्वैतविद्याचार्यश्रीमद्भरद्वाजकुरुजरुधिकीस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसूनोः श्रीमदप्पय्यदीक्षितस्य कृतौ चित्रमीमांसायां स्मरणारुङ्कारप्रकरणम्

### तत्त्वालोकः

उपसंरित एवमिति इदमुपलक्षणम् उपमायां संन्माविताः मेदाः इहिंप संमवन्तीत्वस्य । इत्थं च उपमो-पमेयोपमा-नन्वयस्मरणान मेदाभेदसाध।रणसाधर्म्यमूलकत्वमित्युक्तं भवतीति दिक् ॥

इति श्रीमद्तिकुळतिलकश्रीराममिश्रवंश्येन शोभाक्षनग्रामा(नुगोहल्य)मिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्द्नाचार्यविदुषस्तन्जेन सीताम्या
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशालायां सरस्वतीप्रासादाख्यायाम्
अलङ्कारशास्त्रपाध्यापकेन न्यायालङ्कारच्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगार्यशर्मणा
विरचिते चित्रमीमांसाज्याख्याने तत्त्वालोकाख्ये
स्मरणालङ्कारप्रकरणं समासम्

[ इति प्रथमो मागःसम।प्तः ]

# चित्रमामांसा-तत्वालोकयोः कारिकोदाहरणप्रमाणादिसूचा

|                           | पुटसंख्या |                             | पुटसंख्या |
|---------------------------|-----------|-----------------------------|-----------|
| अ इति भगवतो               | 386       | अतिरस्कृतवाच्येभ्यः         | 53        |
| अकारेणोच्यते.             | 386       | अत्युचाः परितः              | 640       |
| अकारो वै सर्वा            | 385       | अत्र उपमितिकिया             | 214       |
| <b>अकृ</b> त्सार्वधातुक   | 335       | अत्र वाक्यस्य               | 445       |
| अक्षराणामकारो             | 385       | अत्र व्योम्नः ता <b>द</b> श | 233       |
| अखण्डमण्डल:               | 106       | अत्रानरे कुसुम              | 435       |
| ,, 142                    | , 247     | अत्रानुगोदं                 | 643       |
| अखण्डशक्ति                | 449       | अथ पिनत्रमताम्              | 201       |
| अगस्त्येदयो विष           | 287       | अथवा नेहशीचर्चा             | 43        |
| अग्नितीर्थं               | 463       | अथवा नेहशी                  | 44        |
| अङ्गाङ्गिभावावस्थानं      | 176       | अथात उपमा नाम               | 774       |
| अङ्गारे शतधा घौते         | 69        | अदर्शनमश्रवणम्              | 185       |
| अङ्गान्यभूषितान्येन       | 333       | अदर्शनं होप:                | 192, 249  |
| अङ्गानि शृङ्गार           | 577       | अदस्सुरेन्द्र <u>स</u> ्य   | 507       |
| अचला <b>इब</b> विद्वांसः  | 579       | अद्य या मम                  | 615       |
| अजाद्यदन्तं               | 16        | अद्य या मम                  | 616       |
| अत इनिठनौ <sup>17</sup> 1 | , 546     | अधिकरण <del>ाच्चे</del> ति  | 372, 378  |
| अतश्च स्वस्य              | 467       | <b>अ</b> घीगर्थदयेशां       | 634       |
| अतत्वतोऽन्यथाभावः         | 85        | अन् .                       | 333       |
| अतिकृपणोपि जन्तुः         | 178       | अन्तःपुरीयसि                | 377       |
| अतिशयित                   | 631       | अन्तर्वहि:पुरः              | ∠0        |

|                         | 4         | 4                          |                         |
|-------------------------|-----------|----------------------------|-------------------------|
|                         | पुटसंख्या | • *                        | पटसंख्या                |
| अनन्तपु <i>ष्</i> पस्य  | 454       | अ प्रत्ययात्               | 7                       |
| अनन्तरत्नप्रभवस्य       | 119       | . ,अप्रतीतगुण              | 480                     |
| . 1                     | 123, 401  | अप्रसिद्धोपमानं            | 48 <b>9</b>             |
| अनन्तरं फलं             | 229       | अचलानां श्रिय              | 455 <b>, 457</b>        |
| अनरवतकनक                | 122       | अभवन् वस्तु                | 237                     |
| . ,,                    | 532       | अभिधेयफलज्ञान              | 10                      |
| अनाक्षारितपूर्वी यः     | 498       | अभिवन्द्य चन्द्र           | 2                       |
| ं अनुगति <b>रू</b> पम्  | 586       | अमिहिन्ति हन्त             | 521                     |
| अनुदात्तङितः            | 335       | अमितगुणोऽपि                | 120                     |
| अनुपममेतद्वस्तु         | 116       | अमीभिस्संसक्तैः            | 217                     |
| 238,                    | 242, 486  | अयं क इत्यन्य              | 328, 332                |
| अनुभ <b>वन् नव</b>      | 520       | अयं पद्मासना               | 468                     |
| <b>अ</b> नुभावविभावानां | 13        | अयं प्रमत्तमधुपः           | 228                     |
| अनुमानमपि               | 42        | अयमपि समासः                | 354                     |
| अनुल्बणत्वात्           | 63        | अयमैन्द्रीमुखं पश्य        | 154                     |
| अनैकमन्यपदार्थे         | 336       | अरण्यान्मनुष्ये            | 477                     |
| अ <b>ने</b> कार्थस्य    | 443       | अरत्ना <b>लो</b> कसंहाय    | 200                     |
| अन्योन्यमेव यत्र        | 526       | अरविन्दमिदं                | 630                     |
| . •                     | 569       | अर्थभेदेन शब्दाः           | 136                     |
| अन्योन्येनोपमा          | 553       | अर्थशक्तेरलं <b>कारः</b>   | 458                     |
| अन्यं निषिध्य           | 181       | अर्थशक-यु <b>द्धवम्</b> तु | <b>49</b> , <b>4</b> 58 |
| अपां यदि न्वक्          | 238       | अर्थस्य व्यञ्जकत्वे        | 62                      |
| अपितुरगसमीपात           | 632       | अर्थसा <b>म्यशब्द</b>      | 134                     |
| -                       |           |                            |                         |

|                           | पुटसंख्या    |                               | पुटसंख्य        |
|---------------------------|--------------|-------------------------------|-----------------|
| अर्थानामौपम्ये            | 556          | अहमेव गुरुः                   | 164             |
| अलंकारशिरोरतं             | 77           | अहो पूर्णसरो यत्र             | 45              |
| अलंकारस्य कवयः            | 155          | आकर्णय सरोजाश्चि              | 216             |
| अलंकारान्तरगतां           | 136          | आकाशे तारकं                   | 436             |
| अळंकारान्तराणां           | 235          | आक्षिप्त एवांलंकारः           | 446             |
| अलंकृतीनां बह्वीनां       | 176          | आक्षेप उपमानस्य               | 230             |
| अवयवशक्ति                 | 450          | <b>आ</b> च्छादितायत           | 434             |
| अवयवसमुद <b>ाय</b>        | 450          | आतरचोपसर्गे                   | 229             |
| अविबक्षितसामान्या         | 3 <b>3</b> 0 | आनङ्ऋतोद् <u>व</u> न्द्वे     | 551             |
| अविशेषेण यच्छास्त्रम्     | 158          | आनन्दमन्थर                    | 66              |
| अष्टानां लोकपालानां       | 512          | भाभीक्ष्ये णमुद्धव            | 55 <sub>4</sub> |
| असति बाधके प्रमाणान       | j 383        | आशास्यमन्यत्                  | 478             |
| असति बाधके                | 51           | थाशिषि लिङ्लोटौ               | 478             |
| असाबुद्यमा रूढः           | 4 33         | आविकं सन्धिनी                 | 386             |
| असार्देश्यविवक्षातः       | 585          | इगुपधाज्ञात्री                | 335             |
| अ <b>सिमात्रसहायो</b> ऽपि | 190          | इज्याध्ययनदानानि              | ³26             |
| असौ मरुच्चुम्बित          | 301          | इतराण्यापि रक्षांसि           | 162             |
| अस्तिभवन्तीपरः            | 191          | इति विज्ञापिती                | 494             |
| अस्त्येव कचिदुद्वेगः      | 107          | इतिवृत्तं तु काव्यस्य         | 12              |
| अस्याः सर्गविघी           | 226          | इत्याह युक्तं वि <b>दुर</b> ः | 616             |
| अस्यासमेयगुण              | 462          | इत्येवमा <b>दि</b> रुदिता     | 238             |
| <b>अ</b> हमेव गुरु: 98    | , 570        | इत्येवमादिसौभाग्यं            | 513             |

|                             | प्टसंख्या    | पुट                                    | संख्य        |
|-----------------------------|--------------|----------------------------------------|--------------|
| इदंपरः तत्परः               | 386          | उद्गर्भहूणरमणी                         | 197          |
| इन्दुरिन्दुरिव श्रीमान्     | 205          | उद्भवन्तम्रदितार्चिर्ष                 | 248          |
| इवादिधर्मलोपे               | 349          | 11                                     | 371          |
| इवादे रुपमेयस्य             | 349          | उत्पतन्निप चाकाशं                      | 132          |
| इवेन सह समास: 266           | 354          | उतो त्वस्मै तन्वं                      | 479          |
| इवे प्रतिकृतौ 331,          | 336          | उदकस्योदः                              | 491          |
| ,,                          | 365          | उदेति सविता ताम्रः                     | 527          |
| इवेन समासः                  | <b>3</b> 53  | उद्धृतासि वराहेण                       | 72           |
| इह तु पद्मपत्र              | 427          | उन्नतं <b>पद्</b> मवाप्य               | 405          |
| इह च साहर्य                 | 390          | <b>उपघे</b> यसंकरेऽपि                  | <b>5</b> 6   |
| इह नमय शिरः                 | 5 <b>5</b> 7 | ङपपदमति <sup>ङ</sup> 37 <sup>5</sup> , | 376          |
| इहोपमेयीकरणमेव              | 214          | <b>उपमादेर्व्य</b> ज्ञचस्य             | 444          |
| ईषदसमाप्ती 363,             | 368          | उपमानतया होके                          | 488          |
| ईषत्ताम्रजटाम               | 363          | <b>उपमानादाचारे</b>                    | 334          |
| ईषदसमाप्तिविशिष्टार्थ       | 368          | 372,                                   | 3 <b>8</b> 7 |
| उ क्तार्थानामप्रयोगः        | 185          | उपमानानि सामान्य                       | 184          |
| उच्यते काम                  | 508          | 207, 310,                              | 317          |
| उत्पन्नेंऽपि वाक्यार्थे 3   | 31, 45       | उपमानं यत्र स्यात्                     | 516          |
| <b>उ</b> त्खातद्रुममिव      | 281          | <b>उपमाप्रतिभो</b> त्प <b>त्ति</b>     | 160          |
| उत्तरपदे इत्युक्तेः         | 360          | उपमाने कर्मणि च 374                    | 372          |
| <b>उत्तरो</b> ण्ठमन्तर्मुखं | 28           | उपमानेन यत्तत्वम्                      | 135          |
| उत्सर्गसमानदेशाः            | 146          | उदमानेनोपमेयस्य 138,                   | 137          |
| उत्ससर्ज तथा तेज:           | 212          | उपमानोपमेयत्व <sup>524</sup>           | , 86         |

|                               | पुरसंख्या       | प                                   | टसंख्या     |
|-------------------------------|-----------------|-------------------------------------|-------------|
| उपमानोपमेयत्वे                | 586             | एको हि दौषो                         | 624         |
| उपमानोपमेय <b>योः</b>         | 230             | एतावति प्रपश्चे                     | 619         |
| उपमाया बुधैरेते               | 307             | एवंजातिगुणद्रव्य                    | 196         |
| उपमा रूपकंचेव                 | 209             | ए <sup>व</sup> तहिं द्वाविमौ        | 320         |
| उपमितं व्याघादिभिः            | 326             | एवं वादिनि देवर्षीं                 | 48          |
| उपमितिकिया नाम                | 210             | एवं वादिनि                          | <b>4</b> 27 |
| उपमैका शैल्बी                 | 78              | एष च ना प्राप्तेषु                  | 146         |
| उष्ट्रमुखमिवेति               | <b>337</b>      | एष सत्यं राजा                       | 109         |
| उपस्कुर्वन्ति तं सन्तं        | 98, 40 <b>0</b> | एष विन्ध्याचल                       | 483         |
| उपाददे तस्य सहस्र             | 129; 189        | एषैव च यदा सकलेन                    | 101         |
| उपाददे तर्य सहस्र             | 131, 404        | औत्पत्तिकस्तु                       | 767         |
| उपोढरागेण विलोल               | 148             | औरपत्तिकस्तु 268                    | , 267       |
| उमयपाप्तौ कर्म                | 8               | कथम्पातोम्बुधा 517,                 | 485         |
| उभयमेव वदन्ति                 | 74              | कदाचनस्तरीरसि                       | 453         |
| उमयार्थप्रतिपादन              | 447             | कनिन्युवृषि                         | 144         |
| उभौ यदि व्योम्नि              | 115             | कमलमि वमुखं                         | 137         |
| 79                            | 233             | करोति कंसादि                        | 433         |
| उमौ यदि व्योम्नि              | 604             | कर्णाक्षिदन्तच्छद <sup>53</sup>     | 31,553      |
| उल्लसित <b>कु</b> सु <b>म</b> | 579             | कर्तर्युपमाने                       | 373         |
| उहास्य काल                    | 435             | कर्तृकर्मणे <b>ाः</b>               | 7           |
| ऋदुपाधाचाक्छपि                | 75              | कर्तु. <b>क्य</b> ङ्म <b>लोपश्च</b> | 331         |
| एकप्रयत्नोच्चार्याणां         | 13              | ,, 353                              | 3, 373      |
| एकस्य वा त्यञ्जास्य           | 72              | करूर हु गर्भ                        | 51          |

|                             | पुदस्ख्या |                              | पुटसख्या |
|-----------------------------|-----------|------------------------------|----------|
| कर्मणि च                    | 8         | कि <b>यन्तस्</b> सन्ति       | 274      |
| कर्मणो रोमस्थ               | 21        | किरति प्रकरं                 | 99       |
| कर्मण्यण्                   | 300       | किरति प्रकरं                 | 430      |
| कर्मधारयवत्                 | 370       | कि <b>ल सं</b> माव्यवार्तयोः | 297      |
| कर्मधारयवदुत्त <b>रे</b> षु | 390       | कीर्तिः काकति                | 104      |
| कर्मधारयक्तवे प्रयोजनं      | 390       | कुञ्जवृक्षान्तरे             | 483      |
| कला शिल्पे                  | 431       | कुतोऽपि लक्षित:              | 423      |
| कलिन्दजानीरभेर              | 409       | कुमुददलदीधितीनां             | 242      |
| कविमतिरिव                   | 518       | कुशायाच्छ:                   | 366      |
| कविव्यापारो हि              | 13        | कृत्तद्भितसमासेभ्यः          | 198      |
| कषादिषु यथाविधि             | 372       | 317,                         | 343      |
| कस्तूरिका <b>मृगाणां</b>    | 117       | <b>कृत्तद्भितसमासाश्च</b>    | 390      |
| कान्ता ननस्य                | 526       | कृत्य <del>र</del> युटो      | 645      |
| कार्याजनिर्विशेषोक्तिः      | 21        | <b>कृ</b> त्याश्च            | 75       |
| कालकूटं वत्सनाभः            | 164       | कृदति <u>्</u> ङ             | 7        |
| कालिका योगिनी               | 495       | कृदिकारादिकत्तन: 2           | 97,363   |
| काव्यशब्दोऽयं               | 12        | कैकेयि कामाः                 | 52       |
| काव्यशोभाकरान्              | 89        | कैलासगौरं दृषं               | 309      |
| किं यदेवोपमानं              | 355       | क्षणो व्यापारवैकल्ये         | 19       |
| किञ्च यदविवक्षित            | 18        | क्षीरोदवेलेव                 | 491      |
| किञ्च का व्यानि             | 106       | क्यचि च                      | 335      |
| किमिहोदाहरणं                | 311       | कचिद्वाध्यतया 29,            | 4.       |
| कियद्वा <i>ग</i> त्रह्म     | 414       | कचित्तु निष्पन्नेव           | 225      |
|                             |           | •                            |          |

| पुट                          | संख्या       |                          | पुटसख्या              |
|------------------------------|--------------|--------------------------|-----------------------|
| क्रचित्पुननिष्पन्नमेव        | 231          | गुणरनध्यै:               | 474, 503              |
| खिमव जलं बलिय <sup>571</sup> | , 168        | गुरुः गीष्पति            | 14                    |
| खमिव जलं 223,                | 203          | गोपी इत्यादी प्रशि       | केया <sup>52</sup>    |
| गगनं गगनाकारम् 357,          | 583          | गोपाळनरहिताया            | 52                    |
| गगनपुष्पमिवास्य              | 626          | गोस्तनाभक्ले             | 164                   |
| गङ्गेव प्रबहतु 479,          | 510          | गोस्त्रियोरुपसजन         | ह्य 311               |
| गच्छ।म्यच्युत                | 51           | ग्रध्नामि काव्य          | 481                   |
| गते तत्र भ्रातरि             | 28 <b>9</b>  | यसमानमि <b>वौ</b> जांसि  | $60_0$                |
| गद्यं पद्यं च मिश्रं च       | 10वृ         | ननिधायं निहित            | 374                   |
| गन्धस्येदुःपूति              | 534          | चकास्ति वदनै             | 487.                  |
| गन्धेन सिन्धुर               | . 605        | चिकतहरिणले               | ান্ত <sup>169</sup> 1 |
| गर्वमसंवाद्यम्               | 174          | चकोर्य एव चतुः           | राः 190               |
| गर्वमसंमाह्य <b>मिम</b>      | 216          | चण्डालैरिव               | 510                   |
| गहनमप्रात                    | 496          | चण्डा <b>लश्च</b> दरिद्र | <sub>श्र्य</sub> 510  |
| गिरिरिव गजराजोऽव             | 223          | चण्डी कात्यायनी          | 297                   |
| गिरिरिव गजराजः               | 572          | चन्द्रबिम्बादिव          | 97                    |
| गुडादिभ्य उपमान              | 369          | चन्द्रबिम्बादिव          | 114                   |
| गुणिकयाभ्यां नाम्ना च        | 138          | ,, 2                     | 244 , 515             |
| गुणत्वजातेरेकत्वात्          | 2 <b>0</b> 7 | चन्द्रमय्खैनिशा          | 255                   |
| गुणदोषी बुधो गृह्धन्         | 125          | चन्द्रारविन्दयोः         | 209                   |
| गुणबाहुरुयतश्च               | 247          | चामीकरं च शुभ्रं         | ਚ 309                 |
| गुणवचनबाह्मणादि              | 198          | चारुत्वोत्कर्षतो         | 253                   |
| गुणशब्देन यावान्             | 342          | चित्तबृत्तिविशेषाः       | 43                    |

|                              | पुटसख्या           |                               | पुटसख्य।                |
|------------------------------|--------------------|-------------------------------|-------------------------|
| चित्रं शब्दार्थमेदेन         | 65                 | तरिदुज्वलहेति                 | 290                     |
| चिन्त्येऽत्र चित्रवर्गे      | 75                 | ततस्तं भ्रियमाणं              | 174                     |
| चूडामणिपदे ६ ते              | 200                | तचद्वस्तुनिष्ठासाधार <b>ण</b> | 344                     |
| छ।यावःतो गतव्यालाः           | 135                | तथा णिनौ समासे                | <b>3</b> 49             |
| जटानेयं वेणीकृत              | 2(0                | तथा यस्य च भावेन              | 361                     |
| जनको ह वैदेह:                | 476                | तद्दितकगमनस्य                 | <b>2</b> 9              |
| जनयित्र्याः कुरुाल्याः       | 142                | तदस्यास्त्यस्मिन्             | 548                     |
| "                            | 182                | तदिदं विश्वं चित्रं           | 85                      |
| जनस्य तस्मिन्                | <b>52</b> 5        | तदे शर्थमात्रनिर्मासं         | 22                      |
| जन्मना द्वितीयो              | 269                | तद्धिज्यञ्ज कत्वं             | 42                      |
| जातं तुण्ड दशनविहीनं         | 228                | तत्परावेव शब्दार्थी           | 25                      |
| जाति-प्रमाण धर्म             | <b>9</b> 9         | तंत्र कविसमये                 | 490                     |
| जातिरप्राणिनाम्              | 177                | तत्र काकागमनम्                | 321                     |
| जातिसादृश्यादेः              | 344                | तत्र तस्येव 2                 | 359                     |
| ज्यानिनादमभि                 | 494                | तत्र प्रत्ययैकतानता           | 21                      |
| ज्योत्स्ना तमिस्रा           | 165                | तत्रासंमावितार्थेन            | 486                     |
| ज्योत्स्नेवनयनान <b>न्</b> द | 171                | तत्राऽसंभविनो                 | 517                     |
| ज्ञाने मौनं क्षमा            | 113                | तद्वल्गुना युगपत्             | 169                     |
| <b>টি</b> ভৱা <b>ળ</b> ञ्    | 266                | "                             | <b>53</b> 5             |
| ढुं दु <b>क</b> त्वा हि 9    | <sup>7</sup> , 610 | <b>;</b> ;                    | 576                     |
| दुदुलन्तो मरीहसि 381         | , 388              | तद्वल्छप्तापि धर्मस्य         | <b>348</b> <sup>-</sup> |
| ञमन्ता ङ्ढ:                  | 296                | तद्वचपदेशा <b>धिकरणम्</b>     | 594                     |
| न ए <b>त उपादो</b> ाः        | <b>5 1</b> ,       | तद्वेषोऽसदशः                  | 474                     |

|                            | पुटर  | संख्या                           | पुटसख्या |
|----------------------------|-------|----------------------------------|----------|
| तद्वेषोऽसद्यः              | 505   | तृजकाभ्यां कर्तरि                | 8        |
| तन्मध्ये भगवानेकः          | 4[2   | तृतीयतुरुयव्यावृत्ति             | 570      |
| तपोबीजप्रमावैः             | 456   | तेन काकतालीयं                    | ₹21      |
| तमश्रूदे रजः               | 467   | तेजस्विनां यद्भत्                | 462      |
| तया विश्वद्वानन            | 285   | तेन तस्योपमेयवं                  | 94, 357  |
| तयोरेव कृत्यक्त            | 308   | तेन तुल्यं कियाचेद्वं तेः        | 191      |
| तरलं लोचनयुगलं             | 102   |                                  | 361      |
| तिलङ्गकाल                  | 479   | तेषामसुराणां तिस्रः              | 380      |
| तवाननसमश्रन्द्र            | 490   | तै: महीधरादयो                    | 300      |
| त्तसाद्रजतमदक्षिण्यः       | Ę 2i3 | तोयान्तस्थां महीम्               | . 72     |
| तस्य द्विपानां             | 527   | त्यदादिषुदशोऽनालोचने             | 317, 217 |
| तस्य भावस्त्वतली           | 342   | त्रसंचुषाराद्रि                  | 291      |
| तस्यापत्यम्                | 266   | त्रिविष्टपं तत्खलु               | 378      |
| तस्यापनोदाय 588,           | 476   | त्रैलोक्यनगर।रंम                 | 373      |
| तस्याः तीरे                | 632   | त्वत्कीर्तेःपुरतो भाति           | 165      |
| तापं करोति सोत्कम          | į 258 | त्वदङ्गमार्दने                   | 199      |
| तारा <b>पुटभू</b>          | 421   | त्वदाननमधीराक्षम्                | 181      |
| तात्कालिको विशेष           | : 584 | स्वमिव कोऽपि                     | 382      |
| तिलतण्डुल <sup>224</sup> , | 226   | त्वमेव देव पातालम्               | 153      |
| दुलया सम्मितं              | 315   | त्वरया हर्षरागादेः               | 505      |
| तुल्यार्थः 351             | , 153 | खल्लोचनसमं पद्मं                 | 167      |
| तुल्यार्थे विहिता          | 362   | <sup>त्वष्</sup> टानाम स देवानां | 129      |
| तुष्यतु दुर्जनः            | 114   | दर्पान्धगन्धगज                   | 407      |
|                            |       |                                  |          |

|                             | पुटसंख्या   |                            | पुटसंख्या  |
|-----------------------------|-------------|----------------------------|------------|
| दहरउत्तरेभ्य:               | 5 <b>95</b> | द्वन्द्वान्ते श्रमाणस्य    | 86         |
| दाम्नीशंस                   | 183         | द्धन्द्वात्परं श्रयमाणंस्य | 208        |
| दारिद्रयमप्रदानेन           | 132         | द्वर्योगुणस्वे ब्यापार     | 11, 16     |
| दावाग्निदम्भाना             | 212         | द्वारं द्वारमटन्           | 132        |
| दिगादिभ्योयत्               | 3           | 11                         | 626        |
| दिवाकराद्रक्षति             | 627         | द्विवचनविभज्योपपदे         | 333, 617   |
| दिश्यहरेर्भुखः              | 521         | द्वेष्योऽपि सम्मतः         | 507        |
| दिव्यानाम् पि               | 631         | घ मीदनिच् केवसात्          | 198        |
| <b>9 9</b>                  | 633         | धर्मार्थकामाः              | 587        |
| दुःस्वाभितप्तस्य            | 471         | धर्मींऽर्थ इव              | 109        |
| दूरादयश्चक्रनिभस्य          | 482         | , 123 173                  | 174 552    |
| दूरान्तिकाथै:               | 130         | धातोः कर्मणः               | 5, 377     |
| दूरान्तिकार्थभ्यो           | 130         | ध्वनिगुणी <b>भू</b> त      | <b>5</b> 6 |
| दूरे तिष्ठन् देवदत्तः       | 112         | न केवलं भाति               | 583        |
| दूर्वाकाण्डमिव              | 135         | न च शब्देनोपात्तं          | 265        |
| दूष् <b>यं</b> स्थुलं       | 529         | नञो ८स्त्यर्थानां          | 601, 210   |
| दूष्याद्यं वस्त्र           | 529         | नत्वस्समोऽस्ति             | 388        |
| <b>ट</b> क्हशवतुषु          | 368         | नन्दकुलकाल                 | 201        |
| <b>दृष्टिधींदेर्शनाक्षि</b> | 370         | न नित्यमस्मिन्             | 112        |
| देवकी पूर्वसम्ध्याय         | 52          | ननु शब्दार्थी              | 12         |
| देव देवः क्षितिं            | 616         | ननु तैलनिषेक               | 218        |
| देवीं बाचमुपासते            | 199         | ननुषमीयते                  | :08        |
| <b>बृतेरिसन्</b>            | 3           | नन्दिप्रहि                 | 441        |

| पुदसख्य।                    |             | पुट                               | सख्या       |
|-----------------------------|-------------|-----------------------------------|-------------|
| न पद्मं ग्रुखमेवेदं         | 179         | निर्वाणभू यिष्टम्                 | 426         |
| नपुंसके भावेक्तः            | 204         | निर्विशेषं न सामान्यं             | 120         |
| न माषाणामश्नीयात्           | 240         | ,                                 | 294         |
| नयने शिशिरीकरे तु           | 398         | निवृत्तव्यालसंसर्गः               | 151         |
| नरसिंह महीपाल               | 283         | निर्विष्टेऽपि बहि <sup>९</sup> ने | 471         |
| नव पलाञ्चपलाश               | 67          | निष्ठा                            | 308         |
| न लि <b>ज</b> नचने          | 107         | निरशेषच्युतच <b>न्द</b> नं        | 26          |
| न लि <b>न्न</b> यचने        | 511         | निष्ठयूतोद्गीर्णवान्तादि          | 298         |
| नलिन्य इव                   | 554         | नीरक्षीरनय(द्यत्र                 | 226         |
| न सोऽन्ति प्रत्ययो          | 3           | नीरसस्तु प्रबन्धो                 | 16          |
| नात्रोपमानोपमेय भावे        | 208         | ., 273                            | 401         |
| नानालंकारसंस्रहिटः          | 176         | नी <i>लोत्</i> पल <b>मिति</b>     | 201         |
| नामि                        | 156         | नृणां यं सेवमानानां               | <b>3</b> 30 |
| नारीयते सफत्न सेना          | 3 79        | नृपं तमावर्तमनोज्ञ                | <b>29</b> 9 |
| नासाग्रन्यस्दनयनः           | 22          | नेत्रेरिवोत्पर्छः                 | 136         |
| निदानज्ञस्य भिषजः           | <b>35</b> 0 | नौवयोधर्मविषम्ल                   | 311         |
| निपाता <b>इचो</b> पसर्गाश्च | 144         | न्यकारोऽह्ययमेव                   | 59          |
| निपाताद्योतकाः              | 318         | न्य भावितवाच्यः                   | 38          |
| निपेतु स्यादिव 97,          | 517         | पङ्कजं पश्यतः                     | 220         |
| निपेतुरास्यादिव             | 484         | पङ्कोऽस्त्री कर्दम                | 527         |
| निरुपादनसंभारं              | 101         | पक्ष्म स्त्राद्यवयवे              | 19          |
| निरूप्यमाणं कविना           | 249         | पश्चतीर्थानि                      | 463         |
| निरूढा उक्षणा:              | 455         | पदविह्वलताकापि                    | 56          |
|                             |             | 42                                |             |

|                                       | पुटसस्या    | पुटस <b>ल्ब</b>                |
|---------------------------------------|-------------|--------------------------------|
| पदार्थः पदार्थनान्वेति 186            | 311         | पिता मात्रा                    |
| <b>प</b> दार्थद्वय रृत्ति             | 355         | पितासमाराधन 546                |
| पदे जुहाति                            | 158         | पितुर्नियोगात् 584             |
| पदैकदेशरचना                           | 418         | पीतचन्दनमर्केष्टम् 141         |
| पद्मं मुक्त्वा गता                    | 20          | पीनो देवदत्तः दिवा 46          |
| <b>पद्मासनसन्नि</b> हितः              | 488         | पुंगोगादाच्यायां 52            |
| परस्पराक्षिसादृश्यम्                  | 370         | पुङ्जीभूतमिव 110               |
| परस्परोपकारेण                         | 176         | पुमान् स्त्रिया 370            |
| परिप <b>न्थिमनोरा</b> ज् <sup>य</sup> | 328         | पुरतस्तु पुरोऽप्रतः 67         |
| पर्यायो यदि पर्यायेण                  | 20          | पुष्पं प्रवास्रोपहितं 240, 516 |
| पलाशमुकुल                             | 227         | पुष्पधन्वा विजयते 456          |
| पशवः पाशिताः                          | 35 <b>0</b> | पूर्णा च पौर्णमासीच 236        |
| प <b>रयनीलो</b> त्पल                  | 501         | पूर्णा छप्ताच सा 348           |
| परय निश्चल                            | 422         | पूजनं पुरिरेपोः 379            |
| परम मृगो धावति                        | 371         | पौरुषेयापौरुषेययोः 269         |
| ्पश्यात्र नलिनी                       | 420         | प्रकरणस्य 442                  |
| परयामि हो वने                         | 520         | प्रकारबचनेथास्त्र 351          |
| पलाशः किंग्रुके                       | 68          | प्रकारे गुणवचनस्य 390          |
| <b>पाण्डो</b> डर्चण्                  | 141         | प्रकारोऽन्यो गुणीभूत 17, 50    |
| <b>पाण्डचोऽयमंसा</b> पित              | 140         | प्रकारोऽयं गुणीमृत 62, 400     |
| पाण्डयोऽमसार्पित                      | 183         | प्रकृतस्य निषेघेन 258          |
| पातालिमव                              | 468         | प्रकृताप्रकृतोभयं 137, 147     |
| पार्थनाशम्रदिताः                      | 295         | प्रकृतिजन्यबोंघे 342           |

|                              | पुटसंख्या |                          | पुटसंख्या |
|------------------------------|-----------|--------------------------|-----------|
| <b>प्रकमस्यान्य</b> थात्वेन  | 474       | प्रासादैगेपुरै:          | 436       |
| प्रणयिनो निशमय्य             | 380       | प्रिय <b>स्थिर</b>       | 617       |
| प्रतिप्रहीतुं प्रणयि         | 426       | प्रेयः पराङ्गं भावस्य    | 10        |
| प्रतिवस्तुप्रभृतिः 137       | 210       | प्रेयः प्रियतरा          | 616       |
| प्रतीतिव्यवहाराभ्यां         | 383       | प्रेयो गृहागतं           | 616       |
| प्रथम् तावत्                 | 239       | ण्यान्तरस्य              | 460       |
| प्रतिपद्विधाना पष्ठि         |           | द <b>ुल:कृष्णपक्षे</b>   | 495       |
| प्रधान गुणभावा               | 17        | बहुत्रीहिर्व्यि          | 4         |
| प्रधानेऽन्यत्र               | 253       | बालेन्दुवक्राणि          | 486       |
| प्रभामहत्या                  | 514       | बाष्पेक्षिणि             | 296       |
| प्रमदसम्मदी हर्षे            | 167       | बाष्पदिग्घेक्षणं         | 488       |
| प्रयुक्तमप्यस्त्रं           | 3მ6       | बाह्वादिभ्यश्च           | 636       |
| प्रयु <del>व</del> तानामिदम् | 5         | ब्रह्मणः प्रणवंकुर्यात्  | 385       |
| प्रवातनी <b>ले</b> त्पल      | 560       | ब्रह्मन् मेरुगिरौ        | 352       |
| प्रवाहस्य स्वतः              | 118       | ब्रह्माण्डानि जले यत्र   | 414       |
| प्र <b>वृद्धौ</b> हीयते      | 509       | ब्राह्मणेभ्यो दिष        | 154       |
| प्रसिद्धेरनुरोधेन            | 193       | भणितिरिवमतिः             | 564, 598  |
| प्रस्तुतस्य यदन्यवं          | 236       | भवतः प्रतिबिम्बेन        | 606       |
| प्रहरविरतौ मध्येवा           | 54        | भवत्पादाश्रयादे <b>व</b> | 576       |
| प्राक्केक्यीत:               | 52        | भवदपराधिस्सार्धम्        | 200       |
| प्रातिस्विकरूपेण 203         | 356       | भवानिव महींपाल           | 107       |
| प्राधान्येनव्यपदेशा          | 135       | भवानिव मद्दीपाल          | 512       |
| 219, 225, 235,               | 253       | भाग्याभावत्              | 473       |

|                             | पुदसख्य।       | पुर                          | <b>.</b> सल्या |
|-----------------------------|----------------|------------------------------|----------------|
| भीमकान्तैर्नृप              | 288, 502       | मिता <b>ःदुआदि</b> म्यः      | 379            |
| भ्योयवयसामान्य              | 195            | मुखरूपमिदं वस्तु             | 349            |
| भूमनिन्दाप्रशसासु           | 546            | मुखेन निष्कलंकेन 97,         | 215            |
| <b>भृशमत्य</b> ी            | 35             | मुखेन निष्क उकेन             | 189            |
| भेदकर <sup>३</sup> ऽपिनिवते | 341            | मुनिद्रमःके रिकतः            | 409            |
| अमधार्मिक                   | 47             | मुक्ता तुमीकतिकम्            | 240            |
| <b>अभिमरतिम्</b>            | 256, 432       | <b>मुक्</b> ताफलेषु          | 333            |
| भ्रान्तापन्हुतिः            | 179, 259       | मुक्ताभिस्सिकेल              | 276            |
| मध्येव्योम स्फुरति          | 15             | मृति ५थ(नवसुधा               | 362            |
| मन्त्रादिवद्वा              | 344            | मौलिः पंय तके रोषु           | 130            |
| मन्थौदनसक्तु                | 19             | यं त्वं पालयसे               | 326            |
| मन्दःकवियशः                 | 266            | यंपस्यन् दीपदर्श             | 372            |
| मन् <b>यु</b> देन्येकती     | 295            | यः पुर्वे कापि वाक्यार्थे    | 101            |
| मन्येनिजस्खलन               | 456            | यच्चेतोहारि साधर्य           | 136            |
| मलय इव जगति                 | 264            | यच्चोराणाम् <sup>318</sup> , | 326            |
| महतोय-महीयांस <u>ौ</u>      | 415            | यतश्च निर्घारणं              | 164            |
| महेश्वरः≂यम्बक एव           | 385            | यतो यत्र साक्षात्            | <b>4</b> 26    |
| मान् बध दान्                | 4              | यित्त्रिञ्चत्काव्य           | 71             |
| माङि छङ्                    | 132            | यत्तु प्रहरविरती             | 57             |
| मानाधीना मेयसिवि            | <b>द्रः</b> 86 | यत्वरः स शब्दार्थः           | 396            |
| मायानिश्चल                  | 71 .           | यन्।मिदायाः                  | 447            |
| मालिन्य <b>मब्</b> ज        | 628            | यत्र कस्यचित्                |                |
| मालोपमेति सेयं              | 171            | यत्रार्थःशब्दोवा 37,         | 73             |

|                          | प्टसं ख्या | पुट                      | संख्य |
|--------------------------|------------|--------------------------|-------|
| यत्र यत्किञ्चित्         | 203        | यद्भनतानां सुखमयः 332,   | 331   |
| यग तद्वद्रकेकारैः        | 155        | यद्वेदादी स्वरः प्रोक्तः | 385   |
| ,, 214,                  | 603        | यद्यपि रसाभावादिः        | 425   |
| यत्र तेनैव तस्य          | 208        | यद्यर्थोक्तौ च           | 234   |
| यत्र विशेषविशेषण         | 432        | यद्भिवक्षितसामान्यं      | 329   |
| यत्र वा प्रत्युत         | 447        | यमका दिनिबन्धे तु        | 74    |
| यत्र शब्दशन्त्या         | 100        | यशसि तव विकसिते          | 410   |
| यत्रैकस्मिन् वाक्ये      | 66         | यश्चोभयोः समोदोषः        | 159   |
| यथाऽसाहइये 351           | , 364      | यस्तपोवनमितिमुनिभिः      | 202   |
| यथा त्रं गुणवान्         |            | यसादवस्तुसंस्पर्शि       | 63    |
| यथादयश्च तत्प्रयोजक      | 352        | यस्मिन् विशेष            | 624   |
| यथा प्रह्लादन।त्         |            | यस्य गर्न्धं समा         | 407   |
| यथा हरिस्तथा             | 352        | यस्याज्ञा शिरसोह्यते     | 349   |
| यथेव वा शब्दाः           | 340        | यस्यातिशयवान् 486,       | 517   |
| <b>थथौत्तरमु</b> पमानस्य | 123        | या पुमाख्या पुंयोगात्    | 52    |
| <b>यदप्य</b> नूतनोल्लेखं | 155        | यामे प्रीतिः पुष्कराक्ष  | 615   |
| यदा रसभावादि             | <b>6</b> 8 | यावान् वा अयमाकाशः       | 94    |
| यदा यमुषमानांशः          | .111       | "                        | 596   |
| यदा पुन्स्यं लोकात्      | 111        | यान्त्यामुहुर्विलित      | 279   |
| यदा स्वसमवेतोऽत्र        | 343        | युत्यागमनेच भवान्        | 412   |
| यदि कि श्चिद्भवेत्       | 230        | युधिनिसर्गल 126, 543,    | 574   |
| यदि शेषो भवेद्वक्ता      | 117        | येन ध्वस्तमनोभवेन        | 152   |
| यद्यपाकाशशब्दः           | 347        | येन ना प्राते योविधि 135 | 156   |

|                            | प्टसं ख्या | 1                              | पुटसंस्या |
|----------------------------|------------|--------------------------------|-----------|
| ये रसस्याङ्गिनो धर्माः     | 89         | राजाहस्सिविभ्यः                | 3, 141    |
| यैर्देण्टोऽसि तदा          | 458        | राम गवणयोः                     | 292       |
| योगरूढ़स्य                 | 453        | ,,                             | 209       |
| योगादू दिर्बलीयसी          | 451        | राज्ञ: पूज विधिं               | 137       |
| यों जनत्रयविस्तीणा         | 463        | रात्रियामस्तृरीयः              | 496       |
| योनौ ज़लाबतारेच            | 477        | रुद्रो वा एष यदि मः            | 212       |
| योपघादुरूपोत्तमात्         | 33         | <b>रूपकादिर</b> छंकार          | 90        |
| रक्षोहागमलघु               | 479        | रूपयौवनलावण <u>्य</u>          | 333       |
| रजोभिःखन्दनो               | 124        | ल <b>ङ्काषु</b> रात्           | 621       |
| ,, 127, 538,               | 544        | <b>लक्षणघटकदलानां</b>          | 87        |
| रजः कृष्यास्ति             | 292        | <b>लक्ष्मीविलोकनो</b>          | 418       |
| रतिर्देवादिविषया           | 10         | लिङ्गेर्युदः संभृत             | 293       |
| रमणीयार्थप्रतिपादकः        | 16         | छपि युक्तवत्                   | 332       |
| रत्नं स्वजातिश्रेष्ठोऽपि   | 119        | <b>छम्मनु</b> ष्ये             | 332       |
| रत्नरिमच्छटोद्धासि         | 155        | ,,                             | 332       |
| रसाक्षिप्ततया यस्य         | 75         | लोकोत्तर <b>च</b> मत्कार       | 483       |
| रसाभावादितात्पर्ये 🧳       | 25, 78     | लोकोऽयमबिरोषज्ञ:               | 108       |
| 91                         | 292        | ल्युर्च                        | 204       |
| रसभावादि विषय              | 63         | वक्त्रंपद्ममिव                 | 575       |
| रस-भाव-तदाभास              | 418        | वत्काद्यौ चित्य                | 500       |
| रसभावीतदाभासी              | 617        | वक्त्रास्ये वदनं तुण्डं        | 228       |
| रसा <sup>न्</sup> तराण्येक | 4          | वज्रहस्तः पुरन्दरः             | 212       |
| राकायामकलंकंचेत्           | 2 36       | <b>व</b> जंमुक्ता ृंप्रवार्लंच | 240       |
| राजतेमिहिरेण नभः           | 199        | वदनमिदं न सरोजम्               | 181       |

| पुटस <del>ख</del> ्या         |                              | पुटसस्या |
|-------------------------------|------------------------------|----------|
| वदान्योना न्योऽस्ति 605       | वितरति गुरुः प्राज्ञे        | 431      |
| वरा विभूषा संस्रिष्टः 175     | . विद्या तपश्च               | 466      |
| वराहः कल्याणं 71              | विद्युत्वन्तं रुलित          | 143      |
| वर्णादनुदात्तात्तोषधात् 311   | विनश्वरोऽस्तु नित्यो         | 269      |
| वर्ण्योपमानधर्माणां 195, 308  | विभावनुमावव्यमि              | 406      |
| वन्गुस्थाने मनोज्ञेच 169      | विभ्रमर <del>स्त्वर</del> या | 505      |
| बसुधामहित 150                 | विभ्राजसे मकर                | 509      |
| वस्तुतो भिन्नयोः 264          | विमर्छं वदनं                 | 277      |
| वस्त्वन्तरमनयोः 526, 539      | विरलास्तादशाः                | 274      |
| वस्त्वन्तरमस्त्यनयोः 569      | विरुद्धे <b>नो</b> पमानेन    | 135      |
| बागर्थाविव सम्प्रक्ती 140     | विबक्षितं तु सामान्यं        | 330      |
| वागर्थाविव सम्पृक्तौ 266      | विवृतोक्तिः                  | 53       |
| वाक्यार्थेनैव 182             | विशन्तु विष्टयः              | 468      |
| बाच्यवाचकचारुत्व 17           | विशिष्टोक्त्यनुसारेण         | 6        |
| बाच्य बाचक लक्षण 43           | विशेषस्सो <b>ऽ</b> पि        | 20       |
| वाच्यामिप्रायेण 214           | विशे यस्य कल्पित             | 117      |
| वास्यालंकार वर्गे: 15,252,274 | विषयस्या <b>नुपादानत्</b>    | 234      |
| वाताय कपिला 363               | विष्णुच-द्रेन्द्र            | 289      |
| वादेकींपे समासे सा 323,376    | विस्रब्धघातदोषः              | 402      |
| वामे मरकतत्रयामा 373          | विहीनतिलकेव स्त्री           | 90       |
| वाहि वात यतः 16, 252          | वीतोपमानौति                  | 526      |
| वाहि वात यतः 457              | त्ति द्यानां पदार्थानां      | 563      |
| विच(द्प्राहसमूह: 579          | वृथाचरसि किं भृंग            | 381      |

| ક                             | सस्या  |                              | पुटसख्या |
|-------------------------------|--------|------------------------------|----------|
| ष्ट्रथाचरासे किं              | 381    | शब्दार्थशक्त्याक्षिप्तोंऽपि  | पे 54    |
| वृथा मम <sup>भ्रम</sup> ति    | 285    | शब्दार्थी सहितौ              | 12       |
| वेला कालेच                    | 492    | शब्दाभिधेयालंकार             | 65       |
| वैकटिकाएवहि                   | 43     | शमो दर्शने                   | 380      |
| वैकल्पिकेष्वपि                | 355    | ः रीरं तावदिष्टार्थ          | 12       |
| व्यक्तचं स्य प्रतिभा          | 53,274 | शरीरमात्रेणनरेन्द्र          | 477      |
| व्यक्त्य य यत्राप्रा          | 53,273 | शर्करादिभ्यो णू              | 366      |
| व्धिक्रवार्थस्य प्रधा         | 64     | शशिनोमहणात्                  | 473      |
| व्यज्यन्ते वम्तुमात्रेण       | 100    | शस्त्री स्यामा इत्यादी       | 355      |
| व्यतिरेको विशेषश्चेत          | 191    | शान्दीह्याकांक्षा            | 46       |
| व्यतिरेके उपमिति              | 215    | शास्त्रारम्भेषु सर्वत्र      | 9        |
| व्यमिचारिरसस्थायि             | 70     | शस्त्रैकदेशसम्बद्ध           | 76       |
| व्यापार उपमानाख्य             | : 204  | शिलायाद:                     | 366      |
| ब्यावृत्तिर्घ्यवहारी वां      | 261    | शिवो वा विष्णुर्वा           | 285      |
| न्युष्टं प्रयाणं च            | 528    | गुक्कैःस् <b>त</b> ता ैः     | 528      |
| शंखो निधौ                     | 363    | शुद्धसामान्यरूपत्वम्         | 170      |
| शब्दचित्रं वाच्यचित्रं        | 66     | शैरवं यत्साप्रकृतिः          | 193      |
| शब्दतोऽर्थतो वा               | 145    | शैला इवोन्नताः सन्तः         | 189,215  |
| शब्दप्राधान्यमाश्रि           | 11, 12 | <b>रथेनप</b> क्षपरिधूसरा     | 292      |
| शब्दस्वरूपम्                  | 267    | श्रीमत्काशी <sup>पु</sup> री | 463      |
| शब्दार्थवर्त्य <b>लंकाराः</b> | 66     | इलेषमर्यादया                 | 519      |
| शब्दाधिक्यात्                 | 210    | श्रोतृिकया हि                | 5        |
| शब्दार्थशरीरं तावत्           | 12,13  | श्रीतत्वं चोपमाने            | 341      |
|                               |        |                              |          |

|                       | पुटसं            | ख्या                            | पुटसंख्या |
|-----------------------|------------------|---------------------------------|-----------|
| षष्ठी होबे            | 7                | सहशाहष्ट                        | 630       |
| षिद्गौरादिभ्य:        | 183              | सद्य: परुत्                     | 169       |
| संज्ञायाम्            | 332              | सचस्तु तत्क्षणे                 | 169       |
| संग्बोघनान्तं         | 361              | सद्यो मुण्डितम <del>त्त</del> . | 197, 519  |
| संभावना यदीत्थं       | 239              | सधर्मेषु तन्त्रप्रयोगः          | 137       |
| संयोगादिभि: 432       | 2, 437           | सन्तुलोके सुवर्णीद्र            | 105       |
| संसृष्टिरितिविज्ञेया  | 176              | स्फायितश्चि                     | 144       |
| स आत्मनो वपाम्        | 213              | स्फुटमुथीलंकारौ                 | 149       |
| सकल कलं पुरम्         | 108              | सपीतवासाः                       | 471       |
| सकल करुं              | 134              | सप्तमीविशेषणे                   | 3         |
| सकर्षन्महतीं सेनां    | 187              | सप्तम्या जनेर्डः                | 167       |
| संकुचिन्त सरोजानि     | <del>1</del> 565 | सप्तम्युपमानपूर्व               | 336, 337  |
| सच्छायाम्भोजवदना      | : 126            | मानकतृकयोः                      | 350       |
| 11                    | 568              | समाननाम <b>रूप</b>              | 268       |
| ,, 534,               | 573              | समानान्ययोश्च                   | 368       |
| सच्छि <b>नमृ</b> लः   | 69 397           | समारुताकस्पित                   | 106 499   |
| सञ्चारिणः प्रधा       | 617              | समासाच तद्विषयात्               | 319       |
| स तथेति प्रतिज्ञाय    | 644              | ,, 320                          | 324 393   |
| सति घर्मिणि           | 319              | समासे खळु भिन्नेव               | 311       |
| संत्पुष्करद्योतितरङ्ग | 147              | समुच्चयोपमा                     | 552       |
| सत्वपि सम्भवे         | 155              | <sup>स</sup> मुनिर्लाच्छितः     | 278, 470  |
| सत्यर्थे पृथगर्थायाः  | 68               | स मुच्चयेच व                    | 326       |
| सहक्सहश               | 368              | सम्बन्धिशब्दः सापेक्षः          | 27        |
| सदशस्य वृतीयस्य       | 568              | सम्भव <sup>र्</sup> येकवाक त्वे | 475       |

| पुटसंख्या             |                |                                   | पुटसंख्या        |
|-----------------------|----------------|-----------------------------------|------------------|
| संभवव्यमिचाराभ्यां    | 92             | साधम्यंपदस्य                      | 231              |
| स ययौ प्रथमं प्राची   | i 188          | साधम्योत्स्वादुता                 | 329              |
| सरसिजमिदमाननं 5       | 57, 611        | सामान्यस्य भेदकः                  | 352              |
| सर्वे सर्वेण सारूप्यं | 105            | साभान्यशब्दभेदः                   | 479 <b>,</b> 516 |
| 246,                  | 499            | सायं स्नानमुपासितं                | 41               |
| सर्वनाम्नां च बुद्धिस | q 334          | सा स्यादनन्वयाख्या                | 210, 586         |
| सर्वपथीना:खळ          | 157            | सिद्धं तु यस्य गुणस्य             | 342              |
| सर्वप्रातिपदिकेभ्यः   | 331            | सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे           | 268              |
| सर्वश्च शब्दः         | 184            | सीतां सन्तर्जयन्तीः               | 592              |
| सर्वार्थाभिघान        | 269            | सुगन्धिनयनानन्दि                  | 534, 572         |
| स वाचको विशेषाण       | it 359         | सुगन्धि <b>न</b> यनान <b>न्दि</b> | 129              |
| सविता विधवति          | 128            | सुत <b>नु</b> रियं                | 487, 516         |
| 538, 566              | 577            | ं सुपर्वपर्वतोभाति                | 40               |
| सविशेषणे हि विधि      | 228            | सुपि च                            | 156              |
| ससञ्जुरश्वक्षुण्णान   | i <b>†</b> 194 | सुपोधातुप्रातिपा <b>दिकयोः</b>    | 390              |
| सह सुपा               | 354            | सुप्ति <b>ङ्वचन</b>               | <b>5</b> 9       |
| सद्यथे वाच्य          | 30             | सुमनाः पुरपमाळःयोः                | 350, 451         |
| स्थिताःध्रणम्         | 18             | सुरभि:वाच्यवत्                    | <b>6</b> 8       |
| स शिशून् किल          |                | <b>बुक्तमुक्ताफ</b> ल             | 485              |
| सा किलाश्वासिता       | 296            | सूर्योशुसम्मीलित                  | 1 <b>0</b> 6     |
| सा तेन जगृहे          | 280            | सैषा सर्वत्रवकोक्तिः              | 35, 239          |
| साहरयं न द्रव्यम्     | 196            | सोरःदीद्यदरोदीत्                  | 211              |
| सादृश्यस्य च वस्तुःवं | 195            | सौमित्रे ननु                      | 636              |
| साधर्म्यमुपमामेदे ं   | 230            | स्त्र ीनेमिर्नाप्रिधः             | 588              |

|                                      | पुदसख्य । |                             | पुट     | सख्य |
|--------------------------------------|-----------|-----------------------------|---------|------|
| स्त्रीगगच्छति                        | 511       | हंसीवधवलश्चन्द्रः           | 98, 99, | 105  |
| स्त्रीवगच्छति                        | 107       | <b>हरस्तु</b> किश्चित्      |         | 426  |
| स्पृतिः तादृश्य                      | 63        | हरुश्र                      |         | 331  |
| स्याद्रवः पुष्पम्                    | 292       | <b>हरुदन्</b> तात्सप्तम्याः |         | 167  |
| स्याद्रपुस्सुन्दरमपि                 | 120       | हस्तामामहस्तादय:            |         | 167  |
| स्युरु <b>चरपदे</b> त्वमी            | 360       | हिमबान् निषधो               |         | 71   |
| स्बुरुत्तरपदे व्याघ्र                | 326       | हायनान्तयुवादिभ्यः          |         | 333  |
| खतस्सिद्धन                           | 103       | हिरण्यकशिपु                 |         | 438  |
| खयं च बल्लवाताम्र                    | 136       | हीनताऽसम्भवः                | 106,    | 511  |
| खस्य स्वेनोपमा                       | 596       | हृदयस्य प्रियः              | 87,     | 351  |
| स्वेदं मूत्र पुरीषं च                | 407       | हृदयस्य हुल्लेख             | 87,     | 351  |
| <sub>ह्</sub> सीव धवलाकीर्तिः<br>98, |           | हृद्भगसिन्ध्वन्ते           |         | 119  |

## चित्रमीमां ना-तत्वालोकन्याख्यागतानां **प्रन्थानाम्** अकारादिकमसूची

| ग्रन्थनाम                |       |      |       |       | पुर               | :सं <del>स्</del> या |
|--------------------------|-------|------|-------|-------|-------------------|----------------------|
| अभिधाननाममाला, [         | अमरः] | 7    | 1, 76 | , 129 | , 292 326         | 327                  |
| अलंकारमणिहार:            |       |      |       |       |                   | 579                  |
| <b>अ</b> ळंकारसर्वस्वम्  |       |      |       |       | 230, 534          | 609                  |
| अलं <b>कार</b> सुधानिषिः |       |      |       |       |                   | 63                   |
| उ <b>त्रामचरितम्</b>     |       |      |       |       |                   | 631                  |
| उद्योत:                  |       |      |       |       |                   | 354                  |
| एकावली                   |       |      |       |       | 381, 438          | 602                  |
| करुपतरु:                 |       |      |       |       | <sup>5</sup> , 85 | , 357                |
| काव्यकौतुकम्             |       |      |       |       |                   | 13                   |
| काव्यदर्पण <b>म्</b>     |       |      |       |       | ,                 | 602                  |
| काव्यत्रकाशः             | 38,   | 117, | 225,  | 230,  | 381, 469          | , 504                |
| का व्यप्रकाशोद्योतः      |       |      |       |       | 39                | 352                  |
| काव्यादर्शः              |       |      |       |       | 99                | 394                  |
| काव्यानुशासनम्           |       |      |       |       |                   | 490                  |
| काञ्यालंकारसूत्रम्       |       |      |       |       | 89                | , 496                |
| काव्यालंकारः             |       |      |       |       | 246               | 464                  |
| काशिकावृत्तिः            |       |      |       |       | 4, 192,           | 367                  |
| कुमारसंगव <b>म्</b>      |       |      |       |       |                   | 425                  |
| कुवलयानन्दः              | •     | ,    |       | •     | 203, 223,         |                      |
|                          |       |      |       |       | 404, 405          | 414                  |
|                          | 3/2,  | 627, | 042,  | C 44  |                   |                      |

| ग्रन्थनाम                     | पुटसंख्या         |
|-------------------------------|-------------------|
| कुवरुयानन्दचन्द्रिका          | 415               |
| कुवलाया <b>नन्दो</b> न्मेषः   | 224               |
| कौस्तुभः                      | 256, 323          |
| चन्द्रिका                     | 335               |
| चन्द्राकोकः                   | 414               |
| चि. मी. खण्डनम्               | 57, 392, 537, 618 |
| गाथासप्तशती                   | 419               |
| तत्वटीका                      | 6, 329            |
| दयाञतकम्                      | 178               |
| धातुवृत्तिः                   | 5                 |
| ध्वन्यास्रोकः                 | 42, 273           |
| नयद्युमणिः                    | 344               |
| नयमयूखमालिका                  | 607               |
| नाममाला [अमरः]                | 360, 363          |
| नैषधम्                        | 328               |
| न्यायरत्ना <b>करः</b>         | 5                 |
| न्यायमञ्जरी                   | 43                |
| परिभाषेन्दुरोखरः              | 357               |
| परिः छः                       | 6, 358            |
| <b>पात</b> ञ्जलमहाभाष्यम्     | 268               |
| पालकाव्यम्                    | 407               |
| प्रतापरुद्र <b>यशोभृष</b> णम् | 147               |
| प्रभा                         | 341               |

| ग्रन्थनाम                                                           | पुटसंख्या              |
|---------------------------------------------------------------------|------------------------|
| प्रदीपः [ न्या <b>म</b> हाभान्या ]<br>पूर्वतन्त्रम्<br>प्रौंदमनोरमा | 355<br>158, 267<br>330 |
| भगवद्गीता                                                           | 385                    |
| भगवद्रामानुजमाप्यम्                                                 | 385                    |
| मा <b>ट्टदीपिका</b>                                                 | 268, 411, 594          |
| भामती                                                               | 5                      |
| भाष्यम् ( व्याकरण )                                                 | 355, 361               |
| मनोरमा                                                              | 354                    |
| मर्भप्रकाशः                                                         | 275 <b>,</b> 429       |
| म <b>हाभाष्यम्</b>                                                  | 203, 479, 601          |
| महाभाष्य. प्र. उद्योतः                                              | 268                    |
| महाभारत <b>म्</b>                                                   | 615, 616               |
| माघकाव्यम्                                                          | 496                    |
| मेघदृत <b>म्</b>                                                    | 143, 632               |
| मेदिनी                                                              | 297                    |
| यास्क <b>निरु<del>न</del>तम्</b>                                    | 362                    |
| रघुवंश <b>प</b> द्धीविनी                                            | 354                    |
| रत्नाकरः                                                            | 383                    |
| रसगंगाधरः                                                           | 16, 39, 58, 256, 332   |
| रसगंगाधरमर्भेप्रकाशः                                                | 336, 358               |
| रसा <b>व</b> र्ण <b>सुधा</b> करः                                    | 333                    |
| रसिकरिश्चनी                                                         |                        |

| ग्रन्थनाम              | पुटसंस्वा                           |
|------------------------|-------------------------------------|
| रहस्यशिखामणिः          | 174                                 |
| राजमित्रम्             | 106                                 |
| रामायणम्               | 212                                 |
| रूपमाळा                | 297                                 |
| लघुवृत्तिः             | 66                                  |
| <b>लघुमञ्जूषा</b>      | 318                                 |
| <b>छो</b> चनम्         | 269, 436                            |
| वकोक्तिजी <b>वितम्</b> | 155                                 |
| वरदराजस्तवः            | 410, 456, 628                       |
| बामन <b>पुराणम्</b>    | 462                                 |
| वात्स्यायनीयम्         | 28                                  |
| विश्वः                 | 169                                 |
| विश्वप्रकाशः           | 68, 495                             |
| विष्णुपुराण            | 72                                  |
| वाक्यपदौयम्            | 3, 229, 341                         |
| वायवीयसंहिता           | 267                                 |
| वृत्तिवार्तिकम्        | 437, 440, 443, 450, 452             |
| विमर्शिन <b>ी</b>      | 534, 539, 607                       |
| विक्रमोर्वशीयम्        | 507                                 |
| विश्वप्रकाशकोशः        | 492                                 |
| वैजयन्ती               | 19, 68, 130, 164, 169, 237, 289,296 |
|                        | 326, 370, 431, 441, 527, 588, 606   |
| बै,सि, लघुमञ्जषा       | 52                                  |

| प्टस <sup>ं</sup> ख्या             | पुटसंख्या           |
|------------------------------------|---------------------|
| वैयाकरणभूषणम्                      | 318                 |
| <b>स</b> ब्देन्दुरोखरः             | 352                 |
| शांकरभाष्यम्                       | 357                 |
| शाश्वतः                            | 309                 |
| शारीरक शांकरमाप्यम्                | 94                  |
| शास्त्रदीपिका                      | 412                 |
| शिवतत्वरहस्यम्                     | 267                 |
| <b>शिवार्कमणिदीपिका</b>            | 593                 |
| शिशुपालवधम्                        | 115                 |
| ग्रुकनीतिः                         | 240                 |
| श्रुतप्रकाशिका                     | <b>3</b> ŏ <b>6</b> |
| શ્રુતિઃ                            | 72                  |
| सनत्कुमारसंहिता                    | 462                 |
| स <b>म्प्रदा</b> यप्रकाशिनी        | 231                 |
| सरस्वती <b>क</b> ण्ठाभरण <b>म्</b> | 183, 468            |
| सर्वेक्षषा                         | 411                 |
| सर्वस्वसंजीविनी                    | 544                 |
| सांख्यतत्वको मुदी                  | 195                 |
| साहित्यचूडामणि:                    | 12, 42              |
| साहित्यदर्पणम्                     | 537                 |
| सिद्धान्तको मुद्ध                  | 7, 352              |
| स्कान्दपुराण <b>म्</b>             | 436                 |
| ६ र्षचरितम्                        | 202                 |

#### चित्रमीमांसा-तत्वालोकव्याख्यागतानां **ग्रन्थकाराणां** अकारादिकमसूची

| अप्पय्यदीक्षित:      | 59, 63 | 161, 252, 264, 412, 440 |
|----------------------|--------|-------------------------|
| अभिनवगुप्तपादाः      |        | 13, 101, 425            |
| अमगकार:              |        | 506                     |
| अमलानन्द्सरस्वतयः    |        | 5, 357, 595             |
| <b>अलंकारचऋवर्ती</b> |        | 110, 353                |
| अलंकाररत्नाकरकार:    |        | 380, 388, 610, 611      |
| अळं धरशेखरकृत्       |        | 77                      |
| अलंकारसुधानिधिकारः   |        | 241                     |
| आनन्दवर्धनः          |        | 10, 12, 14, 239, 266    |
| उज्बलद्त्त:          |        | 466                     |
| <b>उद्भटादयः</b>     | 134,   | 153, 208, 274, 338, 569 |
| उद्भटरदरी            |        | 526                     |
| <b>उद्योतकृत्</b>    |        | 329                     |
| एकावलीकारः           |        | 432' 571, 631, 641, 644 |
| औद्भराः              |        | 253                     |
| कल्पतरुकाराः         |        | 594                     |
| कात्यायनः            |        | 8, 331, 498             |
| कालिदासः             |        | 74, 385, 507, 509, 633  |

| 25, 231, 338, 341, 410, 602    |
|--------------------------------|
| 369                            |
| 112                            |
| 52                             |
| 196, 455                       |
| 312, 321, 324, 338, 362, 369   |
| 31, 170, 180, 186, 194, 211    |
| 91, 537, 574, 601, 615,        |
| 594                            |
| 9                              |
| 604                            |
| 439                            |
| 115                            |
| 217                            |
| 335, 398, 570, 636, 639, 642   |
| 49, 57, 265, 456, 608          |
| 179, 239, 259, 413, 624        |
| 127, 539, 607                  |
| 43                             |
| 210                            |
| 268                            |
| 107, 157, 209, 235, 238, 245,  |
| ), 182, 368, 506, 508, 711, 16 |
|                                |

| 441, 442, 443, 505                           |
|----------------------------------------------|
| 297                                          |
| 15, 16, 17, 25, 30, 37, 43, 48, 50, 56, 58,  |
| 61, 62, 63, 64, 65, 6, 73, 75, 78, 156, 252, |
| 253, 255, 273, 292, 400, 419, 426, 423, 427, |
| 436, 444, 446, 458, 614, 617, 639            |
| 487, 516                                     |
| 428                                          |
| 16, 215, 268, 269, 336 356, 428, 636         |
| <del>a</del> 77                              |
| हिका: 6, 174, 329 <b>,</b> 467               |
| 77                                           |
| तः 267                                       |
| 184, 342                                     |
| 1 4, 127, 238, 430, 539                      |
| 5. 311, 479                                  |
| 3, 145                                       |
| ¥: 5                                         |
| 39, 40, 47, 66, 70, 98, 101, 108, 123, 153,  |
| 214, 232, 234, 237, 323, 324, 328, 338,      |
| 339, 340, 376, 377, 383, 391, 393, 400,      |
| 409, 415, 418, 421, 436, 443, 473, 485.      |
| 500, 506, 539, 604, 611, 630                 |
| जः 209                                       |
| 281                                          |
|                                              |

| प्राचीनाः            | 56                                              |
|----------------------|-------------------------------------------------|
| भट्टबाण:             | 202, 287, 435                                   |
| बोधायनमहर्षिः        | 268, 466                                        |
| भट्टगौपाल:           | 439                                             |
| भट्टिः               | 52                                              |
| <b>भट्टेन्दुराजः</b> | 66                                              |
| भट्टोजिदीक्षिताः     | 7, 52, 310, 330, 342                            |
| भट्टोद्धटः           | 66, 145                                         |
| भट्टेन्दुराजः        | 136                                             |
| भरतः                 | 12, 209, 307, 406, 425                          |
| भ हरिः               | 3                                               |
| भवभूति:              | 631                                             |
|                      | . 135, <i>1</i> 38, 142, 1 <sup>7</sup> 5, 231. |
|                      | , 468, 473, 485, <b>4</b> 86, 49 <sub>6</sub> , |
|                      | 500, 516, 572, 602, 616,                        |
| माप्यकृत्            | 325, 355, 356, 387,                             |
| भीमसेनादय.           | 145                                             |
| भोजदेव.              | 176, 183, 396, 485                              |
| मङ्खक.               | 145                                             |
| भदनमेहन झा शर्मा     | 335                                             |
| मनु:                 | 466. 385                                        |
| मम्मरभट्ट.           | 13, 89, 435                                     |
| ममेप्रकाशकारः        | 58                                              |
| ापनाप साम्बर्धर •    | 50                                              |

| मिल्लनाथः                       | 20, 121, 218, 242, 438, 628, 642   |
|---------------------------------|------------------------------------|
| महिमभट्टः                       | 13 · 471                           |
| माघः                            | 291                                |
| माधव:                           | 4                                  |
| मानवल्लयुपाख्यरामशास्त्री       | 241                                |
| मीमांसकाः                       | 6, 266, 268, 316, 342, 343, 453    |
| मेघनादारिसूरयः                  | 344                                |
| मेघावी                          | 106                                |
| यादव:                           | 350                                |
| यास्कः                          | 77                                 |
| रत्नाकरकारः                     | 607                                |
| रत्नापणकृत्                     | 175                                |
| राजचूडामणिदीक्षितः              | 400, 436, 569                      |
| राजानककुन्तकः                   | 155                                |
| रुद्र <b>ट:</b> 12, 116, 148, 1 | 150, 171, 214, 238, 242, 476, 479, |
| 486, 487.                       | 488, 516, 517, 526, 549, 559, 604  |
| रसगंगाधरकृत्ः 39, 101,          | 178, 250, 264. 277, 278. 379, 383  |
| 391, 392                        | 2, 409. 416, 444, 445' 453, 545,   |
|                                 | 6∠6, 672                           |
| रसगंगाधरव्वाख्यातारः            | . 336                              |
| <b>ळोचनकृत्</b>                 | 30, 101, 427, 435                  |
| वाग्भटः                         | 490                                |
| बाचस्पतिमिश्राः                 | 5, 94, 195, 212, <b>3</b> 57, 595  |

| वामन: 4,12,64,89,99,13       | 37, 138, 142, 185, 197, 210,                                |
|------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 241, 247, 255, 46            | 4, 480, 508, 516, 514, 519,                                 |
| वामनः (व्या वृ)              | 249                                                         |
| वामन-काव्यप्रकाशकारात्रयः;   | 278                                                         |
| बाल्मीकि:                    | 90, 212                                                     |
| विद्याचऋवर्ती                | 38, 95                                                      |
| विद्याधर:                    | 283, 381, 602                                               |
| विद्यानाथ: 103, 108, 110, 11 | 3, 117, 131, 137, 145, 174 <sup>,</sup>                     |
|                              | 34, 235, 339, 489, 536, 605<br>214, 402, 404, 539, 542, 574 |
|                              | 576, 607, 623, 625                                          |
| विशिष्टाद्वैतिनः             | 344                                                         |
| विश्वनाथ:                    | 14                                                          |
| वृत्तिकार:                   | 315                                                         |
| वृत्तिकार' (चि)              |                                                             |
| वैजयन्त्यमरकारौ              | 529                                                         |
| वैयाकरणा'                    | 17, 27, 156, 268, 310,561                                   |
| व्यक्तिविवेककारः             | 18, 451, 461                                                |
| च्यास:                       | 52 268                                                      |
| <b>इांकराचार्याः</b>         | 94 228                                                      |
| शबर स्वामी                   | . 607                                                       |
| शाकटायनः                     | 466                                                         |
| शालावधनः                     | 481                                                         |
|                              |                                                             |

शिक्तभूपालः 340 सरस्वतीकण्डाभरणकृत् 340 सरस्वतीकण्डाभरणकृत् 340 सर्वस्वकृत् 66. 108. 134. 137, 1.2, 160, 183, 232, 241 281, 305, 355, 459, 462, 534. 544, 604, 623, 643, गाहित्यद्पेणकारः 26, 29, 181, 340, 373, 376, 421 हलायुधः 477, 671

\*

### शुद्धाशुद्धपा उसूची

| વુટે | प कौ       | अ <b>गुद्धः</b>   | <b>ग्रद</b> ः                    |
|------|------------|-------------------|----------------------------------|
| 10   | 19         | भासत              | यदा भासते                        |
| 11   | 18         |                   | अत्र त्रिविधमित्यन्तरं           |
|      |            | •                 | 'काव्यप्रकाशकृता यः मेदोपाधिः    |
|      |            |                   | प्रदर्शितः तदपेक्षया विलक्षणस्त- |
|      |            |                   | दुपाधिः प्रदर्श्यते। एवं विभागे  |
|      |            |                   | च कारणमुत्तरत्र वक्ष्यते ' इति   |
|      |            |                   | संयोजनीयम् ।                     |
| 25   | 13         | <b>च्य</b> ज्य    | व्यज्यते                         |
| ,,   | 14         | चमस्कारा          | तसाच्चमत्कारा                    |
| 26   | 10         | निगस्य            | निरस्य                           |
| "    | J <b>7</b> | उपालभन्त्याः      | उपालभमानायाः                     |
| 29   | 20         |                   | पदस्येत्यिकं                     |
| 32   | 5          | शक्तिम्र्लः       | अर्थशक्त्वम्रः                   |
| 34   | 13         | स्तयोः            | स्तनयो:                          |
| 42   | 15         | लि क्रित्वेन      | <b>लिङ्ग</b> रवेन                |
| 43   | 16         | न्यासमञ्जर्याम्   | न्यायमञ्जर्याम्                  |
| 48   | 12         | अर्थे न           | <b>અર્થે</b> ન                   |
| 53   | 5          | नद्धसिय <b>ति</b> | न सिध्यति                        |
| "    | 11         | विवृक्तिताम्      | विवृतोक्तिताम्                   |
|      | 17         | किल्इलितमिति      | सङ्कलितमिति                      |
| 58   | 5          | न शकमि            | न शक्तोमि                        |
| 60   | 14         | सद् <b>धि</b> ठत  | मद्धिष्ठित                       |

| વુટે | पंक्तौ | <sup>७-</sup> शुद्ध:   | गुद:                     |
|------|--------|------------------------|--------------------------|
| 62   | 18     | च्यसिद्धि              | वाच्यसिद्धिः             |
| 63   | 17     | रसातां                 | रसतां                    |
| 73   | 16     | मूल।ववनि               | ध्वनिप्रपश्चः            |
| 95   | 21     | मिति योः               | मितिद्वयोः               |
| 102  | 21     | तथा                    | तथापि                    |
| 128  | 18     | <b>ब्यो</b> मस्वं      | व्योमत्वं तद्भिन्नत्वं   |
| 146  | 23     | इत्यु <del>वि</del> तः | इत्युक्तितश्चिन्त्या     |
| 148  | 13     | यथानसस्तं              | यथासमस्तं                |
| 148  | 19     | <b>उपाद</b> यितुं      | उपपादियतुं               |
| 159  | 17     | यजति पमा               | न्यजति उपमा              |
| 164  | 12     | दूहयन्ते               | दह्यन्ते                 |
| "    | 15     | हाला हेलो              | हालाह्ळ:                 |
| 181  | 4      | विशिष्योपमा            | विशिष्टोपमा              |
| 202  | 22     | दिगवादि                | हि गवादि                 |
| 215  | 16     | नाशभट्टेन              | નાગેસમ <b>ટે</b> ન       |
| 221  | 16     | नचोपमेयोपमाया          | न चोपमायां               |
| 222  | 7      | तुल्ययोगित्वं          | तुरुय <b>मो</b> गिशास्वं |
| 222  | 19     | <b>उपमेयोपमायाम</b> पी | <b>उपमेयो</b> पमापीत्य   |
| 232  | 5      | मुखचन्द्रेणातपः        | मुखचन्द्रेण तापः         |
| 279  | 16     | नाल अपवर्जित           | नालापवर्जित              |
| 289  | 17     | विष्णुः चन्द्रे        | विष्णुचन्द्रे            |
| 295  | 14     | <b>कृत</b>             | कृतं स्थात्              |
| 297  | 2      | <b>उरगौ</b> ण          | <b>उरगौ</b>              |
| "    | 20     | <b>बछ</b> ात्कारे      | बलात्कारेण बहि           |
|      |        |                        |                          |

| <b>3</b> 2 9 | की      | मशुद्धः              | হ্য <b>ৰ:</b>                 |
|--------------|---------|----------------------|-------------------------------|
|              |         |                      |                               |
| 301          | 12      | निसमानाः             | चुम्बिताः निसमानाः चारु       |
| 501          | 12      |                      | मनोज्ञाः, केसराः सटाः         |
| 304          | 9       | ननु                  | ननु — इत्यधिक                 |
| 305          | 6       | भवति<br>भवति         | निष्पत्तिभवति<br>-            |
| 306          | 18      | साधम्य               | साथम्यप्रतीसी                 |
| 312          |         | इकारो                | ई कारो                        |
|              | 2<br>17 |                      | •                             |
| 331          | 22      | मपमानतया<br>-२००     | मुपमानताया एव                 |
| 355          |         | *** ****             | गौरिव गौरिति                  |
| 356          | 3       | वेयर्थ्य             | वैयर्थ्यप्रसङ्गात             |
| ,,           | 4       | भाव:। इत्यु          | उपमेयमाव <b>इ</b> त्युक्तः    |
| 357          | 2       | ब्रह्मण एव           | ब्राह्मण एव                   |
| "            | 4       | <b>मेदघ</b> टित      | मेदा <b>घ</b> टित             |
| 359          | 8       | कचित्                | अत्र केचित्                   |
| 364          | 11      | यथा साहरये           | यथाऽसादृश्ये                  |
| 37 <b>7</b>  | 4       | अमुत                 | अमृत                          |
| 378          | 18      | इत्यादीनामुपादानं    | इत्यदावुपादानं                |
| 38∪          | 21      | योक्तम्              | तथोक्तम्                      |
| 381          | 7       | मानवात्              | मानस्वात्                     |
| 382          | 22      | नियमम:               | नियम:                         |
| 402          | 20      | भ <b>वि</b> पश्चाश्च | भाविवर्णनमपि                  |
| 403          | 15      | समर्था               | समर्थ्य                       |
| 411          | 20      |                      | अत्रा दर्भपदस्थाने इत्यनन्तरं |
|              |         |                      | 'पुण्डरीकपदस्योहः कार्यः      |
|              |         |                      | हरितपद्स्थामे रक्तपदस्योदः    |
|              |         |                      | कार्यः देशि भवेत्             |
| 41.4         | _       |                      | वापे                          |
| 414          | 9       | ्रवाग्रपे            | વા પ                          |

| षुटे        | पंकौ | भशुद्धः                   | गु <b>द</b> :                                               |
|-------------|------|---------------------------|-------------------------------------------------------------|
| 417         | 14   | महिमहित्वं                | महिम <b>्नं</b>                                             |
| 420         | 19   | प्राय- <u> </u>           | प्रायत्वमिति                                                |
| 422         | 17   | अस्याः                    | अतश्चात्र अस्याः                                            |
| "           | 18   | अतश्चात्र                 | जनरहितत्व एव                                                |
| 425         | 13   | स्यत्र विप्र              | विभाबादेः विप्रलंभस्य चेति                                  |
| 429         |      | ध्वनि                     | उपमाध्विन:                                                  |
| 430         | 21   | कताचत्                    | कतिचित्                                                     |
| 438         | 9    | द्वितीयाथाभि              | द्वितीयार्थामि                                              |
| 439         | 6    | कृतो <b>वं</b> जना        | कुतो व्यझना                                                 |
| ,,          | 14   | त्रिंपुरा रेरातेः         | त्रिपुराराते:                                               |
| 443         | 3    | अभित्रापि                 | अत्रापि                                                     |
| 444         | 2    | क्तेः भाष्यो              | भाष्योक्तेः                                                 |
| ,,          | 22   | एकाशकृता                  | प्रका <b>श</b> कृता                                         |
| 453         | 16   | यागस्प्रशो                | योगस्पृशो                                                   |
| 455         | 20   | पालपत्यभीः                | पालयत्यभीः                                                  |
| 463         | 8    | वामभिः                    | वामामिः                                                     |
| 464         | 13   | सप्तमेदां                 | सप्रभेदां                                                   |
| 465         | 11   | जात्या इत्यर्थः           | , जात्या न्युनता इत्यर्थः                                   |
| 470         | 14   | तटित् निर्दिष्टा          | तिटत् न निर्दिष्टा                                          |
| <b>4</b> 74 | 1 15 | स्रता <b>मोः</b>          | प्रसतायाः                                                   |
| 475         | 5 5  | करस्थपदार्थच्युतपदार्थस्य | करस्थपद <b>ळिङ्गबचन</b> सारूप्यं च्युतः                     |
|             |      |                           | पदे विश्वत इति करस्थपदार्थस्य<br>च्युत्तपदार्थे एव समन्वयेन |
| 479         | 7    | प्राचीनेन                 | नव्येत                                                      |

| पुटे पंक्तौ |    | भग्रुद्धः       | গুল্ক:                |  |
|-------------|----|-----------------|-----------------------|--|
| 493         | 9  | प्रतिबिम्बभाम   | प्रतिबिम्बभावोप       |  |
| ),<br>1     |    | धर्मोगादवोनस्य  | धर्मोपादान <b>स्य</b> |  |
| 497         | 20 | यत्र            | ंयत्र' इत्यधिकम्      |  |
| 503         | 10 | सारूपं          | सारू <b>प्यम्</b>     |  |
| 504         | 22 | घृष्यत्वा       | रष्टुप्यत्वा          |  |
| 511         | 19 | सस्यगप्रतीति    | सम्यगप्रतीति          |  |
| 515         | 9  | मन्दाकिनी       | मन्दाकिनीनां          |  |
| 518         | 19 | उपमेयति         | <b>उपमेय</b> गतेति    |  |
| 520         | 19 | धर्माधिका       | धर्माधिक्यं           |  |
| 527         | 3  | तुरं गमाणां     | तुरंग <b>मा</b> णां   |  |
| "           | 21 | तस्यैव          | तत्रैव                |  |
| 541         | 22 | अभाव:           | अयं भावः              |  |
| 544         | 4  | बाष्यङ्गनयोः    | वाप्यङ्गनयोश्ची       |  |
| 582         | 13 | . <b>त्वतम्</b> | <b>त्वम्</b>          |  |
| "           | 15 | शब्दा:          | शब्द:                 |  |
| ,,          | 18 | स्वजलयो:        | खजळयोः                |  |
| 587         | 21 | नन्यो           | नन्वयो                |  |
| 588         | 12 | क्ची            | त्पसौ                 |  |
| 590         | 17 | वृत्ते          | <b>व</b> त्तेश्च      |  |
| 604         | 20 | केनापि          | न केनापि              |  |
| 607         | 7  | तद्भिवक्षाया    | तदविवक्षा             |  |
| 610         | 10 | द्वरद           | द्विरद                |  |
| 616         | 16 | अनेनैव          | अनेनैवास्मिन्         |  |
|             |    |                 |                       |  |

**जशुद्धः** 

गुद्र:

सारणा

द्भुजस्य

ķ

and the same

भनन्त्**या** भ्दुजस्य

सम्बद सम्बद्धं

विस्मृतिः वविस्मृतिः

कर्तरि ट्रयु कर्तरि रयुट्

स्चा स्ची

अगस्त्योदयो अगस्त्योदये

परसंस्सा **पुटसंस्या** 22, 203 203, 223 Jayanthi Printers & Publishers, 2842, Pampapathi Road, Jayanagar, MYSORE-14.

#### व्याख्यातुः ग्रन्थान्तराणि

1 संस्कृतवाक्चरचना भाग-१ 02-50
 2 संस्कृतवाळनोधिनी भाग-१ 02-50

3 भाग-२ 02-50

4 " मुद्रणे भाग-३

5 अभरकोश:

[पर्यायविराम टिप्पणी माषाविवरण-सहितः भाग-१, २, ३] अमुद्रिनः

6 संस्कृतमानितमञ्जरी [भाग १, २, ३]

विलासः---

विद्वान् . सोः रामस्वामि ऐय्यक्षार्यः
२९० सरस्वती सदनम्
सीताविलासाग्रहारः
मेंग्रह्ण - १२८००२४
कर्णाटकराज्यम्
भारतम्